Cuando el otro nos comprende:
los retos de la interculturalidad ritual

Leopoldo Trejo

Museo Nacional de Antropologia, INAH
Mauricio Gonzalez

Colegio de Psiconalélisis Lacaniano, A.C.
Carlos Heiras

Escuela Nacional de Antropologia e Historia
Israel Lazcarro

Universidad Nacional Auténoma de México

RESUMEN: la intensa relacion que diferentes pueblos en el sur de la Huasteca sostienen, permite
establecer lazos que les hace compartir numerosos dispositivos. ;Qué tan lejos se puede ir con
ello? Tal es el reto que enfrentamos en una region cuya diversidad etnolingiiistica y cultural es
emblemdtica, donde ordinariamente conviven nahuas, otomies, tepehuas y totonacos. Un ritual de
desagravio a la Sirena, la dueifia del Agua, serd el detonador de una reflexion tedrica acuciante: si el
ritual es la via regia donde la cosmovision se manifiesta ;como entender los rituales interétnicos?
En este trabajo exploramos algunas aristas del problema, cuestionando la univocidad simbélica
que los antropologos han atribuido a las prdcticas rituales, advirtiendo la importancia que
guardan los equivocos, la ambigiiedad, la eficacia de lo confuso y el lugar privilegiado del plano
de la expresion donde se podrd apreciar que es posible cohabitar haciendo uso de diversas formas
de comprension mutua.

ABSTRACT: The intense relationship different people in the south of Huastec support let establish
bonds that make them share numerous devices. How far can we go with that? That is the challenge
we face in a region where ethnolinguistic and cultural diversity are emblematic, where Nahua,
Otomi, Tepehua and Totonac people live together. An indemnifying ritual to the Sirena, the Owner
of Water, will be the detonator of a pressing theoretical trouble: if ritual is the royal way where
worldview manifests, how can we understand interethnical rituals? In this article we explore
some angles of the problem, enquiring the oneness symbolic way attached by anthropologists
to ritual practices and adverting the importance of the equivocal, ambiguity, the efficacy of the
confuse and the privileged place of expression plane where we can appreciate how is possible to
live using diverse forms of mutual comprehension.

PALABRAS CLAVE: ritual interétnico, Huasteca, praxis, comprension, ideas entendidas a medias

Key worbs: Interethnic ritual, Huastec, praxis, comprehension, half understood ideas

Cuicuilco numero 46, mayo-agosto, 2009



Cuicuilco numero 46, mayo-agosto, 2009

254 TreJO, GONZALEZ, HEIRAS, LAZCARRO

INTRODUCCION

Desde que se configuré el concepto de interculturalidad, los antropdlogos se
han enfrentado a una serie de interrogantes a las que no es facil dar respues-
ta. ;Qué es? ;Hasta déonde llega? ;Cudles son sus limites? La etnografia y el
posterior andlisis etnoldgico nos han llevado a enfrentar esas interrogantes
ineludibles. La Huasteca, espacio complejo y diverso, supone un reto en ese
orden de ideas. Este trabajo, méas que exponer hipétesis y resolver proble-
mas, quiere reconocer como viejos supuestos en torno a la cultura han sido
heredados al abordaje de la interculturalidad. Su complejidad deriva del
hecho de que aun cuando las expresiones culturales son heterogéneas, es
posible vislumbrar elementos de compatibilidad con lo diverso. ;Qué tan
lejos se puede ir haciendo comparaciones y tejiendo continuidades sin anu-
lar las diferencias? Continuidad y discontinuidad ;Hasta dénde se puede
hablar de uno u otro caso? Tal es el reto que enfrenta toda investigacién en
una region como la Huasteca. La exposicion de un caso etnografico ilustra-
rd y compartird de mejor manera las dificultades analiticas a las que nos
enfrentamos, explorando posibles explicaciones que echan mano de otras
précticas nutricias a la mirada etnoldgica de las tltimas décadas.

EL MixuN

A principios de octubre de 1999, apenas pasado el siempre peligroso cor-
donazo de San Francisco, la Sierra Norte de Puebla y el declive costero ve-
racruzano sufrieron una de las desgracias naturales méds draméticas en su
historia reciente. Para la mafiana del dia 8 de octubre, los diarios estatales
hablaban de méas de 200 muertos por las torrenciales lluvias y de cerca de
35 municipios afectados tan sélo en Puebla.

Entre las jurisdicciones afectadas por el siniestro estuvo Pantepec, don-
de segtn el periédico EI Sol de Puebla, en su edicién del dia 9 de octubre, 17
personas murieron, en su mayoria nifios, consecuencia del desgajamiento
de un cerro que sepult6 con toneladas de lodo a una pequefia escuela. Pa-
sados los dias, una vez que las aguas volvieron a su cauce, los gobiernos
estatal y municipal iniciaron la reubicacién de la comunidad totonaca de El
Mixin, la cual, a partir de aquel momento, pasé a formar parte del asenta-
miento de Santa Cruz localizado a no més de un kilémetro de la cabecera
municipal.

La dolorosa desaparicién del Mixtin como comunidad y el extraordina-
rio caracter de la desgracia, significo el inicio de una detenida y prolongada
reflexion sobre sus posibles causas. Asi, desde diferentes sistemas cultura-
les y lenguas distintas, tanto totonacos como otomies, nahuas y tepehuas



CUANDO EL OTRO NOS COMPRENDE 255

de los municipios del sur de la Huasteca, de Pantepec (Puebla), Ixhuatlan de
Madero, Chicontepec (Veracruz) y Huehuetla (Hidalgo), convinieron en
atribuir a la temida Sirena la responsabilidad de la tragedia.

Si bien es cierto que los atributos, potencialidades e importancia de tal
ente divino varian segtin el pueblo indigena, sin embargo, podemos hablar
de un acuerdo general segtin el cual se trata de la “duena del agua”. Como
duena que es, a cambio del don que ofrece —el agua—, exige que el hombre
le ofrende con “comida” a través de un costumbre. Si este intercambio no se
mantiene, la Sirena se verd en la necesidad de celebrarse a si misma provo-
cando catastrofes como la del Mixun.

A grandes rasgos, y sin entrar en detalles, entendemos por costumbre
todo proceso ritual autéctono ajeno en direccién, espacio y logica a cual-
quier celebracién dependiente de alguna iglesia institucionalizada en un
dogma. De ahi que para poder hablar de un costumbre es necesaria la pre-
sencia de un especialista ritual —cominmente conocido en espafiol como
curandero— quien es el encargado de disponer los espacios, determinar los
tiempos y dirigir los actos prescritos.

Por otro lado, a pesar de que el costumbre puede implicar visitas al tem-
plo catélico (u ortodoxo, puesto que esta denominacion religiosa tiene no-
table presencia en la regiéon de estudio), el centro del proceso ritual no es
éste, sino que, sea que se trate de un ritual terapéutico o con fines agricola-
meteoroldgicos, tendra como eje espacial una casa particular o comunal a
la que llamaremos casa de costumbre. Finalmente, distinguimos dos grandes
tipos de costumbre segtin su finalidad e importancia social, siendo el prime-
ro pequefio, centrado en una persona o familia, o bien, costumbre grande, del
pueblo, de interés general.

En resumen, sabemos que la duefia del agua, enojada porque los hom-
bres no cumplieron con su promesa de celebrarla, decidi6 festejar a su ma-
nera, desatando una tormenta que sé6lo terminé cuando se hizo por cuenta
propia del alimento solicitado, que en este caso fueron nifios, principalmen-
te. Seis anos después, y ante el rumor de que podria desatarse otro desastre,
desgajandose esta vez el cerro de Pantepec o Calvario, un grupo de familias
totonacas de la comunidad de Nuevo Jardin, Pantepec, decidieron organi-
zar un costumbre grande para agasajar y atemperar a la santisima Sirena.

Hasta aqui no parecfa haber motivo para mayores complicaciones,
pues solamente se trataba, aparentemente, de un conjunto de comunidades
totonacas organizdndose para ofrendar a la Sirena, deidad que reconocen,
ademas de como duena del agua, como pareja terrestre del gran dios de la
lluvia y la tormenta, preso en el fondo del mar: el famoso Juan Aktsini’. Se
imponia un ritual totonaco consecuente con una cosmovision totonaca.

Cuicuilco nimero 46, mayo-agosto, 2009



Cuicuilco numero 46, mayo-agosto, 2009

256 TreJO, GONZALEZ, HEIRAS, LAZCARRO

No obstante, para nuestra sorpresa, descubrimos que el especialista ri-
tual elegido, y por lo tanto el encargado de dirigir cuatro de los cinco ritua-
les que constituyeron este largo y costoso costumbre, no s6lo no era totonaco,
sino que ni siquiera hablaba tal lengua pues resulté oriundo de la comuni-
dad otomi de Molango, en el vecino municipio veracruzano de Ixhuatlan de
Madero. Asi, los otomies se encargarian de realizar un costumbre totonaco.
En algiin momento del proceso de organizacién, los “encabezados” toto-
nacos' tomaron esta decisiéon que, desde nuestro punto de vista, evidencia
un fenémeno cuya descripcion sera vital para el buen entendimiento de la
dindmica ritual, no ya de los totonacos en particular, sino de los varios pue-
blos indigenas que cohabitan en el sur de la Huasteca.

Quizé porque los totonacos han interiorizado una jerarquia étnico-re-
gional de curanderos en donde ellos ocupan el estatus mas bajo, mientras
que los otomies el superior [v. Cabrera, 1992:115-116; Valle, 2003:281-282];
tal vez porque la Sirena es una deidad que asocian més con sus vecinos
otomies, quizd atendiendo al prestigio personal del especialista, lo cierto es
que decidieron invitar a un curandero otomi en lugar de uno totonaco o de
los otros pueblos vecinos.

El asunto no es menor. Si el ritual es una de las expresiones privilegiadas
de cualquier cosmovisién ;cémo es que otomies y totonacos emprenden un
ritual conjunto?, ;comparten elementos pese a las diferencias de contenidos
culturales? Responder que ambos pueblos son parte de la regién con tra-
dicién religiosa mesoamericana s6lo agudiza y desplaza el problema, pues
denota la dificultad entre lo idéntico y lo equivalente, entre lo trascendental
y lo inmanente. ;Cémo hablar de una cultura mesoamericana que incluya
las patentes diferencias entre sus componentes?, y cuando se trata de pue-
blos etnolingiiisticamente diferenciados ;como es que se engarzan en un
mismo ritual? Este hecho no sélo cimbré y resquebrajé nuestros supuestos
de universos cerrados, sino que ademas evidencié una ingenua certeza que
desde nuestra primera instruccién antropolégica venimos arrastrando y
que creemos compartir con muchos otros colegas: la recepcién antropolé-
gica, comtinmente llamada teoria Sapir-Whorf, que supuestamente afirma
que todo —entiéndase todas las posibilidades del ser en la cultura— pasa
a través de la lengua. Queremos ser enfaticos, no hablamos de los relevan-
tes aportes de Sapir y de Whorf en el campo de la lingiiistica, sino de una
reduccién que de ello se hizo en las ciencias antropoldgicas y que cabalga
abiertamente por varias etnografias. El ritual de Nuevo Jardin cuestioné de
muchas maneras la validez de esa interpretacion.

1 Promotores y anfitriones del costumbre encargados de la organizacién del ritual.



CUANDO EL OTRO NOS COMPRENDE 257

¢ CUANTAS CULTURAS CABEN EN UN RITUAL?

Vecinas centenarias, cuatro lenguas (ndhuatl, otomi, tepehua y totonaco)
han convivido dentro de un estrecho territorio, lo que resulta altamente
atractivo para nosotros. Esta zona se ha erigido, pues, en nuestro centro
de estudio, un centro que podemos ubicar en los limites que comparten
los estados de Hidalgo, Puebla y Veracruz, pero cuyas fronteras no nos
atrevemos siquiera a plantear, pues como veremos, los limites aparecen y
desaparecen dependiendo las practicas puestas en juego. Este punto nos
invita a repensar la tradicional idea de unidad étnica, la cual, como bien
apunta Diaz Cruz, tiene precisamente en el ritual uno de sus mas sélidos
cimientos. El ritual: "[...] ha sido de fundamental importancia en la historia
de la antropologia para gestar, sostener y defender la idea de que las cul-
turas y los sistemas sociales conforman unidades integradas, coherentes y
bien delimitadas en si mismas" [Diaz Cruz, 1998:308], y es que en realidad
resulta incomodo pensar que las sociedades entre las que estudiamos no
conforman de alguna u otra manera una unidad. De ahi que, por lo ge-
neral, estemos dispuestos a aceptar que los limites entre grupos humanos
tienen como justificacion la propiedad exclusiva de un determinado acer-
vo simbdlico o material. De esta forma, la manera mas sencilla de recono-
cer una frontera seria a través del recuento de ausencias y presencias, una
taxonomia de elementos culturales. Sin embargo, esta l6gica traeria serios
problemas. En primer lugar, en tanto resultado de modelos de andlisis, es-
tos acervos exclusivos no son realidades empiricas, sino constructos del
investigador quien es, finalmente, el que dirige el recuento de elementos. El
ritual constituye en si uno de estos acervos. Por otro lado, y en este punto
es necesario reparar mas de una vez, la potestad de un rasgo emblematico
jamas sera suficiente para definir o determinar un universo cultural, de tal
forma que aseveraciones tales como “las fronteras de la lengua son las fron-
teras de la cultura” no hacen sino restringir las posibilidades de analisis a
partir de hipétesis dificiles de validar.

Dicho lo anterior, y en el supuesto de que existe cierto acuerdo en esa
afirmacion, atin corremos el riesgo de querer hacer entrar en armonia al
conjunto de acervos, proponiendo correspondencias del tipo “a cada grupo
una forma ritual, a cada forma ritual una mitologia, a cada mitologia un
territorio, a cada territorio una lengua”. Con este silogismo pasamos por
alto las naturalezas divergentes que definen y caracterizan a nuestros ttiles
analiticos, omision que, sin lugar a dudas, nos obligarad a hacer entrar en
cuadriculas estrechas, realidades con mdltiples aristas. En otras palabras,
deseamos evitar reducir las practicas y contenidos culturales a un cuadro

Cuicuilco nimero 46, mayo-agosto, 2009



Cuicuilco numero 46, mayo-agosto, 2009

258 TreJO, GONZALEZ, HEIRAS, LAZCARRO

de correspondencias univocas que impiden mostrar la complejidad de rela-
ciones que se establecen entre los diversos pueblos de la regién. Pero si en
lugar de concebir la “cultura” de estos pueblos como un todo homogéneo,
isomorfo en su interior y contenido en fronteras estables, la consideramos
como el resultado constante de la interaccién de un conjunto de dimensio-
nes culturales relativamente auténomas y sin relaciones necesarias, mul-
tivocas, entonces no hay contradiccién alguna en proponer la existencia
simultdnea de fronteras relativamente estables entre dimensiones homo-
logas pertenecientes a universos culturales distintos, al mismo tiempo que
fronteras borrosas o inestables entre dichos universos.

De esta manera, de tener color la cultura, el de la Huasteca resultaria
un abigarrado mosaico policromo. Claro esta que los colores no se suceden
bajo manchas claramente delineadas, sino que se difuminan creando un
continuum que va de norte a sur sin conocer purezas. Nuestra region de es-
tudio es una de esas zonas con colores distintos pero familiares que a base
de convivencia e intensa interaccién politica, econémica y cultural durante
largos siglos, han desarrollado espacios comunes, de mutua comprension,
aun cuando sean colores-culturas distintos. En la Huasteca sur podemos
observar que uno de esos espacios donde las diferencias lingtiisticas, miti-
cas, territoriales y cosmolégicas son superadas es justamente en el ritual.

Es a partir de este supuesto, ya enunciado por James Dow en torno a la
region [2004], que hemos iniciado el analisis del ritual en la Huasteca sur, una
hipotética regién donde, desde hace centurias, conviven cuatro pueblos indi-
genas lingtiistica y territorialmente bien diferenciados. Para el caso, fuimos
cuatro los etnégrafos que conformamos un equipo de investigacién del pro-
yecto nacional “Etnografia de las regiones indigenas de México en el tercer
milenio” del INAH, cada uno avocado al estudio de uno de los grupos etno-
lingtiisticos ya mencionados, y aunque a la fecha no hemos determinado con
precisién qué es exactamente eso que llamamos Huasteca sur o meridional,
nos dimos a la tarea de estudiar la vida ritual en este universo plurilingiie.

Podra argumentarse que nuestro trabajo pec6 de impericia, pero no de
falta de documentacién, pues en realidad responde, de una u otra forma, a
lo que la historia de la etnografia de la regién nos ha ensefiado. Sabemos que
en la literatura etnografica mesoamericanista a cada uno de estos pueblos le
corresponde al menos una obra e investigador emblemético, de ahi que po-
damos hablar de los totonacos con Alain Ichon [1990], de los tepehuas con
Roberto Williams [2004], de los otomies con Jacques Galinier [1987, 1990]
y de los nahuas con Alan R. Sandstrom [1991].? Algunos retirados, otros

2 Hablamos de autores paradigmaticos, pero por supuesto esto no eximié considerar



CUANDO EL OTRO NOS COMPRENDE 259

en activo, procedentes de distintos paises, y por lo tanto profesantes de di-
versas posturas tedricas, estos clasicos de la antropologia huasteca tienen
en comun el haber consagrado su atencién a lo que ellos (o sus lectores)
entienden como un solo pueblo, heredandonos lo mismo valiosas interpre-
taciones y minas de informacion, que imagenes coherentes y, por lo tanto,
hasta cierto punto, excluyentes las unas de las otras: cada universo cultural
perfectamente esférico, con un color definido y coherente consigo mismo.

Asi, con la enorme responsabilidad de hablar sobre lo que autoridades
intelectuales ya han dicho, nos cobijamos cada quien en un pueblo para
describir formas rituales particulares. Sin embargo, cometeriamos una in-
justicia si intentdramos afirmar que ninguno de aquellos destacados inves-
tigadores repar6 en las enormes similitudes entre pueblos vecinos, pues
mas alld de que es practicamente imposible pasar por alto algo tan eviden-
te, es precisamente gracias a los parecidos que es posible inferir las particu-
laridades, siendo el mejor ejemplo de ello Pamela y Alan Sandstrom [1986],
quienes comparan las similitudes y divergencias de los munecos de papel
recortado de las tradiciones nahua, otomi y tepehua.

De esta manera, no queda sino preguntarse, como ya lo han hecho Dow,
Galinier y Sandstrom, hasta qué punto es viable hablar de universos étnicos
particulares cuando en los hechos, aquéllos que ponen en marcha la maqui-
naria ritual, no parecen ver complicacién alguna en que un otro la dirija. De
esta manera no nos queda sino encarar este problema, claro estd, siguiendo
las tesis ya expuestas por nuestros predecesores y contemporaneos, pues es
indiscutible que desde muchos dngulos, pero sobre todo aquél de la lengua,
los totonacos son totonacos y los tepehuas no son otomies. Pero, por el otro
lado, existe un &mbito en que la comprensién mutua supera las barreras de
lo verbal, en el que se entienden sin hablar o mejor dicho, se entienden a
pesar de que hablan.

MAS ALLA DE LA LENGUA

Encontramos similitudes entre las ritualidades indigenas dentro de este
abigarrado mosaico pluricultural. Nahuas de la Huasteca sur veracruza-
na, otomies orientales, tepehuas orientales y totonacos del norte parecen
entenderse, merced a parecidos formales visibles en sus rituales. El caso
del ritual de desagravio para la Sirena, en la hoy abatida comunidad del
Mixtn, es el ejemplo idéneo de un ritual interétnico, donde varios “colo-
res” convergen y donde todos parecen comprender lo que se hace.

obras de connotados investigadores como Stresser-Péan [1998, 2008], Dow [1974, 1986]
y Gémez Martinez [2002], entre muchos otros.

Cuicuilco nimero 46, mayo-agosto, 2009



Cuicuilco numero 46, mayo-agosto, 2009

260 TreJO, GONZALEZ, HEIRAS, LAZCARRO

El ritual no sélo es extraordinario por la razén que lo motivé (prevenir
nuevos hundimientos y deslaves en los pueblos de la regién), sino también,
y precisamente, por haber dado lugar a esta compleja interaccién entre rai-
ces étnicas diversas. Por ese motivo, este ritual fue el espacio privilegia-
do para entender la l6gica que posibilita y da coherencia a la interaccién
intercultural sobre la cual se monta el concepto antropoldgico de “region
intercultural”. Asi, si otomies, totonacos, tepehuas y nahuas participan en
un mismo ritual, ;jsignifica que comparten matrices culturales? Pensamos
que la respuesta no es sencilla, es un hecho que se comprenden mutuamen-
te, que empatan similitudes formales, propiamente dicho, en el plano de la
expresion [Hjelmslev, 1974 (1943):75; Barthes, 1990 (1985):76], pero ello no
niega las diferencias en el plano del contenido entre unos y otros. ;Hasta
dénde llegan las diferencias?, ;hasta dénde las similitudes?

En este espacio es imposible responder a estas preguntas, pero vale la
pena arriesgarse y explorar algunos elementos. Es menester desmontar
la maxima atribuida a Sapir y a Whorf, que homologa lengua y cultura para,
mas tarde, plantear algunos posibles lineamientos heuristicos. Aunque to-
dos sabiamos de ella, y reconociamos a grandes rasgos su origen, nadie la
habia leido y, por si fuera poco, tampoco sabiamos en donde consultarla.
Crefamos que existia un libro, redactado por Sapir y Whorf, cuyo titulo
debia ser aproximado a la maxima tan popular. No lo hemos encontrado,
pues todo indica, y nuestros colegas lingtiistas nos lo han hecho saber, que
es una recepcioén de la obra de esos autores, una interpretacién antropol6-
gica de dichos trabajos.

Hemos andado por la vida creyendo que la frase “todo pasa a través de
la lengua” connota, entre muchas otras cosas, que las fronteras de una len-
gua son isomorfas con las de una cultura, y ciertamente ésta es una creencia
ingenua, pues aunque los estudios antropolégicos sobre identidad étnica
ya nos habian alertado del inconveniente de homologar al pueblo indigena
con la familia lingiiistica, en realidad, cuando se trata de cosmovisiones
seguimos optando por la via de la lengua, pues las posibilidades de signi-
ficacién que posee parecen ser un terreno seguro para crear, interpretar o
descubrir las profundidades de un pueblo determinado.

Al caer en cuenta de que la estructura basica del ritual totonaco pa-
recia ser compartida tanto por tepehuas como por otomies y nahuas, nos
creimos en la posicién de poder replantear, segtin nosotros, la nocién de
universos culturales, pues resultaba que, contrario al supuesto dogma que
reduce la cultura a la lengua, habia mucho en la vida ritual de la Huasteca
sur que no necesitaba, en lo absoluto, pasar a través de ese tamiz. Obvia-
mente bast6 con platicar brevemente con un lingtiista y leer algunas de sus



CUANDO EL OTRO NOS COMPRENDE 261

recomendaciones para asimilar que nuestro supuesto problema no sélo
no era nuevo, sino que pendia, al parecer, de un viejo malentendido que a
continuacion presentamos.

Hace casi 90 afios, en 1921, Edward Sapir publicé en lengua inglesa un
pequeno libro de ensayos titulado El lenguaje. Una introduccién al estudio del
habla. La primera edicién en espafiol data de 1954. Desde entonces, Sapir ya
sefalaba en su ensayo Lenguaje, raza y cultura que:

Los historiadores y los antropélogos han llegado a la conclusién de que las
razas, las lenguas y las culturas no estan distribuidas en forma paralela, que
las zonas de distribucién de los tres aspectos se entrecruzan de la manera mas
desconcertante, y que la historia de cada uno de ellos es muy distinta de las de
los demaés [Sapir, 1954 (1921):236].

Pero no se conformé con eso, sino que a lo largo de ese breve trabajo
afirma, una y otra vez, que entre lengua, raza y cultura no existen, necesa-
riamente, relaciones de homologia y, por lo tanto, mejor sera estudiarlas
por separado. Asi, podemos encontrar frases tan contrarias a las creencias
antropolégicas sobre la tesis Sapir-Whorf, como las siguientes:

En una misma cultura entran a menudo lenguas disimiles, y otras veces ocurre
que lenguas muy emparentadas —o atin una sola lengua— pertenezcan a esfe-
ras culturales distintas [Sapir, 1954 (1921):242].

Ninguna lengua comtn es capaz de garantizar para siempre una cul-
tura comun cuando los factores geogréficos, politicos y econémicos de esa
cultura dejan de ser iguales en toda la zona abarcada por ella [Sapir, 1954
(1921):244].

La tesis de Sapir es perfectamente critica y contraria a aquella supuesta
maxima denominada Sapir-Whorf. En este texto nos proponemos ser con-
secuentes con ella y dar cuenta de algunos de los varios niveles de analisis
desde los cuales el ritual puede ser observado. Misién compleja, pues nin-
guna lectura podrd ser lo suficientemente abarcadora para definir y de-
terminar qué fue lo que otomies, totonacos y nahuas interpretaron en ese
proceso ritual. De hecho, dificilmente encontraremos “una interpretacién”
basada en “una lectura”, primero porque son muchas y segundo porque
nace de algo que no es una lectura, como la de un texto, y si se redujera a
ello, lo que se lee en un ritual no siempre es legible por todos. Son muilti-
ples las dimensiones que intervienen en la praxis ritual, desde las aristas
emocionales de los participantes hasta los aspectos meramente politicos y
précticos. Hablar de lo que significan los multiples actos rituales puede

Cuicuilco nimero 46, mayo-agosto, 2009



Cuicuilco numero 46, mayo-agosto, 2009

262 TreJO, GONZALEZ, HEIRAS, LAZCARRO

ser harto problematico, pues habra momentos en que si bien existe una
“convencién” respecto al significado de tal o cual accién ritual, habra otros
momentos en que sencillamente los simbolos no significaron lo mismo o su
significado es irrelevante: es preciso advertir y limitar esa pasion semiética
que busca significados en todas partes.’ La experiencia etnografica nos ha
mostrado que pueden haber actos y palabras rituales cuyo valor més acce-
sible sea su mera expresion formal, un privilegio al plano de la expresién en
menoscabo del plano del contenido y de su mutua relacién: la semiosis.

LA VIA DE LAS FORMAS

Empezamos por hacer un registro minucioso de los varios episodios que
comprendieron este costumbre grande, los cuales no nos ofrecian, en si mis-
mos, la clave de lo que el ritual significaba. Tampoco nos mostraron una
rigurosa sintaxis, en la medida en que el desarrollo del proceso ritual mos-
tr6 una valiosa flexibilidad para acoplar, afiadir, suprimir e inventar de-
terminados actos rituales. ;Cémo abordar entonces el estudio del ritual en
esta region? Desde el momento en que se presupone que el ritual, en toda
su complejidad, dice algo, asumimos que tiene una funcién comunicativa.
Ahora bien, de la misma forma que la lengua, el ritual se desarrolla en
tiempo y espacio y, por lo tanto, es por definicién susceptible de ser des-
compuesto, en primera instancia, en cadenas sintagmaticas.

La simple divisién de un proceso, que puede responder a una necesi-
dad expositiva o a una exigencia metodolégica, requiere prestarle singular
atencién a como operar esta desagregacion. La gran influencia de la lin-
gliistica en las ciencias sociales hizo que la segmentacién de los rituales con
fines analiticos adquiriera un matiz sin precedentes. Edmund Leach, por
ejemplo, afirmaba que:

[..] en la busqueda del entendimiento del ritual estamos, en efecto, intentando
descubrir las reglas de gramaética y sintaxis de un lenguaje desconocido, y esto
resulta ser una muy complicada tarea [Leach, 1978 (1976)].

3 Exploramos los limites a la consigna de que “estamos condenados a la significacién”,
hegemonica desde el giro lingtiistico y que no necesariamente es atribuible, como im-
perativo, a los participantes de los rituales que registramos etnograficamente. Con
ello no queremos decir que los rituales o actos rituales dejen de tener sentido o signifi-
cacién, sino sélo senalamos que el privilegio a la significacion es probable que venga
de cierta forma epistemoldgica, propia de culturas como la occidental, que no es nec-
esariamente compartida por otros pueblos e incluso tampoco por algunas esferas del
propio occidente, como lo muestran las elaboraciones sobre la cura en psicoandlisis [v.
Lacan, 1999 (1966)].



CUANDO EL OTRO NOS COMPRENDE 263

Por lo tanto, creemos que cualquier aproximacion al ritual debe iden-
tificar las unidades constitutivas que se suceden y / o sustituyen confi-
gurando una cadena sintagmaética. Sin embargo, desde nuestro punto de
vista el programa de investigacion abierto por el estructuralismo y conti-
nuado por Leach, obvia el hecho de que aunque el anélisis ritual pueda
tener analogias con el sintdctico, no necesariamente tiene que escalarse a
analogias semanticas y, por lo tanto, producir efectos de significacién simi-
lares a los realizados por estabilizaciones gramaticales. Es decir, no requie-
re estar organizado en pares binarios que obliguen a una semiosis univoca,
preestableciendo relaciones necesarias de interpretacion. El propio intento
de establecer una sintaxis ritual estable ya impone una violencia concep-
tual. Apenas se intenta elaborar una estructura sintactica y las ejecuciones
rituales la hacen pedazos.

Una de las caracteristicas que consideramos imprescindible destacar,
es el papel que toma el contexto en la produccién de significacién ritual.
Cualquier elemento depende del contexto en que se usa, situaciéon que pro-
mueve una prolifica equivocidad que hace méas profundos los problemas
de la hermenéutica ante los limites de la interpretacion. La pragmatica ha
sido de gran ayuda para asumir esto. Asi, apelamos al principio de coope-

racion que indica que:

Cuando intentamos dar sentido a un enunciado que, en un determinado con-
texto, no nos parece que pueda ser interpretado literalmente, nos guiamos para
su interpretacién de una serie de caracteristicas que consideramos basicas [...]
El significado que se obtiene, una implicatura en términos de Grice, es el resul-
tado de la adhesion al principio de cooperacién entendido como principio de
racionalidad que guia la interaccién verbal entre individuos sociales [Bertucce-
1li Papi, 1996 (1993):56, el subrayado es del autor].

Para nuestro caso de estudio es no verbal, encontrando protocolos, fér-
mulas de tratamiento ritual que no se cifien a una gramatica univoca. Tan
no es asi, que los malos entendidos, los roces y conflictos consecuentes a las
distintas formas de proceder ritual fueron constantes en el costumbre que
nos convoca: el enfrentamiento, principalmente entre la praxis otomi y la
totonaca, la una oficiante y la otra anfitriona, dio lugar a sutiles atropellos,
alteraciones y adaptaciones conflictivas, algunas mds evidentes, otras que
el ojo poco familiarizado no habria podido percibir. No obstante, otomies y
totonacos se comprendieron mutuamente. ;Como? ;Hasta qué punto?

‘Rl propio Leach era cuidadoso en los excesos a que esto podia llevar y aconsejaba “que
se trate la analogia entre ritual y lenguaje, entre ritual y lengua escrita, con alguna
precaucién” [op. cit.:130].

Cuicuilco numero 46, mayo-agosto, 2009



Cuicuilco numero 46, mayo-agosto, 2009

264 TreJO, GONZALEZ, HEIRAS, LAZCARRO

Una regién sujeta a un permanente flujo poblacional, escenario de
desplazamientos y arribos, ha configurado una fisonomia propia, al
punto de que es posible hablar de la Huasteca sur como un ente mas o
menos definido y consolidado. Pero tal unidad no debe confundirse con
igualdad: apenas se le confronta etnograficamente, la diversidad hace
explotar cualquier intento de homogenizacién. Entonces, si ha de existir
una regién meridional huasteca, no podrd fundamentarse ni en rasgos
emblemaéticos ni en supuestos contenidos estables, sino justamente en
sus diversidades. Sin embargo, eso de poco nos ayuda, Mesoamérica
misma se debate en los mismos términos y se rebela a todo intento de
estandarizacion.

Creemos que no son los elementos aislados los que definen una regién,
sino su dindmica, el tipo de interaccién que se juega y la posibilidad de aco-
plamiento formal, el empate de planos de expresion a que largos siglos de
interaccién han dado lugar. En este sentido, la Huasteca es méas un espacio
de interaccién que una regién con limites y fronteras definidas. Buscamos
entenderla a partir de las relaciones que se guardan con el entorno, la re-
currencia a ciertas expresiones, si bien parecidas, nunca iguales, que con-
figuran un patrén cuyas fronteras dificilmente se ubican, son indecidibles.
Cualquiera de estos protocolos recurrentes podré funcionar adecuadamen-
te como nuestro “centro”, a partir del cual entender la regién.® Esto implica
que es posible enunciar una regién tan sélo a partir de cualquiera de estas
expresiones recurrentes, sin privilegiar alguna por encima de otra, sino eli-
giendo una de ellas como centro, tan sélo como un referente a partir del
cual podamos derivar y extender sus apariciones, sus recurrencias, cada
vez mas distantes, cada vez mas diversas.

La intensa relacion intercultural de la Huasteca, interétnica, derivé en
peculiares configuraciones rituales que, a la vez que buscan empatar sig-
nificados, acoplan formas —entendidas como planos de expresién— que
son capaces de yuxtaponer significados —planos de contenido— y en-
causar nuevos sentidos, salvando asi las diferencias, manteniendo inco-
lume la diversidad. Las comunidades totonacas, los curanderos otomies
y algunos pocos nahuatlatos y tepehuas invitados ejecutaban un mismo
ritual, pero estamos ciertos de que no vivian el mismo ritual. En esta oca-
sién la praxis otomi se impuso a las otras que concedieron una jerarquia
coyuntural autoimpuesta al invitar a un curandero otomi a llevar a cabo
el proceso.

5 Es llevar la consigna de reivindicacién zapatista, “todos los rincones son el centro”, a
un plano analitico. Tomar a las fronteras como centros y a los centros como fronteras.



CUANDO EL OTRO NOS COMPRENDE 265

El ritual es susceptible de descomponerse en diferentes niveles de
analisis, como son la dimensién cromética, la numérica, la musical y la
espacial, entre otras. Por ejemplo, sabemos que los totonacos relacionan
los nimeros doce y trece con las nociones de hembra y macho respectiva-
mente, mientras que el siete y el 17 remiten a la muerte. En cambio, para
los nahuas de la Huasteca sur, en el ritual corresponden las cifras cinco
y siete con hembra y macho respectivamente. Por otro lado, en el plano
musical entendemos que cada pueblo cuenta no sélo con una forma pecu-
liar de interpretar los sones, sino también con un corpus de ellos asociados
a distintas secuencias rituales. De tal manera que, en el contexto de los
costumbres, un determinado son puede significar “hincarse”, o bien, “des-
pedirse” o “salirse”. Para el caso otomi Boilés afirma la existencia de sones
especificos para cada secuencia del proceso [1969]. Esta relacién constante
entre secuencias y sones es un claro ejemplo de cémo diferentes procesos
de significacién se articulan siguiendo diferentes contextos rituales.

Por otro lado, los totonacos practican un protocolo ritual que guarda
claras similitudes con el otomi, aunque presenta también grandes dife-
rencias. Mientras que este tiltimo protocolo es basicamente el mismo en
todos los rituales, en el caso de los totonacos algunas secuencias son cla-
ramente distintas, manifestando diferentes propoésitos en cada caso. Asi,
los rituales terapéuticos totonacos hacen entrar en relacién una mesa de
ofrendas dispuesta frente al altar, con la “estrella companera” del pacien-
te, mientras que los rituales agricolas prescinden de ésta. En uno y otro
caso, hay parafernalia cuya presencia es imperativa y sin la cual el ritual
se arriesga a perder eficacia. Las asociaciones entre colores, niimeros o
recorridos espaciales son basicas para cada uno de estos pueblos. Es aqui
donde la interpretacién aparece mds estable, limitada. Siete es muerto,
verde es la Sirena. Este universo de significados no es amorfo ni caédtico,
conforma un patrén interpretativo también limitado. Es éste el espacio
de la comprension sustancial de la que nos ocuparemos enseguida, donde
la relacion entre el plano del contenido y el de la expresién es lograda,
donde la semiosis aparece en toda su magnificencia, pero es también el
lugar de la autoridad, pues es aqui donde se impone determinada inter-
pretacion por encima de otras. En caso de duda, el curandero siempre es
el que sabe. Esto vuelve sumamente intrigante el papel de un especialista
otomi en un ritual totonaco: la autoridad que los totonacos confirieron a
los especialistas otomies y éstos detentaron, dejo claro que ciertas inter-
pretaciones totonacas quedaron suspendidas, aunque ello no implicé que
fueran desechadas. Les es imposible, pues como dijimos son parte de la
sustancia de lo diverso.

Cuicuilco nimero 46, mayo-agosto, 2009



Cuicuilco numero 46, mayo-agosto, 2009

266 TreJO, GONZALEZ, HEIRAS, LAZCARRO

COMPRENSION FORMAL Y SUSTANCIAL

¢ Qué peculiaridades tiene la praxis ritual otomi? Es muy atenta a los des-
pliegues expresivos, que en términos de Barthes denominariamos planos
dennotativos de un sistema connotado [1990:76].° Su plano de expresién ritual
estd compuesto por férmulas orales y figurativas exuberantes, con desplie-
gue de acciones que subrayan una y otra vez su caracter ritual. Los otomies
de esta regién ponen especial énfasis en ello, mas en el plano del contenido
aceptan enormes gradientes, apuntando hacia amplios campos de signifi-
cacién sin privilegiar contenidos especificos. Evocan significados més que
convocarlos.” No hay diferencias ni contradicciones, cada plano de expre-
sién asume diferentes planos de contenido. Si buscamos estabilidad en los
horizontes interpretativos otomies, acudimos a las relaciones de poder. Pero
incluso aqui, tal estabilidad es relativa, pues los especialista rituales (no sélo
otomies), en tanto que detentadores de poder, no niegan necesariamente
un discurso en funcién del propio, no distinguen entre falso y verdadero,
sino que lo subordinan en virtud de su “completitud”, de su riqueza en la
parafernalia y los modos de hacer con ella. Los curanderos aplican esa 16gi-
ca con notable pericia. La suya sera una opinién que ocupara una posicion
privilegiada sencillamente porque saben incorporar otras, manteniendo la
coherencia y los principios de orden previstos en los protocolos culturales
de tratamiento ritual. Con esa facultad en mente, el curandero no determi-
na tanto la déxa del ritual sino su praxis, a lo que el resto de los ejecutantes
rituales se atiene. Pero este factor evocativo aparece en todos los pueblos.
Basta una sutil accién para desplegar el dispositivo cultural que permite
entretejer continuidades de cabo a rabo, asi se trate de expresiones com-
pletamente disimiles. La atencién privilegia méds cémo se dice y no tanto lo
que se dice, siendo los otomies quienes explotan mas este recurso, sirvien-
do de eslabén dindmico en el engranaje del sistema ritualistico interétnico,
permitiendo suscribir, sin problemas, los diversos protocolos culturales, sin
eliminar con ello los desencuentros.

En el contexto de un costumbre intercultural como el del Mixtn, son
frecuentes los encuentros fallidos. Si de por si cada praxis ritual hace
posible la transferencia de significados diversos y multivocos, en el con-
texto interétnico esta varianza se potencia. Aqui, la capacidad de em-

6 “Se dirfa pues que un sistema connotado es un sistema cuyo plano de la expresion estd consti-
tuido por un sistema de significacion” [ibid., las cursivas son del autor].
7 Sperber afirma que “el simbolismo determina, pues, un segundo modo de acceso a

la memoria: una evocaciéon adaptada al punto en que fracasa la convocacién” [1988
(1978):151].



CUANDO EL OTRO NOS COMPRENDE 267

patar planos de contenido fracasa. Cualquier acercamiento teérico que
pretenda encontrar un proceso semioldgico univoco, es decir, con estabili-
dad de contenidos, irremediablemente enfrentara la espesa e inasible coraza
de los diversos, de lo multiple e indecidible.

Ah{ donde las expresiones formales suponen una contradiccion, cuan-
do los protocolos rituales chocan y se detienen ante una expresién que con-
sideran aberrante, entonces se buscara dar la solucién basandose en el pro-
tocolo ritual propio: la Silla que los especialistas rituales otomies emplean
para que la Sirena se siente frente al altar de la casa de costumbre, serd asimi-
lada por los totonacos de acuerdo a su propio quehacer ritual, haciéndola
pasar por mesa de ofrendas, con sentidos y significados completamente
distintos en uno y otro caso, y a la vez simultaneos: asiento de la Sirena
para unos, plano terrestre para otros.

Asi pues, a lo largo de los costumbres que integraron el proceso ritual de
desagravio de la Sirena, era evidente, no sélo la sorpresa por parte de los
totonacos, sino incluso también molestia por algunas acciones que ellos no
reconocian como propias, haciéndolo manifiesto. Sin embargo, es preciso
advertir que los totonacos, en el caso sefialado, se conformaron, la gran ma-
yoria de las veces, con saber del sentido del ritual, aunque desconocieran
los significados que los otomies daban a sus actos y parafernalia (en este
sentido, las exégesis particulares se volvieron casi intrascendentes), evocan-
do significados a partir de planos de expresién compartidos. Por ejemplo,
cuando aparecié un aro de bejuco los totonacos se apresuraron a quedar
amontonados dentro de él para que el chamén otomi los limpiara después
de ofrendar a las entidades nefastas, pese a que el nimero de vueltas que
éste les dio (cuatro), no coincidia con el que ellos aplican (siete). Una simili-
tud expresiva que no obstante conservé el sentido del acto (“limpia”, expul-
sion de entidades patdgenas), aun cuando el significado era diferente. Asi,
el contexto permite construir un sentido a partir de significados diferentes.

En nuestra experiencia etnografica hemos podido constatar que el
imperativo de conocer el significado de lo involucrado en un ritual no se
impone a sus participantes. En otras palabras, que un sistema simbdlico
puede funcionar sin profusiéon exegética. Més bien, se privilegia una légica
combinatoria basada en los contextos. En este sentido, el dispositivo sim-
bélico cumple con la funcién de hacer pensable aquello que no es posible
expresar mediante interpretaciones verbales. De esta manera, el tratamien-
to ritual destinado al aro de bejuco que rodeé la ofrenda al “mal aire”, al
principio y al final del proceso ritual en Nuevo Jardin no significé “limpia”,
sino maés bien sugirio el sentido de limpia a partir del contexto espacial en
el que se llevaba a cabo y de cierto aire de familia que la parafernalia poseia.

Cuicuilco nimero 46, mayo-agosto, 2009



Cuicuilco numero 46, mayo-agosto, 2009

268 TreJO, GONZALEZ, HEIRAS, LAZCARRO

En la consecucion de los procedimientos y la disposicion del espacio ritual,
en su concatenacion légica, se determinan los posibles sentidos, siempre y
cuando los pensemos en sus relaciones contextuales y no a partir de signi-
ficados emanados de universos culturales cerrados.

Casos como el aro, la sangre sobre los mufiecos de corteza totonacos
y los recortes de papel otomies y nahuas, asi como la disposicién del altar
doméstico, nos sugieren que se trata de un plano de expresiéon compartido,
pero no de su plano de contenido, en tanto que su uso no depende del sig-
nificado que cada pueblo les da, por lo que puede eludir las exégesis y, mas
aun, la relacién significante, la semiosis. Hablamos de procesos en los que
la significacion se suspende en pro de unidades mayores, del sentido ritual.
De ahi que sea posible prescindir del significado.

Atendiendo a esto, se nos impone considerar propuestas tedricas polé-
micas y a las que nos acercamos no sin reservas. De acuerdo con Dan Sper-
ber [1998], el simbolismo debe entenderse, sobre todo, como una capacidad
de aprendizaje que va mas alla del saber enciclopédico, en tanto que remite
a la memoria de los recuerdos, pues es el “saber de los saberes”, aquello
que alumbra una ambigiiedad propia de los sistemas semiolégicos y que
es justamente lo que permite tender puentes difusos. Sperber habla de half
understood ideas (ideas entendidas a medias), en las que el principio de ambi-
gliedad permite construir semejanzas. Gracias a la ambigiiedad, lo distinto
se hace parecido, se vuelve propio lo ajeno. A fin de cuentas, sélo lo que es
diferente puede parecerse. Asi, los totonacos aprehenden las representacio-
nes otomies sin comprenderlas del todo, sin conocer sus contenidos e impli-
caciones simbodlicas, pues ignoran gran parte de los significados involucra-
dos, pero no por eso dejan de pensarlas y entenderlas. Llamamos a este tipo
de entendimiento comprension formal, pues aparece al momento en que se
produce alguna contradiccién o ambigiiedad, cuando la atenciéon abandona
el campo de la significacién para instalarse sélo en el plano de la expresién,
es decir, fuera de las aspiraciones connotativas, en un territorio donde la
eficacia de lo confuso asegura la aprehensién de ciertos sentidos que subya-
cen mas alla de los significados. Por su parte, los significados forman parte
de lo que denominamos comprension sustancial, fundada en la relacién del
plano de la expresion con los planos de contenido.® Asi podemos explicar

8 La eleccion de los términos de cada uno de los tipos de comprensién se inspira en
los componentes que Hjelmslev dio a los planos de la expresiéon y de contenido,
en donde potenciaba el alcance explicativo de Saussure en lo referente al signo,
distinguiendo para cada plano su componente formal y sustancial [op. cit.:78-84],
aunque no se pliega a sus definiciones, pues en semiologia los primeros remiten a
elementos lingtiisticos sistematizados dentro de un c6digo, y los segundos a elemen-



CUANDO EL OTRO NOS COMPRENDE 269

la dindmica ritual interétnica. El sentido que subyace a todo ritual y a cada
secuencia es la linea rectora que define la ubicacién e interaccién de los par-
ticipantes en el ritual, que permite sostenerlo por medio de una comprension
formal evocando contenidos imprecisos que provienen de una comprension
sustancial de los protocolos rituales del pueblo al que se pertenece.

La paridad en los planos de expresion ritual de totonacos y otomies
posibilita tender puentes de comprension formal (como cuando los totona-
cos, los nahuas, tepehuas y otomies reconocian el momento de la ofrenda
y el fin del costumbre), pero ello no significa que las diferencias, roces e
interpretaciones divergentes se nulifiquen. Todo lo contrario, las diferen-
cias de pronto emergian, se visibilizaban e interpelaban. Asi, los otomies
nunca comprendieron (sustancialmente) la importancia que tenia para los
totonacos armar ramos de doce y trece flores, imponiendo el uso de ramos
de flores con significados totonacos de macho y hembra. En tanto que la
silla que usaria la Sirena segtin los otomies, fue tratada como una mesa de
acuerdo al protocolo totonaco, lo que relativiza la precision de nuestros
dos tipos de comprensién, pues frente a una expresion ritual dos perso-
nas pueden tener una comprension sustancial que, al referirse la una con
respecto a la otra, la del otro siempre parecera formal. Es decir, sefialar una
comprension formal en el otro denuncia que alguien posee una comprension
sustancial, lo cual puede ser cierto para quien lo enuncia, pero no necesa-
riamente para aquél al que se hace referencia, pues esta puede tratarse de
una comprension sustancial de otra cepa cultural.

A MANERA DE CONCLUSION

En los rituales interculturales encontramos un terreno fértil para registrar
las ideas entendidas a medias. No nos es posible en ese tipo de rituales hablar
de significados interétnicos, y por lo tanto de una metacultura, pero si de
un sistema de interaccién paralingiiistico que posibilita acoplar contenidos
culturales distintos a partir de acciones rituales compartidas. En ellos no
hay mucho espacio para la comprensién sustancial, sino mas bien para la
comprension formal. En este nivel, el ritual no tiene como objetivo comunicar
algo, sino posibilitar que algo transcurra, que ocurra un acontecimiento.

tos extralingiiisticos [Barthes, op. cit.:39-40]. Habiamos elegido nombrarlas como
entendimiento y comprensién, haciendo un simil con las palabras anglosajonas un-
derstanding y comprehension, pero producia equivocos que disminuian el potencial
explicativo de la distincién haciéndola parecer despectiva.

Cuicuilco nimero 46, mayo-agosto, 2009



Cuicuilco numero 46, mayo-agosto, 2009

270 TreJO, GONZALEZ, HEIRAS, LAZCARRO

Cuadro 1

Comprension
sustancial

Convencién

Autoridad t
del ——
(jerarquia)

| Contenidos culturales | J

1 C }

Praxis ritual

Forma / protocolo

Ideas
Evocacion entendidas
l a medias

Comprensidn
formal




CUANDO EL OTRO NOS COMPRENDE 271

BIBLIOGRAFIA

Barthes, Roland

1990 (1985) La aventura semioldgica, traductor Ramoén Alcalde, Barcelona, Paidés,
Comunicacién.

Bertuccelli Papi, Marcella

1996 (1993) Qué es la pragmitica, traductora Noemi Cortéz Lépez, Barcelona, Paidés,
Instrumentos, 15.

Boilés, Charles Lafayette, Jr.

1969 Cognitive Process in Otomi Cult Music, Tesis de doctorado en filosofia,
Nueva Orleans Department of Music of the Graduate School-Tulane
University.

Cabrera Vargas, Maria del Refugio

1992 Fiestas de ln Huasteca, Arizpe Schoesler, Lourdes (dir.), Tesis de maestria en
antropologia, México, ENAH.

Diaz Cruz, Rodrigo

1998 Archipiélago de rituales. Teorias antropoldgicas del ritual, Barcelona, Divisién

de Ciencias Sociales y Humanidades-uam / Anthropos, Autores, textos y
temas. Antropoligia 33.

Dow, James W.

1974 Santos y Supervivencias, (1973), traduccién de Antonieta S. M. de Hope, INT
/ CONACULTA, Presencias, 31.

1986 The Shaman’s Touch. Otomi Indian Symbolic Healing, Salt Lake City, Utah,
University of Utah Press.

2004 “Prélogo”, en Lagunas, David, Hablar de otros. Miradas y voces del mundo
tepehua, México, Plaza y Valdés.

Galinier, Jacques

1987 (1979) Pueblos de la Sierra Madre. Etnografia de la comunidad otomi, traduccién
de Mariano Sanchez Ventura y Philippe Chéron, México, cAMAC / INI,
Clasicos de la antropologia. ini, 17.

1990 La mitad del Mundo. Cuerpo y cosmos en los rituales otomies, traduccion de
Angela Ochoa y Haydée Silva, México, 11a-unaM / Centro de Estudios
Mexicanos y Centroamericanos / INI.

Gomez Martinez, Arturo

2002 Tlaneltokilli. La espiritualidad de los nahuas chicontepecanos, México, Ediciones
del Programa de Desarrollo Cultural de la Huasteca, CONACULTA.

Hjelmslev, Louis

1974 (1943) Prolegémenos a una teoria del lenguaje, 2°. ed. en espanol, traduccién
de Diorki, Madrid, Gredos, Biblioteca Romanica Hispanica, Estudios y
Ensayos, 155.

Ichon, Alain

1990 (1969) La religién de los totonacas de la sierra, traduccion de José Arenas, México,
num. 16, CONACULTA / 1N1, coleccion Presencias.

Lacan, Jacques

1999 (1966) “La direccién de la cura y los principios de su poder”, en Escritos 2, 21°.
ed. en espaniol, traduccién de Tomas Segovia, México, Siglo XXI editores,
Psicologia y Etologia.

Cuicuilco nimero 46, mayo-agosto, 2009



Cuicuilco numero 46, mayo-agosto, 2009

272 TreJO, GONZALEZ, HEIRAS, LAZCARRO

Leach, Edmund

1978 (1976) Cultura y comunicacion. La l6gica de los simbolos, traduccion de Juan Oliver
Sénchez Fernandez, México, Siglo XXI editores.

Sandstrom, Alan

1991 Corn is our Blood: Culture and Ethnic Identity in a Contemporary Aztec
Indian Village, University of Oklahoma Press, serie The Civilization of the
American Indian, vol. 206, Norman.

Sandstrom, Alan R. y Pamela Effrein Sandstrom

1986 Traditional Papermaking and Paper Cult Figures of Mexico, University of
Oklahoma Press, Norman.
Sapir, Edward

1954 (1921) El lenguaje. Introduccion al estudio del habla, traduccion de Margit Alatorre
y Antonio Alatorre, México, FCE, Breviarios.

Sperber, Dan

1988 (1978) El simbolismo en general, J. M. Garcia de la Mora, traductora, Barcelona,
Anthropos, Autores, textos y temas. Antropologfa, 3.

1998 (1996) Explaining Culture. A Naturalistic Approach, Oxford, Blackwell

Publishers.
Stresser-Péan, Guy
1998 Los Lienzos de Acaxochitlin (Hidalgo) y su importancia en la historia del

poblamiento de la Sierra Norte de Puebla y zonas vecinas, traduccién de Araceli
Meéndez y Angelines Torre, México, Instituto Hidalguense de Educacién
Media Superior y Superior-Gobierno del Estado de Hidalgo / Consejo
Estatal para la Cultura y las Artes de Hidalgo-Gobierno del Estado de
Hidalgo / Centre Francais d'Etudes Mexicaines et Centraméricaines.

2008 Viaje a Ia Huasteca con Guy Stresser-Péan, Olivier, Guilhem (coord.), México,
FCE / ceEMcA, Seccién de Obras de Antropologia.

Valle Esquivel, Julieta

2003 “Reciprocidad, jerarquia y comunidad en la tierra del trueno (La
Huasteca)”, en Millan, Sadl y Julieta Valle (coords.), La comunidad sin
limites, Estructura social y organizacion comunitaria en las regiones indigenas
de México, Tomo II, México, INAH-CONACULTA, Etnografia de los Pueblos
Indigenas de México, Ensayos.

Williams Garcia, Roberto

2004 (1963) Los tepehuas, México, Instituto de Antropologia-Universidad
Veracruzana.



