;Herejes o locos?

Dra. Teresa Ordorika Sacristan
CENTRO DE INVESTIGACIONES INTERDISCIPLINARIAS EN
Ciencias Y Humanipabes. UNAM
TORDORIKA@YAHOO.COM

Resumen: Los procesos llevados a cabo por el Tribunal del Santo Oficio de la Peninsula Ibérica en
el siglo XVII contienen descripciones y ejemplos a través de los cuales hoy en dia podemos estudiar
elementos que conformaron la representacion de la locura que prevalecié de ese periodo. Estas fuentes
nos permiten rastrear cuestiones tales como: las caracteristicas otorgadas a las enfermedades del alma,
sus diferencias con la nocion de cordura, los métodos utilizados para distinguir entre una y otra, asi
como la relacion que existié entre los discursos legal, médico y social en torno a esta enfermedad.
La preocupacion central expresada en muchos de estos juicios fue diferenciar la locura real de
la fingida. La lectura de los documentos muestra que los dos componentes mas utilizados por los
testigos, inquisidores y médicos, en un esfuerzo para determinar la existencia de la locura, fueron el
comportamiento y el habla.

Summary: The trials conducted by the Holy Office that operated in the Iberian Peninsula the
XVII century contain descriptions and examples that can be used to study some of the elements of
the representation of madness that prevailed during that period. These sources allow us to analyze
different aspects associated with this condition such as: how diseases of the soul were characterized,
how madness differed from sanity, the relationship between one and the other, the methods used to
distinguish between one and the other, as well as the relationship between legal, medical and social
discourses regarding this condition. The main concern expressed in these trials was to establish the
difference between real and feigned madness. The analysis of these documents shows that the two
elements that were generally used by witnesses, inquisitors and doctors in an effort to determine the
existence of madness were behavior and speech.

Palabras clave: locura, enfermedades del alma, Tribunal del Santo Oficio Espafiola, herejia, mania,
melancolia, frenest

Key words: madness, diseases of the soul, Spanish Inquisition, heresy, mania, melancholy, phrenitis

Cuicuilw ndmero 45, enero-abril, 2009



Cu.icu.ilco numero 45, enero-abril, 2009

140 Dra. TERESA ORDORIKA SACRISTAN

¢ LOCOS O HEREJES?

El jueves santo de 1642, un joven llamado Juan de la Rea lanz6 una piedra
a la figura de un Cristo que pertenecia a la Iglesia de Antén Martin de Ma-
drid, rompiéndole ambas piernas. No hubo duda de que fue el quien realizé
esta accion, ni de que la instancia que debia encargarse de procesarlo por ha-
ber atacado una imagen religiosa era el Tribunal del Santo Oficio. Lo que no
quedaba claro era el motivo de su comportamiento. ;Por qué Juan habia
perpetrado ptuiblicamente esta herejia? ;No se daba cuenta de que seria du-
ramente juzgado y castigado por su comportamiento? ;Estaba loco o sélo lo
fingia?

Estas fueron algunas de las preguntas que se hicieron los inquisidores res-
ponsables de su proceso. No fueron preguntas nuevas ni originales, y sobre
todo no fueron sencillas de responder. La locura, su definicién, y la frontera
que la separa de la cordura significaron para los espafioles del siglo XVII,
como lo han supuesto para todas las sociedades, un problema que ni entonces
ni ahora ha sido posible resolver de manera satisfactoria.

El objetivo de este articulo es reconstruir la represtaciéon de la locura propia
de la Espafia del siglo XVI a través del analisis de los procesos del Tribunal del
Santo Oficio contra Juan de la Rea y Alvaro de Ocafia. ! En estos documentos
el problema de la locura aparece asociado a la herejia. Es por ello que para
lograr una mayor comprensién de las concepciones de locura aqui presen-
tes es necesario situar lo procesos en el contexto mas amplio de la lucha con-
tra la herejia en la Peninsula Ibérica. Por esa razén se comienza por una breve
mencién en torno a la instauracién de este Tribunal en la peninsula, y las par-
ticularidades de la lucha contra la herejia en dicho territorio. Posteriormente
se retoman elementos de las declaraciones de los diferentes testigos de don-
de se retoman las caracteristicas de la representacién de la locura.

Distinguir la locura de la cordura es una cuestién que ninguna sociedad
ha podido soslayar. Todas se han visto en la necesidad de tratar de definir
qué es la locura y qué la cordura, y en base a esas nociones quiénes estan
faltos de juicio y quiénes en pleno uso de sus facultades. Calificar de loca a

! La informacién aqui presentada proviene del analisis de ocho procesos del Tribunal del
Santo Oficio que tuvieron lugar durante los siglos XVI y XVIL Por motivos de espacio
s6lo se hace referencia a dos, el de Juan de la Rea AHN, Inq., Relaciones de Causas, leg.
19871, No. 13 y el de Alvaro de Ocafia; AHN, Ing., Toledo, leg. 225, No. 21. Estos han sido
elegidos porque contienen todos los elementos que aparecen en los demds procesos. Los
otros procesos son AHN, Inq. Llerena, Relaciones de Causas, leg. 19871, no. 24; AHN,
Ing., Consejo, Relacion de Causas, leg. 36811, no. 2; AHN, Inq., Relaciéon de Causas. leg.
36811, no. 5 & 6; AHN, Murcia, Relaciéon de Causas, leg. 36811, n0.18; AHN, Inq., Llerena,
Relaciones de Causas, leg. 19871, no. 13; AHN, Inq., Toledo, leg. 173, no. 5.



¢ HEREJES O LOCOS? 141

una persona determina el lugar que ocupa en la comunidad, los derechos que
tiene y los que pierde, las ayudas y tratamientos a las que se hace acreedora, los
peligros y problemas que puede suponer para el resto del grupo, asi como las
acciones que se pueden ejercer sobre ella, entre otras cosas. En ese sentido,
declarar que alguien carece de juicio tiene implicaciones importantes tanto
para el que es asi caracterizado como para los que asi lo caracterizan.

En el caso concreto del juicio arriba mencionado, la tarea a la que se
enfrentaron los inquisidores fue determinar si el acusado era culpable o
inocente en virtud de su capacidad mental. Esta cuestién no fue para nada
tribial, se trat6 de prescribir si se habia cometido un acto herético o si por el
contrario, el acusado estaba loco, y por lo tanto no podia ser responsabiliza-
do de sus actos.

El Tribunal del Santo Oficio, como tribunal eclesiastico que era, oper6 uti-
lizando el derecho canénico, el cual contemplé el principio de inocencia legal
de los locos. Como muchas otras nociones presentes en la cultura europea,
este concepto emana del pensamiento clasico. Lo encontramos plasmado en
el derecho romano, y en cuanto al cristianismo se refiere aparece en el Corpus
Iuris Civilis del Emperador Justiniano, texto que fue compilado en el siglo VI
(Ruggiero, 1982). Del siglo XI en adelante este tratado habria de tener gran
influencia en el desarrollo del derecho religioso y secular occidental. Para el
siglo XVI, su influencia estaba firmemente establecida.

El dilema al que se enfrentaron los inquisidores fue el siguiente: si castiga-
ban a un loco por considerarlo un hereje cometian una injusticia; por el contra-
rio, si dejaban en libertad a un hereje que se fingia loco fallaban en la misién
que les habia sido encomendada: la proteccién de la religién y la sociedad de
la herejia. Permitir que un hereje saliera libre era una afronta a la sociedad, a la
Iglesia y sobre todo a Dios.

Con el fin de resolver la cuestion, el Tribunal del Santo Oficio solicitd las
opiniones y conocimientos tanto de testigos como de médicos. Los procesos
juridicos tienen la virtud de recuperar nociones sobre la locura propias de
individuos que pertenecen amplios sectores de la sociedad, y los del Santo
Oficio no son la excepcién (Bartlett, 2001). En los dos procesos que seran trata-
dos aqui encontramos plasmadas las creencias de testigos legos de diferentes
niveles socioeconémicos; médicos, inquisidores, autoridades de la prision,
otros reos y los mismos acusados. Los procesos inquisitoriales nos proporcio-
nan un material privilegiado que nos permite estudiar los diferentes aspectos
relacionados con las llamadas “enfermedades del alma”.

En cuanto a la informacién que estos documentos nos pueden aportar,
no hay que perder de vista que son juicios llevados a cabo por un tribunal
religioso ocupado de perseguir y castigar la herejia. Es desde esta 6ptica

Olicuilco ndmero 45, enero-abril, 2009



Cu.icu.ilco numero 45, enero-abril, 2009

142 Dra. TERESA ORDORIKA SACRISTAN

que los inquisidores piensan y se reconstruyen la locura. La figura del loco
se construye como el reverso de la del hereje, a partir de los elementos
opuestos que caracterizan a este. Esto significa que otros aspectos de la re-
presentacion de las llamadas “enfermedad del alma” caracteristicos de la
época deben ser buscados en otro tipo de fuentes como textos médicos, tex-
tos literarios, entre otros.

Entender a la locura como una representacion supone concebirla como
un fenémeno que emerge y toma sus caracteristicas en un contexto social
y culturalmente determinado. Este abordaje historiografico se conoce como
constructivismo social, y tuvo sus primeros exponentes en los afios veinte
del siglo pasado. Surgi6é como una critica al modelo historiografico tradicional
que concibié a las enfermedades mentales como entidades permanentes y
objetivas a lo largo de tiempo y el espacio, conceptualizadas de manera equi-
vocada por las sociedades del pasado. El enfoque tradicional consideré que
la verdadera naturaleza de dichos padecimiento sélo habia sido develada
por la ciencia moderna (Arrizabalaga, 1992).

Por el contrario el constructivismo social, comenz6 a tratar a las enferme-
dades no sélo como eventos bioldgicos, sino como fenémenos culturalmente
especificos (Arrizabalaga, 2002). Defendi6, desde diferentes disciplinas socia-
les, la idea de que los significados de las enfermedades son eminentemente
construcciones sociales. En la década de los 40 del siglo XX comenz6 a crecer
el interés por el estudio histérico de las enfermedades desde esta perspectiva.
Para los 60 la utilizacién de este enfoque tedrico habia adquirido una amplia
aceptacion entre los investigadores.

Por supuesto, este abordaje influenci6 la manera en que se ha escrito la
historia de la locura. No hay duda alguna que el texto que realizé la critica
mas importante a los andamiajes teéricos tradicionales en este campo del
conocimiento fue Historia de la locura en la época cldsica de Michel Foucault
(Foucault, 1992). Este autor rechazo una visién de la historia como progreso y
evolucién del conocimiento producto de un modelo cientifico que nos ha pro-
visto de la explicacion correcta de las enfermedades mentales. Para €I, la historia
de la locura no es la historia de un mismo fenémeno concebido de diferente
manera a lo largo del tiempo. La historia de la locura es el estudio de diferen-
tes fenémenos que se construyen desde la experiencia, los conocimientos y
las instituciones especificas que cada sociedad crea para lidiar con ella.

A pesar de todas las criticas que se pueda hacer a los planteamientos de
Foucault, lo cierto es que hoy en dia prevalece el enfoque del constructivismo
social en este campo del conocimiento. Este texto se sita en esta corriente
tedrica.



¢ HEREJES O LOCOS? 143

DOS PROCESOS INQUISITORIALES DE DUDA Y CONFUSION?

Juan de la Rea y Alvaro de Ocana compartieron el triste destino de ser acusa-
dos de herejes y sometidos a largos procesos por el Tribunal del Santo Oficio.
Esta institucién, en su version moderna, fue establecida en la Peninsula Ibéri-
ca en 1478 por los Reyes Catélicos con un doble propésito.® El primero y mas
obvio fue luchar contra la herejia. El segundo, fue la fundacién de una insti-
tucién que funcionara a lo largo y ancho del territorio, elemento fundamental
de un proyecto que buscaba consolidar el poder real y unificar los reinos de
Castilla y Aragén frente al poder sefiorial (Armstrong, 2000).

Ademés de la instauracién del Tribunal del Santo Oficio, los monarcas
consideraron la unificacién religiosa como absolutamente necesaria para la
unificacién social, politica y religiosa del Estado que comenzaba a emerger
(DeDieu, 1984). Por siete siglos, tres culturas —cristianos, judios, musulma-
nes— habian habitado en la Peninsula. A finales del siglo XV, con la victoria
sobre el reino de Granada, tiltimo territorio gobernado por los musulmanes,
se ponia fin a la convivencia de estos tres grupos. Habiendo logrado recupe-
rar toda la Peninsula Ibérica para los cristianos, los Reyes Catélicos buscaron
la unificacién religiosa, primero a través de la conversion voluntaria y poste-
riormente por medio de la conversion forzada.

“Nacia asi un programa politico basado en la exaltacién religiosa y con
calculados tintes pseudonacionalistas que habria de conducir a la extirpacién
de la pluralidad religiosa entendida como incompatible en el nuevo programa
politico que los Reyes formularon...” (Conteras, 1997, p. 19). En 1492 forzaron
alosjudios a elegir entre la conversion y el exilio, tocando su turno a los musul-
manes en 1550. Asi nacié un nuevo grupo social, conocido como los conversos
o cristianos nuevos, que desde su emergencia se vio marginado por los vie-
jos cristianos, y perseguido por el Santo Oficio. Este, una vez consolidado el
cuerpo social a través de la unificacion de la fe (Pérez, 1993), tuvo jurisdiccién
sobre todos habitantes del reino.

Como ya se menciond, el objetivo del Tribunal del Santo Oficio fue buscar,
encontrar y castigar la herejia cometida. El término herejia alude de manera
amplia a un pensamiento y comportamiento por parte de los cristianos que
subvierte el dogma religioso tal y como es entendido por la Iglesia. Segtn
Bethencourt, el concepto de herejia es un concepto flexible que tiene la ca-

2 Enla presentacion las citas textuales de los procesos se han seguido las recomendaciones
de Sara Tilghman Nalle, utilizando la ortografia actual y algunos signos de puntuacién
que hacen la lectura mas comprensible (Tilghman Nalle, 2001)

3 El Tribunal del Santo Oficio instituido en el siglo XV por los Reyes Catdlicos vino a reem-
plazar a la Inquisicién medieval.

Olicuilco ndmero 45, enero-abril, 2009



Cu.icu.ilco numero 45, enero-abril, 2009

144 Dra. TERESA ORDORIKA SACRISTAN

pacidad adaptarse para lidiar con las preocupaciones y necesidades que las
sociedades tienen en un momento dado (Bethencourt, 1997).

En el caso de la Peninsula Ibérica la nocién de herejia se adjudicé princi-
palmente a los pensamientos y actividades que fueron considerados peligro-
sos para el orden politico y social. Incluia todas las criticas a los privilegios
y actividad de las autoridades civiles y religiosas, asi como a los intentos de
socavar su autoridad. Por lo tanto, todos aquellos que pensaban o actuaban
de manera contraria a lo decretado por la Corona y la Iglesia eran tildados de
herejes. En ese contexto, ser un buen cristiano fue sinénimo de ser un buen
stubdito. Por el contrario, aquellas personas acusadas de herejes fueron perso-
nas que representaban un problema para el control politico, social y moral de
las sociedad (Contreras, 1997).

Los cuatro periodos del Tribunal del Santo Oficio.

Segtin DeDieu podemos dividir las actividades del Tribunal del Santo Ofi-
cio de la Peninsula Ibérica en cuatro periodos (DeDieu, 1984). En el primero,
que va de 1480 a1520, la preocupacién central del Tribunal fue perseguir el
cripto-judaismo. Los viejos cristianos consideraban que la conversion de los
judios al cristianismo no era sincera y que seguian practicando su religién en
secreto. Los conversos se vieron siempre marcados por sus origenes judios
y por la sospecha de que eran herejes. Durante los primeros 12 afios de vida
del Tribunal, aproximadamente 13,000 conversos fueron condenados a morir
(Contreras, 1997).

El segundo periodo, -de 1520 a 1630/40- se caracteriz6 por un descenso en
el niimero de procesos contra los judaizantes. El foco de preocupacién del Santo
Oficio se trasladé a los protestantes y a las herejias cometidas por los viejos cris-
tianos. En el caso de los primeros, a pesar de que nunca supusieron un peligro
real en la Peninsula, para la Corona la lucha contra esta religion constituy6 una
preocupaciéon fundamental.

En cuanto a los viejos cristianos, estos comenzaron a ser perseguidos so-
bre todo por comportamientos relacionados con la sexualidad, la practica de
la magia, el misticismo y sobre todo la blasfemia, razén por la que se llevaron
a cabo la mayoria de los procesos realizados entre 1530 y 1555 (DeDieu, 1984).
Fue en este periodo que tuvo lugar el proceso contra Juan de la Rea (1627).

En tercer periodo, que va de 1630/40 a 1725, los inquisidores dirigieron
sus ataques contra los musulmanes y los cripto-judios que llegaban de Portu-
gal. Alvaro de Ocafa, cuyo proceso tuvo lugar en 1664, fue una de las muchas
personas acusadas de judaizantes en esta época.

Finalmente, el cuarto periodo, de 1725 a 1834, marca el declive de esta
institucién. Para entonces el Tribunal del Santo Oficio habia perdido su poder



¢ HEREJES O LOCOS? 145

y llevo a cabo poco juicios. Fue disuelto durante la invasién de Napoleén a Es-
pafa, y aunque fue restituido al volver la monarquia, lo cierto es que no logro
retomar el lugar que habia ocupado como guardidn de la religion. EI 15 de ju-
lio de 1834, se dict6 un edicto que la disolvié para siempre (Contreras, 1997).

El proceso contra Juan de la Rea*

El primero de abril, jueves santo de 1627, un hombre joven llamado Juan de la
Rea armé un escdndalo durante la misa oficiada en la Iglesia de Antén Mar-
tin en Madrid. Segtin declararian posteriormente algunos testigos, durante el
servicio, entr6 en la capilla “un mozo asi desarrapado con alboroto al parecer
de hombre desatentado dando voces” (de la Rea, f. 14r). Meti6 sus dedos en el
aceite de las ldamparas y mojo al cura que oficiaba la ceremonia para después
hincarse y decir tonterias. Unos curas le ofrecieron caridad a cambio de que
dejara el recinto a lo que el susodicho respondié que se mantendria en silen-
cio e inmediatamente continué actuando de manera extrafia. Molestos por el
escandalo lo echaron de la Iglesia, acto que lo enfurecio.

Una vez fuera, Juan recogi6 algunas piedras y entrando en la templo co-
menz6 a lanzarlas contra las personas. Una de las rocas alcanzé a golpear la
figura de un Cristo rompiéndole ambas piernas. Acto seguido, sali6 corriendo
por la calle tratando de escapar de tres curas que lo perseguian. Con el fin de
esquivarlos se meti6 y sali6 de varias casas hasta que finalmente fue alcanza-
do. Los curas lo entregaron al Santo Oficio ya que sus acciones constituian una
herejia, crimen y pecado, que caia bajo la jurisdiccién de dicha institucién.

Asi comenz6 un proceso en el que los inquisidores intentaron determi-
nar si el acusado habia actuado con malicia® o por locura, distincién que no
fue facil de establecer. Las opiniones sobre su “capacidad y talento” se divi-
dieron, segtin Pedro Gil “[algunos] decian que era hereje y que habia tirado
una pedrada a un Cristo aunque otros decian que no era sino loco que si habia
tirado no era al Cristo sino al hermano del dicho hospital” (de la Rea, f. 30r).
Los primeros testigos en ser interrogados fueron feligreses y religiosos que
se encontraban en la Iglesia cuando Juan arm¢ el escandalo. Entre ellos, Ana
Baeza, Gabriel Ximenes y Fray Julio de Espinosa creian firmemente que el
susodicho era un “bellaco”® que habia actuado maliciosamente. Derivaron su

4

AHN. Juan de la Rea. Tribunal del Santo Oficio Toledo, Leg. 225. No. 21.
5

Malicia. “Lat. Malitia. Y de ahi, malicioso, el que echa todas las cosas a la peor parte”. Esta
definicién y las demds que aparecen a pie de pagina han sido tomadas del Tesoro de la
lengua castellana de Cobarruvias Orozco: p. 1228.

“Bellaco. El malo y de ruines respetos. El italiano le llama villaco, forsan a villa, porque
los villanos naturalmente tienen viles condiciones y bajos pensamientos. Pero muchos
hombres curiosos tienen esta palabra por hebrea, de beliiahal, que vale tanto como sine

Olicuilco ndmero 45, enero-abril, 2009



Cu.icu.ilco numero 45, enero-abril, 2009

146 Dra. TERESA ORDORIKA SACRISTAN

opinién del hecho de que habia tratado de escapar después de romper la figu-
ra. Ademas estaban convencidos de que no era casualidad que el reo actuara
asi precisamente en el dfa que se conmemoraba la pasion y muerte de Cristo.
A través de estos testimonios los inquisidores averiguaron que esta no era la
primera vez que Juan atacaba objetos religiosos, dias antes habia ensuciado
la imagen de una virgen y tirado algunas hostias al suelo.

Los jueces deben haber tenido dudas acerca de la cordura del acusado
puesto que decidieron interrogar a mas personas. Asimismo, tenian también
importantes preocupaciones de otra naturaleza. Un testigo habia oido a Juan
decir que recientemente habia hablado con Benito Ferrer, hereje que habia sido
acusado y quemado por la Tribunal del Santo Oficio, por exhibir comportamien-
tos similares, incluyendo escandalos en servicios religiosos, comportamiento
que estaba siendo emulado por otros.” Los inquisidores que juzgaron el proceso
de Juan probablemente estaban consternados por la idea de que si lo castiga-
ban, al igual que a Ferrer, corrian el peligro de que se incrementaran este tipo
de actos. Ciertamente tenian buenas razones para fomentar la idea de que el
acusado estaba loco, lo cual no resulté particularmente dificil ya que éste habia
estado internado en el Hospital General por esa razén. El Dr. Gabriel Rayado de
Herrera, que ahi lo trat6 declaré ante los jueces que lo habia diagnosticado con
“enfermedad de loco frenético y luego dijo que le parece que de su nacimiento
es fatuo que en modo castellano quiere decir mentecato y de nacimiento falto”
(de la Rea, f. 261r) Segtin uno de los enfermeros, tras un mes de tratamiento
“y visto que no sanaba, le echaron del dicho hospital tan loco como se entr6”
(de la Rea, £.28r).

Asimismo se solicit6 el testimonio de familiares y vecinos, personas que
lo habian visto atacar otras imagenes religiosas, autoridades inquisitoriales
que habian tenido contacto con €l y su companero de celda. A diferencia de
los primeros testigos, la mayoria de los que constituyen este segundo gru-
po creian que el acusado estaba loco desde hacia algin tiempo. Por ejemplo,
tanto su padrastro como un vecino declararon que la locura de Juan le habia
sobrevenido porque alguien le habia dado sal en el vino.

Para complementar estos testimonios se envid a los Doctores. Domingo
Lloriente y Adriano de Barrientos a revisar al joven. Desgraciadamente para los
jueces, su diagnostico soélo sirvid para aftadir a la confusion. Segtin ambos gale-
nos, el acusado se encontraba “en su bueno y natural juicio” (de la Rea, f. 31v).

iugo, y es uno de los nombres que se dan al diablo. También significa el apéstata y todo
hombre indémito, que ni teme a Dios...Por manera que de Beliaco y de alli bellaco”. Co-
barruvias Orozco, 1984: p. 308-9.

7 En 1624 Reinaldo de Peralta profané la hostia consagrada durante una misa en el con-
vento agustino de San Felipe del Real (Del Rio Barredo, 2000).



¢ HEREJES O LOCOS? 147

Por ultimo declararon el alcalde de la prisién y el compaiiero de celda del acu-
sado, el primero lo consideraba cuerdo, el segundo testific6 que estaba loco.

A pesar de que los testimonios sobre el estado mental de reo no coinci-
dian, los jueces no buscaron més testigos. Basdndose en las declaraciones que
ya tenian y sus propias opiniones, dictaminaron que el acusado era fatuo y
mentecato razén por la cual el juicio se suspendio.

El proceso contra Alvaro de Ocaiia®

Alvaro de Ocafia nacié en Malaga y fue bautizado como cristiano. A la muer-
te de su padre, y siendo todavia nifio, su madre lo llevé a vivir a Portugal
donde la familia retomo la practica de la religion judia. A los veinte afios, en
1664, él y su hermano Antonio regresaron a Espafia donde fueron apresados
y acusados por la herejia de critpo-judaismo.

Durante la primera sesién que el acusado tuvo con los inquisidores
admiti6 haber practicado dicha religién, pero se defendié argumentando que
su madre lo habia forzado a hacerlo. Declaré que siendo mayores, y tras ha-
blar con un cura, él y su hermano se habian dado cuenta del gran pecado que
cometian por lo que dejaron Portugal y se dirigieron hacia Espafia con el fin
de enmendar su error. Su plan era ir a Granada, para entregarse a la inquisi-
cién, rogar clemencia, aceptar la penitencia impuesta y regresar a la verdadera
fe. Sin embargo, antes de lograr su objetivo habian sido tomados prisioneros en
Alicante. Después de dar este testimonio fue regresado a su celda y como era
costumbre se le confiscaron todos sus bienes.

Diez dias después el reo solicité una audiencia con los inquisidores para
quejarse porque “el tribunal no usaba con él de misericordia que no la queria
sin que se hiciese con él justicia y que es judio y lo que ha dicho va en contrario
y que quiere vivir y morir en la ley de los judios” (Ocana, f. 8v). Sorprendidos
por sus palabras, éstos le preguntaron por qué habia hecho esa declaracion.
Alvaro contesté que “la razén que ha tenido es porque le conviene morir asf
porque mejor es morir luego que no estar pasando tantas penalidades y que el
haber dicho que no habia sido judio de corazén fue por entender que con ello
saldria bien de aqui pero que la verdad es que siempre fue judio de corazén y
nunca se ha apartado de serlo” (Ocafia, f. 8r). Tres dias més tarde se incriminé
aun més declarado que su nombre judio era Abraham Méndez de Ocana.

En la siguiente audiencia que tuvo, el acusado se retractdé clamando
“que lo que dijo en las audiencias pasadas fue por tentacién del demonio sin
reparar en lo que decia por haber pasado ocho meses de prisién y que ahora
con persuasiones del alcalde y amonestaciones del Santo tribunal y que Dios

8 AHN. Alvaro de Ocafia. Tribunal de Murcia, Relaciéon de Causas, 1666, Leg 36811. No. 18.

Olicuilco ndmero 45, enero-abril, 2009



Cu.icu.ilco numero 45, enero-abril, 2009

148 Dra. TERESA ORDORIKA SACRISTAN

ha inspirado en su corazén” (Ocafia, f. 91). Frente a los jueces, con lloros y
gemidos, manifestd estar muy arrepentido. Como justificacion a sus palabra
argumenté que el diablo lo habia tentado a realizar esa confesién “y que
a los més santos tienta el diablo cuanto mas a él que es un pecador” (Ocafia, f.
9r). A pesar de ello, el fiscal introdujo cargos adicionales basados en las con-
fesiones realizadas, a lo que el acusado respondié que efectivamente él habia
dicho que era judio, pero sélo porque el diablo lo habia tentado a hacerlo. Los
inquisidores no se conmovieron con estas palabras y mantuvieron las nue-
vas acusaciones en contra del prisionero. El acusado respondié volviendo
a declarar “que es judio y observante de la ley de Moisés y lo que dijo después
de dichas audiencia... fue fingido porque no es Cristiano ni pretende serlo y
pretende vivir y que morir en ella es vivir” (Ocafia, . 10v). Relaté que duran-
te tres noches seguidas habia sofiado que se equivocaba siguiendo el camino
de la fe cristiana y que su alma se condenaba por ello. Preferia entonces mo-
rir judio que perderse para siempre. Poco tiempo después se retract6 de esta
declaracion.

El comportamiento de Alvaro confundié a los jueces al grado que
comenzaron a dudar de su cordura. Con el objetivo de determinar el esta-
do mental del reo, solicitaron el testimonio de tres personas que lo conocian
quienes declararon que ya habia estado loco y que por ello lo habian ata-
do. Para complementar estos testimonios ordenaron que fuese visitado por
un médico y un cirujano. Tras examinarlo “dijeron que los pulsos no indica
sefal de delirio y habiéndoles hecho diferentes preguntas satisfizo sin que
se pudiese inferir locura” (Ocafia, f. 10r). Sin embargo, su diagndstico pare-
ce no haber convencido a los inquisidores pues ordenaron al galeno realizar
una segunda revisién. En esta ocasion el médico “dijo que le parecia que segtin
le han dicho este reo ha estado loco en otro tiempo tiene una indisposicién me-
lancélica y es creible que algunos ratos con las conjunciones de la luna puede
delirar y al presente se halla con su razén” (Ocafia, f. 11v).

Por su caracter contradictorio, las opiniones vertidas sirvieron poco para
aclarar si Alvaro estaba loco o no. Al reunirse a formular el veredicto los in-
quisidores no pudieron ponerse de acuerdo. “El tribunal voté esta causa en
discordia y un inquisidor dijo se le diese la publicacion de testigos al reo por
estar con sano y entero juicio a su parecer y el otro dijo que segtn lo que
ha visto el reo tiene falta de juicio y padece de lticidos intervalos” (Ocafa, f.
11v). Incapaces de tomar una determinacién mandaron pedir instrucciones de
como proceder al Consejo de la Suprema.’ Este 6rgano determiné que fuera

% La Tribunal del Santo Oficio se conformé por tribunales regionales y el Consejo de la Su-
prema. En el siglo XVI este consejo se convirtio en el érgano rector de todos los tribunales.
Para el siglo XVII supervisaba todas las operaciones, apelaciones, y los casos complicados



¢ HEREJES O LOCOS? 149

“puesto el reo en una cércel clara y con compariero y que no sea preso por
judaizante” (Ocafia, f. 11v).

Entre tanto, Alvaro intent6 suicidarse (o por lo menos aparentd tratar de
hacerlo) tirindose a un pozo. No murid, pero si logré preocupar bastante a los
jueces quienes siguiendo las directrices recibidas lo trasladaron a una celda
bien iluminada y le dieron un compafiero. La Suprema ordené que fuese
visitado una vez mas por un médico, cuyo diagndstico fue que estaba loco,
opinién que compartian el alcalde y se companero de celda.

En una segunda sesién los inquisidores votaron en concordancia que el
“reo esta loco y no tiene sano entendimiento ni habla consiguientemente y
que el modo con que lo dice da a entender padece achaques y que se remitiese
a un hospital donde curan locos para que lo curen” (Ocafia, f. 12v). Sin embar-
go, la Suprema intervino una vez mds ordenando que fuera trasladado a una
carcel donde debia de ser vigilado constantemente. Tiempo después se solici-
t6 informacion sobre su estado mental. El alcalde comunicé a los inquisidores
“que el reo estaba bueno y sano de su entendimiento y que hablaba concer-
tadamente y leia en libros espirituales que él mismo le dio” informacién que
corrobor6 un médico que lo visit6 (Ocana, f. 12r.).

Alvaro fue llevado una tltima vez a la audiencia donde se declaré cul-
pable de todos los crimenes que se le imputaban e imploré clemencia. Fue
sentenciado a abjurar de sus errores y reconciliarse con la Iglesia catélica, y a
aparecer en un auto de fe llevando un sambenito y una vela. Asimismo se le
prohibié ir a las ciudades de Alicante, Malaga y Madrid por ocho afios y vivir
cerca de los puertos.

Dirimiendo el problema

¢Estaban Juan y Alvaro locos o eran herejes que fingfan locura para escapar
del castigo merecido? Los jueces encargados de sus procesos manifestaron
recurrentemente esta preocupacion.' Esta inquietud no fue nueva para el Tri-
bunal del Santo Oficio, la encontramos ya expresada en el Manual de perfecto
inquisidor escrito por Nicolds Eymeric en 1324." En este texto, el autor inst6 a

(Halicer, 1897)

10g) fingimiento de la locura era un tema ampliamente conocido y tratado de tiempo atras.
Los locos por Cristo habian fingido locura para acercarse a Dios (Berger, 1997). Durante
el periodo que nos ocupa se sabe que en la corte los locos, al igual que los bufones y los
enanos eran utilizados para el entretenimiento. En muchos casos las personas que realiza-
ban esta actividad simulaban estar faltos de juicio para obtener estos puestos (Billington,
1984). Aparece también como un tema en la literatura y en el teatro.

1 Nicolas Eymeric (1320-1399) Dominico cataldn que llegé a ser el gran inquisidor de
Aragén. El Manual del perfecto inquisidor constituy6 la guia de procedimiento inquisito-
rial mas importante durante los siglos que aqui nos ocupan.

Olicuilco ndmero 45, enero-abril, 2009



Cu.icu.ilco numero 45, enero-abril, 2009

150 Dra. TERESA ORDORIKA SACRISTAN

los inquisidores a asumir la sospecha como una actitud necesaria y deseable
frente a un posible hereje, argumentando que “nunca estara de sobre la pru-
dencia, la circunspeccion y la entereza del inquisidor en el interrogatorio del
reo. Los herejes son muy astutos para disimular sus errores, afectan santidad
y vierten fingidas lagrimas que pudieran ablandar a los jueces mas rigurosos.
Un inquisidor se debe armar contra todas estas mafas, suponiendo que le
quieran engafar” (Eymeric, 2003:27).

En el capitulo III Eymeric expresamente menciona la locura fingida como la
novena de las diez tretas méas utilizadas para evadir el castigo. Por tanto, los
inquisidores debian mostrarse particularmente cautelosos frente aquellos acu-
sados que se comportaban de manera de extrafia. Los taimados herejes no
dudaban en fingirse locos para realizar sus nefastas acciones, burldndose de
la sociedad, de la Iglesia y de Dios."? El Santo Oficio, siguiendo las directi-
vas propuestas por el gran inquisidor, asumia de entrada la culpabilidad de
los acusados por el simple hecho de que la falta de culpa de pensamiento,
palabra, obra u omisién suponia un estado practicamente imposible de lograr
(Glucklich, 2001).

Tres siglos después, el fiscal en el proceso de Juan de la Rea expreso la mis-
ma preocupacién argumentando que a pesar de que algunos testigos crefan
que el acusado estaba loco “hay otros que dicen que es bellaco y que tuvo mu-
cha malicia en las pedradas que tir6 al santisimo Cristo de Antén Martin...y
que muchos suelen fingir locura para hacer semejantes hechos”.

En el caso de este acusado el objetivo de los de interrogatorios y testimo-
nios solicitados fue desentrafar si su locura era o no fingida. Independien-
temente de los motivos adicionales que el Tribunal del Santo Oficio pudie-
ra tener para declarar que Juan estaba loco, lo cierto es que el reo habia
presentado comportamientos extrafios en muchas ocasiones. No obstante,
definir de manera certera si este carecia de juicio present6 sus dificultades.

2Este fue el caso de Tommaso Campanella. Las inquisiciones de Roma y la de Espana
tenian procesos de herejia contra este pensador. Claro de que su condena seria la muerte,
durante su encarcelamiento el susodicho se comporté como un loco. Los inquisidores
estaban convencidos de que fingia por lo que lo sometieron a largos interrogatorios y
torturas para que confesara su embuste. En 1602 le aplicaron una tortura conocida como
Veglia, que consistia en suspender de una cuerda en el aire al acusado dislocandole los
huesos. Campanella tolerd este tormento por 36 horas. La capacidad de soportar esta tor-
tura constituia un certificado de la locura de la persona. El Tribunal del Santo Oficio, ma-
niatado por sus propios reglamentos, se vio en la obligacion de declarar que estaba loco.
Sin embargo, convencidos de que fingfa, lo condenaron a encierro perpetuo en cérceles
napolitanas y posteriormente en Roma. Permaneci6¢ 33 afios en prisién. Joseph Scalzo
realiza un andlisis interesante sobre la relacién entre locura y animalidad utilizando este
proceso (Scalzo, 1990).



¢ HEREJES O LOCOS? 151

Interrogados sobre el estado mental del acusado, las opiniones de los testigos
divergian, por ejemplo el padre Egipciaco declaro “que sospecho este testigo
que para hacer tales acciones suelen algunos fingirse locos con decir que se
libraran por tales” (de la Rea, f. 16v). Por el contrario, su compariero de celda
dijo “que le parece a este reo que el dicho Juan no tiene capacidad ni talento
para tratar ni hablar en cosas de juicio y cuerdas conforme los hombres cuer-
dos” (de la Rea, f. 38r). Las mismas diferencias de opinién se presentan en el
proceso de Alvaro de Ocafia.

En un intento por resolver esta disyuntiva testigos, inquisidores y médi-
cos se abocaron a encontrar en los acusados los sintomas de la locura, lo cuales
localizaron en una serie de rasgos externos. Estamos frente a una concepciéon
de las enfermedades que suponia que las alteraciones internas de los humo-
res y las cualidades que producian las enfermedades, también se expresaban
sobre la superficie del cuerpo, a manera de espejo (Grigsby, 1999-2001). La lo-
cura ciertamente no fue la excepcion, podemos afirmar que la representacién
de la locura de ese periodo se construia a través de manifestaciones externas
que denotaban su existencia.

El analisis de procesos inquisitoriales revela que en el imaginario popular
de esta sociedad “las enfermedades del alma” se concibieron y representaron
como un fenémeno identificable a simple vista por las marcas evidentes que
dejaba en aquellos que la sufrian. Dicha percepcién no fue exclusiva de la Pe-
ninsula Ibérica, tal como sostiene Roy Porter la visibilidad de la locura consti-
tuy6 un rasgo otorgado a esta enfermedad por las sociedades occidentales del
renacimiento y la modernidad temprana (Porter, 1987). Tanto asi que podian
ser reconocidos sin la necesidad de poseer un conocimiento especializado,
razoén por la cual los galenos no habian establecido un monopolio profesional
sobre el diagnodstico de estos padecimientos.

Diagndsticos informales y formales

Si se acepta la afirmacion de que en la modernidad temprana las marcas de la
locura fueron socialmente reconocidas y facilmente identificadas por qué se
dieron diferencias de opinién entre testigos, médicos e incluso inquisidores
en torno al estado mental de Juan y Alvaro. Por una sencilla razén, dado que
sus caracteristicas eran bien conocidas por la colectividad, la locura era fécil
de imitar.

Con el fin de diferenciar la locura real de la fingida los inquisidores echa-
ron mano de todas las herramientas a su disposicién. Dado que la construc-
cién de la locura es realizada en colectivamente por la sociedad, no debe
sorprendernos que se acudiese a esa misma colectividad para determinar su
existencia. Podemos considerar las observaciones de este grupo como “diag-

Olicuilco ndmero 45, enero-abril, 2009



Cu.icu.ilco numero 45, enero-abril, 2009

152 Dra. TERESA ORDORIKA SACRISTAN

noésticos informales” realizados a través de una evaluacion constante, de ca-
racter empirico, de los comportamientos, palabras y creencias de los acusa-
dos® (Lerman, 1996). En ambos procesos se ordené que los acusados fueran
revisados por médicos quienes realizaron lo que podemos denominar como
“diagndsticos formales” a los reos. A pesar de que en este periodo los galenos
no eran las tnicas autoridades en la materia, si se reconocia que éstos poseian
un conocimiento especializado derivado de la teoria, asi como de su préctica
que les otorgaba otras herramientas para evaluar a los acusados.

Diagnésticos informales

En los diagnésticos informales aparecen dos signos mencionados con gran
frecuencia como evidencia de la locura. El primero es el comportamiento, el
segundo la expresion verbal. Los enfermos del alma se caracterizaron por la
manera extraia en que se desempefaron en ambos campos. Por supuesto,
aquello que se adjetiva como extrafio tinicamente tiene sentido al interior del
contexto en el que se define, y sélo en relacién con lo que se considera la nor-
ma. Los testigos, inquisidores y médicos operaron dentro de un marco del
sentido comun derivado de las experiencias y vivencias colectivas, y genera-
do através de significados compartidos (Berger y Luckman, 1968).

“Acciones de no sano juicio’

Para legos e inquisidores el comportamiento de las personas suponia un indi-
cador fundamental de su estado mental. Términos tales como “acciones de loco’,
‘acciones en contra’, ‘le ha visto como loco’, acciones que denotan locura’, haciendo
locuras y desatinos’, ‘acciones de no sano juicio’, etcétera son frecuentemente uti-
lizados para referirse a los actos cometidos por los enfermos del alma. Estas
frases que se utilizan para referirse a la locura tienen un alto grado de ambi-
gliedad. Es muy probable que muchos de los elementos que conformaban la
representacion de la locura se dieran por sobreentendido, razén por la cual
tenemos que aceptar que tnicamente es posible hacer una reconstruccién
parcial de este fendmeno. A pesar de estas limitaciones, podemos rescatar
algunas de sus particularidades a través de andlisis de las descripciones y
ejemplos que aparecen en estos documentos.

El comportamiento de estos personajes se caracteriz6 por ser incompren-
sible, inesperado, y en muchos casos violentos. Hay que decir que no fue

BLas personas constantemente realizamos evaluaciones de aquellos que nos rodean. En
ese sentido, generalmente la sociedad otorga al comportamiento, pensamiento o emo-
ciones de ciertas personas el calificativo de extrafio o enfermo antes que los médicos. Por
supuesto, en las sociedades contemporéaneas la sociedad hace uso del discurso médico
(correcta o incorrectamente) para caracterizar a las personas.



¢ HEREJES O LOCOS? 153

necesario que se cumplieran estas tres condiciones para que se considerara
que una persona no estaba en su juicio.

Al solicitar la opinién de Solis, compaifiero de Juan, sobre la capacidad y
talento del susodicho, este responde “que en el tiempo que con él asistio le co-
noci6 la dicha incapacidad pues sin causa ni ocasioén arrojaba lo que tomaba en
las manos como es la comida y bebida” (de la Rea, f. 38v). Cuando describe que
el reo arrojaba las cosas “sin causa ni ocasién” a lo que estd haciendo referencia
es a la ininteligibilidad de sus actos. Las acciones de los locos no se derivaban
l6gicamente de circunstancias o eventos que les precedian. La incapacidad de
comprender los motivos tras su comportamiento hace aparecer sus actos como
exabruptos sin sentido. Resultan inescrutables a la luz de una racionalidad
compartida. Sus acciones eran inesperadas para el resto de la sociedad.

Una de las razones por las cuales el Santo Oficio consideré que Juan y
Alvaro no estaban en su cabal juicio respondié a que a diferencia de los he-
rejes, quienes generalmente actuaban subrepticiamente, ninguno de los dos
se preocupd por esconder sus herejias o blasfemias. Juan cometié su crimen
frente a una Iglesia repleta de feligreses. Alvaro se incriminé frente a los pro-
pios inquisidores diciendo, entre otras cosas, que era judio en su corazén. La
sorpresa de los jueces se evidencia cuando preguntan al reo “que razén ha tenido
para decir lo referido” (Ocafia, f. 8r.). Estas palabras apuntan precisamente a la
naturaleza no predecible de los actos de los locos. De ahi la sensacion de extrafe-
za que producian en los que los rodeaban.

Por dltimo, los locos tenfan comportamientos violentes hacia otros y contra
si mismos. En el primer caso, tanto Alvaro como Juan presentan episodios de
tal furia que en ocasiones tienen que ser sometidos fisicamente. Durante su
encarcelamiento Alvaro fue colocado en un cepo porque “al compafiero de
cércel con un ladrillo le rompi6 la cabeza y siempre con mucha célera”. Por
su parte un vecino testific haber visto a Juan “dar muchos golpes a su madre
y tirar las piedras” (de la Rea, f. 8r), otro que “le ha visto con tanta furia que
entre dos o tres hombres no le podian sujetar para atarle” (de la Rea, f. 20v),
por ultimo Solis declaré que “una vez le tiro un cantaro de agua y otra vez un
servicio... [y] estaba meroso y con cuidado de que no le hiciese mal cuando se
enfurecia” (de la Rea, f. 38v)

En el segundo caso, los enfermos del alma se agreden a si mismos, de ma-
neras tales como dejando de comer y dormir o realizando acciones que ponen
su vida en peligro. Hay que mencionar que en la Espafia de la modernidad
temprana el dolor auto-inflingido, y los actos de privacién de alimento y co-
mida constituyeron una parte importante de los rituales de penitencia y puri-
ficacion del cuerpo y el alma, llevados a cabo frecuentemente por la poblacién.
Basta recordar la popularidad de los Ejercicios espirituales escritos en 1541 por

Olicuilco ndmero 45, enero-abril, 2009



Cu.icu.ilco numero 45, enero-abril, 2009

154 Dra. TERESA ORDORIKA SACRISTAN

San Ignacio de Loyola, fundador de la orden de los jesuitas, cuyo objetivo era
utilizar el sufrimiento fisico como medio para lograr el crecimiento espiritual
(de Loyola, 1999). EI autor recomienda el uso de técnicas de penitencia cor-
poral, practicas de larga data en el cristianismo, que incluian cilicios, cadenas,
flagelacién, ayunos y vigilia.

Sin embargo, a diferencia de los ejercicios antes mencionados, en el sufri-
miento auto inflingido de los locos, como todas sus otras acciones, parece no
haber motivo. Estos se lastimaban de manera no intencional al igual que las-
timaban a otros. En muchas ocasiones sus abusos los llevan a la enfermedad
o incluso a la muerte. Sabemos por Solis que en ocasiones “le daba a Juan de
comer por su mano para que no pasase trabajo ni hambre” y por su padrastro
que “se arrojo por una ventana muy alta haciendo y diciendo muchas locuras”
(de la Rea, f. 38v). Por su parte, segin el compafiero de celda de Alvaro “de
noche ni de dia no sosegaba ni dormia “ (Ocafia, f. 11r), lo cual confirmaron un
médico y un calificador que fueron a visitarlo declarando que “siempre esta
despierto sin dormir y desosegado y otras desnudo en carnes y otra sentado
a medio vestir”.

En otra ocasion el reo intent6 quitarse la vida tirdndose a un pozo. Cuan-
do se pregunt6 por qué lo habia hecho “respondié porque si habia de morir
a manos del Alcalde queria morir antes” (Ocafia, f. 10r). A pesar de que fue
capaz de esgrimir una justificacion de por qué querian acabar con su vida,
lo cual podia haberse interpretado como prueba de su capacidad de razo-
nar, esto no llevé a que los inquisidores pensaran que estaba cuerdo. Esto
porque esta accién se analizé en relacion a otros actos que fueron considera-
dos como expresiones de su falta de juicio. La existencia de esta enfermedad
no se determind por un acto singular sino por una combinacién de ellos que
juntos constituyeron la representacién de locura. Podemos pensar ademas,
retomando a Goffman, que una vez que se pone en entredicho el juicio de una
persona todas sus acciones tienden a interpretarse a la luz de esta enfermedad
(Goffman, 2007).

La reaccién comtin frente al comportamiento de los locos fue la sorpresa
y el extrafiamiento. A través de sus acciones, estos impidieron las posibili-
dades de comprensién compartida por medio de las cuales las personas son
capaces de relacionarse unas con otras. Sus trasgresiones permanentes no
permitian prever las posibles respuestas a situaciones particulares. Las ac-
ciones de estos personajes supusieron un desafio a una racionalidad cons-
truida colectivamente, guiada por directrices y normas de comportamiento
a través de las cuales se establece el flujo de la interaccién social (Berger y
Luckman, 1968).



¢ HEREJES O LOCOS? 155

‘Hablaba disparates’

El segundo elemento utilizado para inferir la existencia de la falta de juicio
estuvo relacionado con la comunicacion verbal. Tal como sostiene Porter, du-
rante la modernidad temprana el uso de palabras extrafias y groseras o de
silencios inadecuados fue un elemento fundamental en la representacién de la
locura (Porter, 2003).

Ciertamente este fue el caso de la Espana del siglo XVII, donde el lenguaje
hablado y la razén estuvieron tan fuertemente interrelacionados que parece
imposible establecer la existencia de la cordura — o falta de ella - sin hacer
referencia explicita al habla. Cobarruvias Orozco hace alusién a esta caracte-
ristica en su definicién de loco cuando dice: “O se dijo a loquendo porque los
tales suelen, con la sequedad del cerebro, hablar mucho y dar muchas voces”
(Cobarruvias Orozco, 1984: p. 1210)

En los procesos inquisitoriales aparecen continuamente menciones a la
expresion verbal al referirse al estado mental de los acusados. La imposibi-
lidad de hablar de forma correcta se asocié a la locura, asi lo expresaron los
inquisidores en el proceso de Alvaro cuando declararon que el “reo esta loco
y no tiene sano entendimiento ni habla consiguientemente” (Ocafia, f. 11v).
Por el contrario, su uso apropiado fue visto como un indicador de cordura, tal
como lo indican las palabras del carcelero encargado de este prisionero cuan-
do informé que habia recobrado el juicio entre otras cosas porque “hablaba
concertadamente” (Ocana, f. 12r).

La forma de hablar de los locos se diferencia de los usos establecidos de
comunicacién verbal principalmente en tres formas. La primera se refiere al
problema de la manera en la que se expresan al hablar, es decir se relaciona con
el volumen, el tono y la inteligibilidad. La segunda con el momento y el lugar
(cudndo y dénde) apropiado del habla. La tercera tiene que ver con el contenido
de lo que se habla y se refiere a la expresién de ideas absurdas o imposibles.

Los enfermos desafiaron las convenciones sociales de la comunicacion
verbal en relacién al volumen y el tono a través de un uso del habla discor-
dante y lleno de elocuencia y emocion. Nada parece representar mas la locura
que los gritos y alaridos, ‘siempre hablaba asi a voces,” que trasmitia su falta de
auto control y su estado de emocién desbordada. Juan grit6é en multiples oca-
siones a su madre, en la Iglesia e incluso en una de las entrevistas que tuvo
con el inquisidor Dr. José de las Pefias y Nisso, a quien dijo “algunas cosas
fuera de propésito y a voces encolerizandose y enfureciéndose” (de la Rea, f.
19r). A Alvaro lo encuentra el alcalde “muchas veces...unas hablando consigo
mismo en altas voces apresuradamente y como si estuviera alguna persona
con el” (Ocana, ff. 11r-11v). La furia que manifestaron con sus alaridos no es

Olicuilco ndmero 45, enero-abril, 2009



Cu.icu.ilco numero 45, enero-abril, 2009

156 Dra. TERESA ORDORIKA SACRISTAN

interpretada como un desafio a la autoridad sino como una afirmacién de su
falta de juicio.

Otra de sus particularidades es que en muchas ocasiones sus palabras
resultaban incomprensibles. Encontramos referencias tales como: ‘decir cosas
desbaratadas,” ‘palabras que no se entendieron,” y “ni habla consiguientemente,” etcé-
tera. Los locos mostraron una incapacidad de hacerse comprender por medio
de la palabra hablada por su incompetencia para suscribirse a las reglas del
lenguaje y la dicciéon que los coloco fuera de los circuitos de la comunicacion.
Las palabras que emitian resultaron balbuceos para los demaés.

Asimismo, estos personajes tendieron a ignorar lo que podemos denomi-
nar como autoridad lingtiistica (Porter, 1991). Este concepto se refiere a las nor-
mas que determinan cuando es propio hablar y cuando guardar silencio, dénde
es propio hablar y dénde no, a quién se puede interpelar y cudndo una per-
sona tiene el derecho de rehusarse a ser interpelada, entre otras cosas. Con
frecuencia la locura transgredi6 estos preceptos. En ningtin caso es esto mas
claro que cuando Juan habl6 y grité durante la misa. Por otro lado, en varias
ocasiones el acusado se mantuvo en silencio cuando fue conminado a hablar
por los inquisidores, violentando las relaciones de poder establecidas.

Por ultimo, la falta de juicio también se reconoci6 en las nociones absurdas
que se expresaron verbalmente, descritas con términos como ‘dicho semejantes
disparates y desatinos’, ‘cosas fuera de propésito’, ‘despropdsito’. Aqui se hace una
referencia a los contenidos de lo que se dice. En muchas ocasiones, los enfer-
mos del alma revelaron en su discurso una incapacidad de distinguir entre la
realidad y la fantasia, entre las figuraciones de su imaginacién y la realidad.
Tal es el caso de Juan quien sostuvo haber hablado con Benito Ferrer, un hereje
que ya habia muerto.

Lo que queda claro tras leer estos procesos, es que en la representacién
de la locura el habla jugé un papel primordial. Su caracteristica principal fue
que contravino las convenciones de la comunicacién verbal socialmente esta-
blecidas. Los enfermos no prestaron atencién o fueron incapaces de mante-
ner las normas sociales del lenguaje hablado. Transgredieron las reglas tanto
de forma como de fondo creando una disonancia comunicativa. Los patrones
desordenados de sus palabras se impusieron a los que los rodeaban quie-
nes no lograron reestablecer los patrones de comunicaciéon. Una y otra vez
vemos que los esfuerzos de los inquisidores por llevar a cabo sus interrogato-
rios de manera acostumbrada se vieron frustrados por los locos.

DIAGNOSTICOS FORMALES

Como ya se ha mencionado, los inquisidores también solicitaron que los reos



¢ HEREJES O LOCOS? 157

fueran revisados por médicos. La primera caracteristica interesante de las de-
claraciones de los galenos es que las descripciones que hacen de los acusa-
dos son mucho mas breves y menos descriptivas que la de los otros testigos.
Lo cierto es que sus testimonios, producto de las observaciones y conversa-
ciones que tuvieron con Juan y Alvaro, aportan muy poca informacién sobre
estos acusados. La lectura de los procesos revela que sus diagnésticos no tu-
vieron mayor peso que las opiniones de los otros testigos. Incluso parecen ser
totalmente ignorados cuando no concuerdan con las ideas que se van forman-
do los inquisidores sobre el juicio de los acusados. Las nociones aportadas por
los médicos son sélo una pieza mas de una representacioén de la locura que se
construye de manera colectiva.

Los galenos contaban con una serie de textos médicos sobre las enfermeda-
des que aportaban explicaciones de sus causas, caracteristicas y tratamientos.
Sin embargo un segundo elemento que se debe mencionar en con respecto al
testimonio médico es la falta de relacién que existe entre el conocimiento ted-
rico que los galenos poseen y los diagnoésticos que realizan.

Segtin el modelo médico, basado en la teoria de los humores, las enfer-
medades del alma eran producto de desequilibrios en los mismos y las cua-
lidades del cuerpo. Estos desequilibrios afectaban principalmente al cerebro,
impidiendo el buen funcionamiento de la imaginacién, el intelecto o la me-
moria. Segtn esta teoria, cada una de estas capacidades requeria de una parte
especifica del cerebro para funcionar. El ventriculo anterior se encargaba de la
imaginacién y permitia ordenar las impresiones e imagenes ahi contenidas. El
medio se ocupaba de la razén y el posterior de la memoria (Gonzéles de Pa-
blo, 1994). Estudiando los sintomas que presentaba el paciente, el galeno po-
dia determinar qué parte del cerebro no estaba funcionando adecuadamente.

El galenismo medieval y renacentista proveyo a los médicos de un sistema
clasificatorio a partir del cual era posible reconocer los diferentes tipos de locura
segtn los sintomas que el paciente presentaba. Las mas comunes fueron, como
lo aseveran los doctores Domingo Lloriente y Adriano de Barrientos, el “frenesi,
melancolia y mania” quienes al no encontrar “causa ninguna, ni sefiales de al-
guna de las causas, por donde se producen los semejantes delirios y desvarios”
declararon que Juan estaba en “su bueno y natural juicio” (de la Rea, f. 31v).

14Algunos de ellos fueron Manual de escrupulosos, y de los confessores que los goviernan. En
que se trata de los escrupulosos, y sus remedios mysticos, y morales en comun, y en particular
atendiendo al origen, y atendiendo a la materia comun a todo estado, y propia del estado Religioso
de Francisco Carrasco; Verdadera medicina, cirugia y astrologia de Juan de Barrios; Didlogos
de filosofia natural y moral de Pedro de Mercado; Libro de la melancolia, en el cual se trata de la
naturaleza de esta enfermedad, ast llamada melancolia, y de sus causas y sintomas. Y si el riistico
puede hablar latin, o filosofar, estando frenético o maniaco, sin primero lo haber aprendido de An-
drés Velasquez; y Examen de ingenios para las ciencias de Juan Huarte de San Juan.

Olicuilco ndmero 45, enero-abril, 2009



Cu.icu.ilco numero 45, enero-abril, 2009

158 Dra. TEReSA ORDORIKA SACRISTAN

El frenesi, o furor era una enfermedad aguda que resultaba de los desequi-
librios de la bilis amarilla. Aquellos que padecian esta enfermedad presenta-
ban fiebres, delirios, pesadillas, insomnio y por supuesto furia (de Mercado,
1998). La mania era una enfermedad cronica en donde se daba una excitacién
anémala sin fiebre. Los maniacos eran muy furiosos lo cual lo hacia muy pe-
ligroso (Velasquez, 1998). La melancolia, también enfermedad crénica, se pro-
ducia por el exceso de la bilis negra y se caracterizaba por delirios sin fiebre.
Los aquejados por esta enfermedad se presentaban miedosos y tristes, cansa-
dos de la vida pero temerosos de morir, llenos de deseos y en algunos casos
convencidos de que sus amistades querian dafiarlos (de Barrios, 1998).

Armados con este conocimiento los galenos podian, por lo menos en teoria,
estudiar el tipo de comportamiento y los signos del cuerpo, como la fiebre y el
pulso. Diagnosticaban asi no sé6lo la locura en su forma general, como hacian
los legos, sino el tipo particular en la que esta se presentaba. Sus conocimien-
tos y métodos de corte mds “cientifico” les permitian develar los misterios del
cuerpo. Supuestamente, el que estos personajes tuvieran conocimientos teé-
ricos sobre la locura, asi como un mayor trato con los locos, debia traducirse
en una mayor facilidad para distinguir a los locos reales de los que fingian. Es
por tanto l6gico que el Santo Oficio hiciera uso de ellos en un esfuerzo por
distinguir a herejes de enfermos.

Sin embargo, es dificil relacionar las descripciones de las enfermedades
arriba mencionadas con los diagnésticos que de Juan y Alvaro hacen los ga-
lenos que testifican en sus procesos. En este sentido, encontramos un divorcio
entre teoria y practica, y cabe preguntarse qué tanto conocimiento tedrico en
torno a la locura poseyeron de los médicos que participaron en los procesos in-
quisitoriales. A pesar de que los galenos que aparecen en estos documentos uti-
lizan las categorias nosoldgicas propias del galenismo medieval y renacentista,
en sus descripciones de los reos hacen alusién a las mismas marcas utilizadas
por los legos para distinguir entre locura y cordura. Se refieren al comporta-
miento y al habla de los acusados para descubrir o desmentir la presencia de
las enfermedades del alma en ellos. Al igual que los demés testigos, sus opinio-
nes sobre “la capacidad y talento” de los reos emanan de la observacion empi-
rica que realizan y se construyen con las nociones socialmente compartidas de
la locura propias de la época. En ese sentido utilizan, al igual que el resto del
grupo, una representacion de la locura construida colectivamente, que en ese
periodo tenia mayor peso que la teoria médica. De ahi que se afirme que du-
rante el siglo XVI, todavia los doctores no habian monopolizado el fenémeno
de la locura.

Por ello no es de sorprender que al igual que los legos, los testimonios
de los médicos fueran contradictorios. Los galenos involucrados en los proce-



¢ HEREJES O LOCOS? 159

sos inquisitoriales emitieron diagnoésticos completamente divergentes, lo que
muestra que también para ellos los limites entre la locura y la cordura fueron
dificiles de situar.

Asimismo, hay que mencionar que en los procesos no aparece referencia
alguna a tratamientos médicos dirigidos a los acusados. Los inquisidores que
lidiaron con Alvaro pensaban mandarlo a un “hospital donde curan locos
para que lo curen” pero el Consejo de la Suprema ordené que se quedara en
prision. Ahi el reo regreso a su juicio de manera esponténea, si es que efecti-
vamente lo perdi6 en algin momento. Por otro lado, el hospital no suponia
ninguna garantia de curacién. Sabemos por un testigo que Juan habia estado
“en el Hospital General atado de pies y de manos”. Esto indica que en los he-
chos los galenos y los enfermeros trataron a los locos de la misma manera que
sus familiares y vecinos. En lo que respecta a la cura de las enfermedades del alma
también parece haber existido una gran distancia entre la teoria y la practica.

EMITIENDO UN VEREDICTO

Una vez escuchados todos los testimonios, los inquisidores debieron tomar
una decisién y emitir un veredicto sobre la capacidad mental de lod acusados.
Fueron ellos quienes decretaron si los reos estaban cuerdos o locos, si eran
culpables o inocentes. En estos casos, como en todos los procesos legales, la
altima palabra fue emitida por el sistema legal inquisitorial, construyendo de
esa forma un dictamen sobre la locura que adquiri6 la forma de verdad, por
lo menos para efectos del discurso legal. Juan era un loco y por tanto no reci-
bi6 castigo; Alvaro tuvo periodos de locura, por lo cual no se le castigo por las
palabras heréticas que dijo a los jueces, sino por haber practicado el judaismo
en Portugal.

Esta fue la culminacién de dos largos procesos en donde los esfuerzos de
los inquisidores se dedicaron a dirimir si los acusados verdaderamente pade-
cian enfermedades del alma o sélo fingian estar enfermos para evitar el casti-
go. Para establecer esta diferenciacién, los jueces se basaron en las nociones de
locura imperantes, construidas a partir de signos y significados compartidos
por toda la comunidad. La representacion de la locura de ese periodo fue,
como todas las demds, una construccién social, es decir una explicacion que se
generan a partir de las creencias, teorfas y herramientas que imperan en una
sociedad en un momento determinado. Su caracteristica distintiva es que se
construy6 retomando las concepciones propias del sentido comtn.

Una de las particularidades del caso que nos ocupa es que la represen-
tacion de la locura no emergié del discurso y la préactica médica. Aunque los
galenos aportaron algunos de los elementos que la caracterizaron, durante

Olicuilco ndmero 45, enero-abril, 2009



Cu.icu.ilco numero 45, enero-abril, 2009

160 Dra. TERESA ORDORIKA SACRISTAN

este periodo los secretos de la locura no se encerraban en los conocimientos
y lenguajes cripticos de los especialistas, pertenecian todavia a la sociedad en
su conjunto.

La representacion se construy6 a partir de signos y significados social-
mente compartidos. El andlisis de los procesos muestra que en sus percep-
ciones de lo que constituia la locura, legos y galenos tuvieron muchos puntos
en comun. Las discrepancias de opinién que existieron sobre la “capacidad y
talento” de los acusados no se dieron entre estos dos grupos, sino al interior
de cada uno de ellos.

Testigos legos, inquisidores y médicos coincidieron en que esta enferme-
dad era identificable a simple vista a través de sus manifestaciones externas,
construyéndola y reconociéndola como un fenémeno cargado de emocién y
violencia, impredecible e incomprensible. Compartieron también la creencia
de que, a diferencia de los criminales, los enfermos del alma no podian ser
culpados, pues actuaban impulsados por fuerzas ajenas a su voluntad. De
ahi que para todos los involucrados fuera de suma importancia determinar si
los acusados estaban locos o eran herejes, pues de dicha decisién dependia el
futuro de los reos.

En sus esfuerzos por dirimir la cuestiéon, nos legaron documentos inva-
luables para el estudio de la locura. Siglos después, cada una de estas voces
nos proveen ejemplos y descripciones a partir de las cuales podemos hacer
un esbozo, aunque sea parcial, de la representacién de la locura que preva-
leci6 ese periodo. La historia que se nos presenta en estos documentos es la
historia de un fendmeno que se niega a ser definido en su totalidad, que se
resiste a ser entendido cabalmente, y que entonces, como ahora, es muestra
fehaciente de la complejidad de la experiencia humana.

BIBLIOGRAFIA

Procesos inquisitoriales

AHN: Archivo Histérico Nacional de Madrid

ADC: Archivo Diosesano de Cuenca

AHN. Juan de la Rea. Inquisicién Toledo, Leg. 225. No. 21.

AHN. Albaro de Ocafa. Tribunal de Murcia, Relacién de Causas, 1666, Leg 3681'. No.
18.

AHN. Ana Méndez. Inquisicién Llerena, Relaciones de Causas. Leg 1987. 1628. No.
24.

AHN. Domingo Rodriguez. Inquisicion, Llerena. Relacién de Causas 1650. Leg 3681'.
No.5y6.

AHN. Domingo Séanchez. Inquisicién Consejo, Mandado de Inquisicién. Llerena
Relacién de Causas. Leg. 3681' No. 2.

AHN. Juan Fernandez. Inquisiciéon Llerena, Relaciones de Causas. Leg 1987'. 1585.



¢ HEREJES O LOCOS? 161

No. 13.

AHN. Mari Gonzalez. Inquisicion Llerena, Relaciones de Causas. 1585. Leg 1987'. No.
13.

AHN IT. Isabel de los Olivos Inquisicién Toledo. Leg. 173, No. 5 en Beinart, 1974.

ADC. Bartolomé Sanchez Inquisicion. Leg. 196, No. 2216 en Tilghman Nalle, 2001.

Textos

Arrizabalaga, Jon.1992. “Nuevas tendencias en la historia de la enfermedad: a propésito
del constructivismo social”. Arbor CXLII, 558-559-560.

Bartlett, Meter. 2001. “Legal Madness in the Nineteenth Century”. Social History of
Medicine. 14(1): 107-131.

Bartra, Roger. 1988. El siglo se oro de la melancolia. Textos espafioles Y novohispanos sobre las
enfermedades del alma. México: Universidad Iberoamericana. Departamento
de Historia.

Bennassar, Bartolomé. 1984. “Modelos de la mentalidad inquisitorial: métodos de
su ‘pedagogia del miedo’.” Inquisicién Espafiola y mentalidad inquisitorial.
Ponencias del Simposio Internacional sobre Inquisicion, Nueva York, abril de 1983,
ed. Bartolomé Bennassar et al, 174-182. Barcelona: Editorial Ariel.

Berger, Peter L. y Luckmann, Thomas.1968. La construccién social de la realidad. Buenos
Aires: Amorrortu.

Berger, Peter L.1997. Redeeming Laughter. The Comic Dimension of Human Experience.
Berlin: Walter de Gruyter.

Billington, Sandra. 1984. A Social History of the Fool. Brighton: The Harvester Press
Limited.

Bullough, Vern L. 1961. “Status and Medieval Medicine.” Journal of Health and Human
Behaviour 11: 204-210.

Chazan, Robert. 1997. “The Deteriorating Image of Jews - Twelfth and Thirteenth
Centuries.” In Christendom and its Discontents, ed. Scott L. Waugh y Peter D.
Diehl, 220-233. Cambridge: Cambridge University Press.

Cobarruvias Orozco, Sebastian de. 1984. Tesoro de la lengua castellana o espafiola compuesto
por el Licenciado Don Sebastidn de Cobarruvias Orozco, Capellan de su Magestad,
Mastescuela y Canonigo de la Santa Iglesia de Cuenca, y Consultor del Santo Oficio
de la Inquisicion. México: Ediciones Turnermex.

Cobarruvias Orozco, Sebastian de.1984. Tesoro De La Lengua Castellana O Espaifiola
Compuesto Por El Licenciado Don Sebastidn De Cobarruvias Orozco, Capelldn De
Su Magestad, Mastescuela Y Candnigo De La Santa Iglesia De Cuenca, Y Consultor
Del Santo Oficio De La Inquisicion. México: Ediciones Turnermex.

de Barrios, Juan. 1607. «Verdadera medicina, cirugia y astrologia.» El siglo de oro del
la Melancolia. Textos espaiioles y novohispanos sobre las enfermedades del alma,
ed. Roger Bartra. México D.F.: Departamento de Historia, Universidad
Iberoamericana.

de Mercado, Pedro. 1558. “Dialogos de filosofia natural y moral.” El siglo de oro de
la melancolia. Textos espafioles y novohispanos sobre las enfermedades del alma,
ed. Roger Bartra. México D.F.: Departamento de Historia, Universidad
Iberoamericana.

del Rio Barredo, Maria José. 2000. Madrid, urbs regia: la capital ceremonial de la monarquia
catélica. Espafia: Marcial Pons.

Dedieu, Jean-Pierre. 1984. “Los cuatro tiempos de la Inquisicién” editado por

Olicuilco ndmero 45, enero-abril, 2009



Cu.icu.ilco numero 45, enero-abril, 2009

162 Dra. TEReSA ORDORIKA SACRISTAN

Bartolomé Bennassar et. al. Inquisicion espafiol: poder politico y control social.
Barcelona: Editorial Critica.

Eymeric, Nicolao. 1982. Manual de Inquisidores, para uso de las Inquisiciones de Espaiia y
Portugal o Compendio de la Obra titulada Directorio de Inquisidores. Barcelona:
Ediciones Fontamara.

Flynn, Maureen. 1995. “Blasphemy and the Play of Anger in Sixteenth-Century Spain.”
Past and Present 149: 29-56.

Foucault, Michel. 1965. Historia de la locura en la época clasica. México D.F.: Fondo de
Cultura Econémica.

Glucklich, Ariel. 2001. Sacred Pain. Hurting the Body for the Sake of the Soul. Oxford; New
York: Oxford University Press.

Goffman, Erving. 2007. Internados: ensayos sobre la situacion social de los enfermos mentales.
Buenos Aires: Amorrotu.

Gonzalezde Pablo,Angel. 1994. “The Medicine of the Soul. The Origin and Development
of Thought on the Soul, Diseases of the Soul and their Treatment, in Medieval
and Renaissance Medicine.” History of Psychiatry 5: 483-516.

Grigsby, B. (1999-2001), “Medical Misconceptions”, On-line Reference Book for
Medieval Studies en http://www.the-orb.net. non_spec/missteps/ch4.
html

Ignacio de Loyola.1999. Ejercicios Espirituales. Bilbao: Editorial Sal Terrae.

Lea, Henry Charles. 1906. A History of the Inquisition of Spain. 4 vols. New York: The
Macmillan Company.

Lerman, Hannah. 1996. Pigeonholing Women's Misery. A History and Critical Analysis of
the Psychodiagnosis of Women in the Twentieth Century. USA: BasicBooks.

Peters, Edward. 1989. Inquisition. Berkeley: University of California Press.

Porter, Roy. 1987. Mind Forg’d Manacles. A History of Madness in England from the
Restoration to the Regency. London: Athlone Press.

Porter, Roy. 1991. “Expressing yourself ill”: The Language of Sickness in Georgian
England en Language, Self and Society. A Social History of Language. Peter
Burke y Roy Porter. Gran Bretana: Polity Press.

Porter, Roy. 2003. Breve historia de la locura. México DF: Fondo de Cultura Econémica.

Robinson, Daniel N. 1998. Wild Beasts and Idle Humours. The Insanity Defense from
Antiquity to the Present. Cambridge: Harvard University Press.

Ruggiero, Guido. 1982. “Excusable Murder: Insanity and Reason in Early Renaissance
Venice.” Journal of Social History 16: 109-119.

Scalzo, Joseph. 1990. “Campanella, Foucault, and Madness in Late-Sixteenth Century
Italy.” Sixteenth Century Journal XXI: 361-371.

Stephen Halizer. 1987. “The First Holocaust: The Inquisition and the Converted Jews
in Spain and Portugal,” in Inquisition and Society in Early Modern Europe, ed.
Stephen Haliczer. London: Croom Helm London & Sydney.

Tilghman Nalle, Sara. 2001. Mad for God. Bartolomé Sdanchez, the Secret Messiah of
Cardenete. United States of America: University Press of Virginia.



