
9

Se autoriza la copia, distribución y comunicación pública de la obra, reconociendo la autoría, sin fines comerciales y sin autorización 
para alterar, transformar o generar una obra derivada. Bajo licencia creative commons  2.5 México 
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/mx/

Paradojas y ambigüedades del 
multiculturalismo: las culturas no sólo son 

diferentes, sino también desiguales

Paradoxes and ambiguities of multiculturalism: 
cultures are not only different but also unequal

Gilberto Giménez

La diferencia cultural y sus correlatos en el plano axiológico y nor-
mativo, como “el derecho a ser diferentes” y “el respeto a las di-
ferencias culturales”, se han convertido en axiomas centrales e in-
controvertibles de nuestro tiempo. Son conceptos que se esgrimen 
contra la discriminación, el racismo y la intolerancia por razones 
culturales. Pero sus defensores y promotores coquetean a veces pe-
ligrosamente con el relativismo cultural, en términos substantivos 
y no sólo metodológicos, al afirmar que todas las diferencias cul-
turales son igualmente valiosas y dignas de ser conservadas por el 
sólo hecho de ser diferentes. Sin negar el principio del necesario 
reconocimiento de la pluralidad cultural en el ámbito del derecho 
y de las políticas públicas, este trabajo pretende introducir dos co-
rrectivos fundamentales: 1) es válido celebrar y exaltar las diferen-
cias culturales, pero sin encubrir sus fundamentos estructurales, que 
son la estructura de la desigualdad social y la disimetría del poder: 
las culturas no sólo son diferentes, sino también desiguales; 2) es 
válido celebrar y exaltar las diferencias culturales, pero sin debilitar 
o cancelar al mismo tiempo, contradictoriamente, esas mismas dife-
rencias mediante la instauración del individualismo globalizado, que 
es precisamente lo que hace el estado y las instituciones centrales 
de la modernidad, convirtiendo las diferencias culturales en “dife-
rencias de fachada”. Palabras clave: Diferencia cultural, multiculturalismo, 
relativismo cultural, desigualdad social, individualismo globalizado.

*	 Investigador del Instituto de Investigaciones de la UNAM y director de esta revista.



Cultura y representaciones sociales10

Año 11, núm. 22,				     	 marzo, 2017

Abstract: Cultural difference and its correlates at the axiological and normative level, 
such as “the right to be different” and “respect for cultural differences”, have become 
central and undeniable axioms of our time. For cultural reasons, these are concepts that 
are used against discrimination, racism and intolerance. But their proponents and promo-
ters sometimes flirt dangerously with cultural relativism, in substantive rather than just 
methodological terms. They do so by asserting that all cultural differences are equally 
valuable and worthy of being preserved for the sake of being different. Without denying 
the principle of the necessary recognition of cultural plurality in the field of law and pu-
blic policy, this paper seeks to introduce two fundamental correctives: (1) it is valid to 
celebrate and exalt cultural differences but without hiding their structural foundations, 
which are the structure of social inequality and the dissymmetry of power: cultures are 
not only different but also unequal 2) it is valid to celebrate and exalt cultural differences 
but without simultaneously weakening or cancelling these contradictions, through the es-
tablishment of globalized individualism, which is precisely what the State and the central 
institutions of modernity do by converting cultural differences in “facade differences”. 
Keywords: Cultural difference, multiculturalism, cultural relativism, social inequality, glo-
balized individualism. 

1. La diferencia cultural y el derecho a ser 
diferente

En esta presentación me propongo analizar el uso ideológico de 
un concepto central y estratégico en nuestros días en el plano 

de las políticas públicas, de la academia y hasta de la vida cotidiana: 
el concepto de diferencia cultural y de su correlato axiológico obligado: 
el respeto a las diferencias culturales; o vistas las cosas desde el punto de 
vista de los grupos que lo reivindican y reclaman, del “derecho a ser 
diferente”.

En efecto, como dice el sociólogo hindú Raj Isar1 (2006; 23;372), 

La oleada actual del culturalismo ha transformado la noción de 
diversidad cultural de simple atributo de la condición humana —y 
objeto de la antropología—, en una metanarrativa normativa en 
la que la cultura es considerada como ‘fuente de una perpetua e 
irreductible diversidad del género humano (en la mayoría de los ca-
sos, deseable y merecedora de preservación consciente) (Bauman, 
1992); o en términos de la movilización consciente de las diferen-
cias culturales al servicio de políticas nacionales o transnacionales 
más amplias (Appadurai, 1996: 15).

1	 Judhishthir Raj Isar, Profesor en The American University of Paris, experto en His-
toria Cultural y Políticas interculturales, ex funcionario de la UNESCO.



11Paradojas y ambigüedades del multiculturalismo

www.culturayrs.org.mx                            Cultura y representaciones sociales

La cuestión de la diferencia se abrió camino en el pensamiento 
occidental a raíz de cambios de gran envergadura como la contesta-
ción de la cultura tradicional, la emergencia de movimientos sociales 
que promovían estilos de vida alternativos, las reivindicaciones étni-
cas y nacionalistas, la intensificación de los fenómenos migratorios y 
la globalización. Estos cambios pusieron en crisis la homogeneidad 
y la universalidad de las estructuras y de las representaciones de la 
sociedad. En consecuencia, se produjo un tránsito de la unicidad a 
la diferencia, que provocó el surgimiento de un conjunto de proble-
máticas políticas y especulativas.

2. La diferencia cultural, raíz del 
multiculturalismo

La entronización de la diferencia cultural como concepto estraté-
gico y valor central de la modernidad, generó la idea de multicultu-
ralismo, un paradigma filosófico y político-programático que tiene 
orígenes canadienses.

En efecto, al parecer fue el gobierno canadiense el que lo intro-
dujo por primera vez a finales de los años 1960 (Azurmendi, 2002). 
Por lo que sabemos, ante la pretensión separatista de la provincia 
de Quebec, el Gobierno acuñó por primera vez el término “multi-
cultural” para denotar las tres entidades sociales de la Federación: la 
anglófona, la francófona y la de los aborígenes (indios, inuits y mes-
tizos de once grupos lingüísticos y unos 35 pueblos diferentes). De 
este modo el Gobierno reformulaba la cuestión del Estado-nación 
y rectificaba las prácticas forzadas de anglo-homogeneización, tra-
tando al conjunto de los ciudadanos por bloques o etnias separadas 
en razón de su origen u horizonte lingüístico. Al mismo tiempo, el 
Gobierno canadiense también alteró su clásica política homogenei-
zadora de la inmigración, pasando a tratar a los inmigrantes como 
si fuesen otras etnias más, y fomentando institucionalmente ciertas 
diferenciaciones en razón de cada grupo de inmigrantes. 

A partir de aquí, nos dice Azurmendi (2002), el multiculturalismo 
afloró de inmediato a las aulas universitarias como asunto relativo 



Cultura y representaciones sociales12

Año 11, núm. 22,				     	 marzo, 2017

a unas minorías culturales cuyos derechos no se satisfacían. Muy 
pronto estas supuestas minorías fueron ampliadas al colectivo de 
gays y lesbianas, mujeres y hasta discapacitados. 

Una vez señalados estos antecedentes, procedamos a explorar 
el campo conceptual asociado al término en cuestión. La idea que 
subyace en el multiculturalismo es la necesidad de reconocer las di-
ferencias y las identidades culturales. Es la primera expresión del 
pluralismo cultural que promueve la no discriminación por razones 
de raza o de la diferencia cultural, así como el derecho a ello. 

En esta perspectiva suele distinguirse entre multiculturalismo 
como concepto descriptivo, como concepto normativo y como 
concepto político-programático.

En cuanto concepto descriptivo denota una situación de hecho 
que caracteriza a las sociedades contemporáneas: la presencia en un 
mismo espacio de soberanía de diferentes identidades culturales. 

En cuanto concepto normativo —que es el que aquí nos inte-
resa— el multiculturalismo constituye una ideología o una filosofía 
que afirma, con diferentes argumentos y desde diferentes perspec-
tivas teóricas, que es moralmente deseable que las sociedades sean 
multiculturales. Aquí cabe distinguir entre una versión radical y una 
versión moderada o templada del multiculturalismo. 

La versión radical, defendida por algunos sectores de la izquier-
da social-demócrata que se reclama del posmodernismo, y apoyada 
por académicos como Charles Taylor (2001), tiende a legitimar las 
diferencias por sí mismas y en sí mismas desde una posición relati-
vista y “comunitarista”. En consecuencia, otorga a toda comunidad 
cultural que vive en el seno de una sociedad democrática, un dere-
cho ilimitado a conservar y practicar sus creencias y costumbres, 
independientemente de su conformidad o no conformidad con los 
valores y principios morales y jurídicos que rigen en la sociedad de 
acogida. El argumento se basa en la inexistencia de criterios y fun-
damentos universales que permitan juzgar política o moralmente las 
culturas diferentes y sus prácticas.

 En su versión moderada, el multiculturalismo acepta y preconiza 
la convivencia de culturas diferentes, pero dentro de un marco inte-



13Paradojas y ambigüedades del multiculturalismo

www.culturayrs.org.mx                            Cultura y representaciones sociales

grador común, es decir, bajo el imperio de los principios y valores 
fundamentales en los que se sustenta la sociedad receptora. Con 
otras palabras, el multiculturalismo no puede ser indiscriminado, 
porque entonces desembocaría en el relativismo absoluto y en la 
exaltación de las diferencias, lo que a su vez conduciría a la segrega-
ción y al ghetto. 

En conclusión, la diferencia cultural como concepto estratégico 
y valor central está en la raíz del multiculturalismo (y de la intercul-
turalidad voluntaria). 

3. Legitimación y celebración de la 
diferencia

La diversidad cultural como noción estratégica adquiere legitimidad 
política internacional gracias a un documento trascendental elabo-
rado en 1996 por la Comisión Mundial de cultura y Desarrollo de la 
UNESCO, titulado precisamente “Our Creative Diversity” (Nuestra 
diversidad creadora). Este documente ofrece, por así decirlo, la fi-
losofía y los argumentos centrales que suelen movilizarse en la cele-
bración de la diversidad cultural. Por ejemplo: la diversidad y el mul-
ticulturalismo vuelven la vida más interesante y colorida; amplían 
el horizonte de los pueblos; facilitan la creatividad y la innovación; 
mejora y fortalece la ciencia haciéndola más innovadora; la biodi-
versidad y la diversidad cultural está íntimamente relacionadas, etc.

A iniciativa de Francia y Canadá, la UNESCO también produjo 
en 2001 una “Declaración Universal sobre la diversidad cultural”, 
que en su art. 8 define los bienes y servicios culturales como “mer-
cancías de un género único y especial”. Su propósito era legitimar 
las políticas adoptadas por los gobiernos para proteger los bienes y 
servicios culturales producidos en el ámbito nacional (se trata de la 
famosa “excepción cultural” franco-canadiense).

También el Consejo de Europa emitió en 2004 una Declaración 
por la que adopta el multiculturalismo como principio central de 
su política cultural. En esa Declaración, se define a Europa como 
“unidad de diversidades”.



Cultura y representaciones sociales14

Año 11, núm. 22,				     	 marzo, 2017

Finalmente, en octubre de 2005 la UNESCO produce otro do-
cumento titulado “Convención para la protección de la diversidad 
de los contenidos culturales y de las expresiones artísticas”, con el 
laudable propósito de estimular el dinamismo de la producción cul-
tural contemporánea, en lugar de ejercer un rol meramente protec-
cionista. 

Esta impresionante legitimación política internacional de la di-
versidad cultural, explica también la multiplicación y difusión a ni-
vel global de las celebraciones y festivales dedicadas a exaltar como 
valor en sí mismo las diferencias culturales, en un marco a veces 
abiertamente relativista. Por ejemplo, John Boli y Michael A. Eliot 
(2008; 23; 540) refieren que cada año, particularmente en primavera, 
los colegios y las universidades norteamericanas organizan en sus 
campus el “día internacional” (“International day”), una celebración 
colectiva de la diversidad cultural en la que estudiantes de las más 
diferentes regiones y países ofrecen información sobre las particu-
laridades exóticas de su cultura de origen, ilustrándolas, entre otras 
cosas, con música, trajes típicos, danzas tradicionales y platillos na-
cionales.2 Según los autores citados, lo mismo ocurre en varias uni-
versidades europeas, particularmente de Noruega y Francia, y tam-
bién en algunas universidades chinas. Pero estas celebraciones se or-
ganizan no solamente en las escuelas y universidades, sino también 
en las ciudades (París, Avignon, Barcelona). Así, por ejemplo, en el 
Seminario Internacional “Los desafíos de la ciudad del siglo XXI”, 
celebrado en la ciudad de México en mayo de 2015, el catedrático 
catalán Ricard Zapata Barrero afirmó que Barcelona era la primera 
ciudad intercultural de Europa, porque había incorporado en su ca-
lendario anual de fiestas elementos de otras culturas, como la Cabal-
gata de los jinetes negros, en enero, en lugar de los Reyes Magos). 
Como siguen refiriéndonos Boli y Eliot (2008: 541), la Asociación 
de los Países del Sudeste Asiático (ASEAN) ofrece una Semana Cul-
tural bienal, cuya organización va realizando cada país miembro por 
rotación, con el objeto de apreciar la diversidad cultural de los países 

2	 V.g., los thailandeses preparan platos de gang gai y moo dang, los indios danzan Dholi 
Taro, y los mexicanos preparan enchiladas.



15Paradojas y ambigüedades del multiculturalismo

www.culturayrs.org.mx                            Cultura y representaciones sociales

de la región. Y, en fin, la UNESCO ha patrocinado la fijación del 9 
de agosto de cada año, a partir de 1995, como el Día de los Pueblos 
Indígenas del Mundo (Day of  the World’s Indigenous People).

Siguen diciéndonos Boli y Eliot (2008: 541):

En el plano transnacional, los países de todo el mundo están 
repletos de defensores de la diversidad y de la diferencia. Las orga-
nizaciones gay y lesbianas se manifiestan en apoyo de las diferencias 
en materia de preferencias sexuales casi en todo el mundo (Frank 
y McEneaney, 1999). Las minorías étnicas y raciales se movilizan 
para proteger sus culturas y tradiciones distintivas tanto en el plano 
nacional como en el global (Olzak, 2006). Y las organizaciones in-
ternacionales no-gubernamentales (ONGS) trabajan sin descanso 
para proteger a los pueblos indígenas y sus hábitats, y para preservar 
las culturas locales (Niezen, 2003). […] Las naciones sin Estado 
(Aceh en Indonesia, Cataluña y País Vasco en España, Gondwa-
na en la India y Skâne en Suecia) ondean sus propias banderas y 
promueven sus lenguas o dialectos distintivos, algunas de ellas bus-
cando su autonomía o independencia de sus respectivos estados 
nacionales.

Por último, la ONU patrocinó e instituyó la Década Internacio-
nal de los Pueblos Indígenas del mundo (1995-2004), y la Asamblea 
General de la misma organización adoptó en 2007 una Declaración 
de los Derechos de los Pueblos Indígenas que ofrece toda una pa-
noplia de protecciones para sus miembros.

En correspondencia con todo esto,

... las ideologías que promueven la diversidad y el multicultu-
ralismo han sido abrazadas ampliamente. En las comunidades, en 
la escuela, en el lugar de trabajo, en los partidos políticos y en las 
series de televisión, la diversidad es encomiada, y ha sido institucio-
nalizada en las políticas y prácticas a través del mundo entero (Boli 
y Eliot, ibid.)

 El multiculturalismo es la política oficial del gobierno en varios 
países, expresado en la legislación (v.g., el Canadian Multiculturalism 



Cultura y representaciones sociales16

Año 11, núm. 22,				     	 marzo, 2017

Act de 1985), en periodos celebratorios (v.g., el Año del Multicultu-
ralismo en Suecia) y en los curricula de las escuelas públicas. 

4. Primera crítica: la sobrevaloración 
de las diferencias culturales encubre la 
desigualdad política y social

Los análisis críticos que siguen no se proponen descalificar en sí 
mismas las tesis que reivindican el reconocimiento de las diferencias 
culturales, el respeto de las mismas y el “derecho a ser diferentes”, 
sino su funcionamiento ideológico en el discurso y en la práctica de 
sus promotores, así como en las políticas públicas del estado. 

La primera crítica, ampliamente desarrollada por algunos soció-
logos, como Zigmunt Bauman (2001), es la de que la reivindicación 
de las diferencias culturales, planteada en términos exclusivamente 
culturalistas, encubre e invisibiliza las desigualdades económicas y 
políticas que en gran parte les sirven de base y les han dado ori-
gen. Además, este efecto claramente ideológico se refuerza por la 
tendencia (implícita) de sus defensores a absolutizar las diferencias 
culturales presentándolas en términos abiertamente relativistas, me-
diante la afirmación de que todas las diferencias son buenas y dignas 
de ser preservadas por el solo hecho de ser diferentes (Bauman, p. 
106). Por consiguiente, no es “políticamente correcto” no digamos 
ya criticar, sino comparar entre sí las diferencias culturales. 3

Por lo que toca al primer punto, las culturas no funcionan como 
variables independientes y en sí mismas autosuficientes —como 
pretende el “programa fuerte” de la sociología cultural de Jeffrey 
Alexander— sino siempre en estrecha articulación con sus bases 
económicas y políticas. Es decir, las culturas siempre se verán afec-
3	  En una publicación relativamente reciente, Ramón Soriano (2004) se propone esbo-

zar una especie de interculturalismo jurídico que supuestamente supera los inconve-
nientes tanto del liberalismo como del comunitarismo en materia de relaciones entre 
diferentes culturas. Soriano plantea como principio regulador básico no sólo la tesis 
de la igual dignidad, sino también del igual valor de todas las culturas, y deriva de allí 
un código de reglas mínimas (bajo el nombre pomposo de “ética procedimental de 
convergencia”) inspirado en la ética comunicativa de Habermas, y destinado a regu-
lar las relaciones interculturales bajo el principio de la paridad o simetría de todas las 
culturas.



17Paradojas y ambigüedades del multiculturalismo

www.culturayrs.org.mx                            Cultura y representaciones sociales

tadas y en cierto modo configuradas por la estructura de la desigual-
dad socio-económica y por las relaciones de dominación política 
dentro de las cuales se hallan inscritas. Para decirlo de otro modo, 
la pobreza material tiende a engendrar una “cultura de la pobreza” 
(Oscar Lewis, 1958; Small ML, Harding DJ, Lamont M., 2010) y 
“gustos de necesidad” por oposición a “gustos de libertad” (Bour-
dieu, 1991: 379 y ss.)

El verdadero principio de las diferencias que se observan en el 
terreno del consumo y bastante más allá, es la oposición entre gustos 
de lujo (o de libertad) y los gustos de necesidad. Los primeros son propios 
de aquellos individuos producto de unas condiciones materiales de 
existencia definidas por la distancia con respecto a la necesidad, por las 
libertades o, como a veces se dice, por las facilidades que asegura la 
posesión de un capital; los segundos expresan, en su propio ajus-
tamiento, las necesidades de las que son producto. […] La idea de 
gusto, típicamente burguesa, puesto que supone la absoluta libertad 
de elección, está tan estrechamente asociada con la idea de libertad, 
que cuesta trabajo concebir las paradojas del gusto de necesidad. 
[…] El gusto por necesidad sólo puede engendrar un estilo de vida 
en sí, que sólo es definido como tal negativamente, por defecto, por 
la relación de privación que mantiene con los demás estilos de vida. 
Para los unos los emblemas electivos, para los otros los estigmas 
que llevan hasta en su propio cuerpo (Bourdieu, 1968: pp. 177-178)

Según Bourdieu, la sumisión a la necesidad que inclina a las clases 
populares hacia una “estética” pragmática y funcionalista, 

 ... rechazando la gratuidad y la futilidad de los ejercicios forma-
les y de cualquier especie de arte por el arte, se encuentra también 
en la base de todas las elecciones de la existencia cotidiana y de un 
arte de vivir que impone la exclusión de las intenciones propiamen-
te estéticas como si de “locuras” se tratase (p. 385).4 

Así como no se puede separar las diferencias culturales de las es-
tructuras de la desigualdad socio-económica, tampoco se las puede 
4	 Según Bourdieu, el código cultural dominante afirma el predominio de la forma –y 

por lo tanto de la estilización de la propia vida– sobre la función. El código de la 
cultura popular, en cambio, funciona al revés.



Cultura y representaciones sociales18

Año 11, núm. 22,				     	 marzo, 2017

separar del campo del poder, para seguir con Bourdieu. Es decir, la 
cultura funciona inexorablemente dentro de un contexto político 
constituido por relaciones de poder. Por eso hablamos de culturas 
dominantes y de culturas dominadas o subalternas, siguiendo una 
tradición antropológica que se remonta a Gramsci y a Alberto Cire-
se, y culmina en nuestros días en la antropología francesa con auto-
res señeros como Olivier Schwart, recordemos que para Gramsci... 

... la posición de clase subalterna y/o dominante determina una 
gradación de niveles jerarquizados en el ámbito de la cultura, que 
van desde las formas más elaboradas, sistemáticas y políticamente 
organizadas, como las ‘filosofías’ hegemónicas y, en menor grado, la 
religión, a las menos elaboradas y refinadas, como el sentido común 
y el folklore, que corresponden grosso modo a lo que suele denomi-
narse “cultura popular”5

Para Cirese, “los estudios demológicos se ocupan de la diversidad 
cultural que acompaña o corresponde a la diversidad social”. La ne-
cesaria inscripción de la desigualdad social y del poder en el orden 
de la cultura, es interpretada por Alberto Cirese (Cultura hegemonica 
e culture subalterne, 1976) como “desniveles culturales internos a las 
sociedades llamadas ‘superiores’ ”, expresión que en los escritos de 
este autor indican una subdivisión general de los hechos culturales 
en el interior de las formaciones nacionales en dos grandes niveles: 
el de la cultura hegemónica y el de las culturas subalternas. Ambos 
niveles se hallan conectados con la división de clases y con la consi-
guiente desigualdad en la distribución del poder y en el disfrute de 
los bienes culturales.

Y ya en nuestros días, Olivier Schwart (2011) propone como 
hipótesis que la noción de “clases populares” designa explícita o 
implícitamente en historia y en sociología a grupos que se caracte-
rizan por la conjunción de dos tipos de propiedades: por una parte, 

5	 La posición de Gramsci frente a la variedad de los hechos culturales es abiertamente 
valorativa y políticamente selectiva. Sus criterios de valoración son, en última instan-
cia, los de la hegemonía: capacidad dirigente, fuerza crítica y aceptabilidad univer-
sal. En virtud de estos criterios, Gramsci no duda en descalificar el particularismo 
estrecho, el carácter heteróclito y el frecuente anacronismo de la cultura subalterna 
tradicional”. (Giménez, 2005, p. 61.)



19Paradojas y ambigüedades del multiculturalismo

www.culturayrs.org.mx                            Cultura y representaciones sociales

propiedades de posición social; y por otra, propiedades “culturoló-
gicas”. Las primeras se refieren a la condición dominada, inferior 
o subalterna que es común a las clases populares, sobre todo en el 
plano económico y político.6 Las segundas tienen que ver con la 
“alteridad” o separación cultural en lo relativo a sus modos y estilos 
de vida, con respecto a los de las clases dominantes.7 “Posición do-
minada” significa subalternidad y subordinación en la división social 
del trabajo y en las relaciones políticas y sociales, las cuales generan 
vulnerabilidad de las condiciones de existencia (que no implica ne-
cesariamente miseria), inseguridad y la falta de recursos. La “alteri-
dad” o “separación cultural” implica cierta discontinuidad cultural 
con respecto a las normas dominantes, deposesión y producción 
de formas de vida propias (alteridad positiva, formas de autonomía 
relativa). 

La conclusión obligada de lo dicho hasta aquí, es la de que las 
culturas realmente existentes, no sólo son diferentes, sino también 
desiguales y jerarquizadas en virtud de su inscripción obligada en la 
estructura de la desigualdad social. Toda la tradición antropológica 
y sociológica ha sostenido siempre esta tesis y la ha comprobado 
una y otra vez hasta convertirla en una especie de “sentido común” 
de las ciencias sociales. Por eso, a ningún sociólogo o etnólogo se 
le ha ocurrido antes que alguna vez se llegaría a cuestionar esta tesis 
con la afirmación de que las culturas sólo son diferentes, y como 
tales dignas de reconocimiento y de igual respeto, porque son resul-
tado de una libre elección por parte de sus portadores. Por lo tan-
to, serían igualmente respetables las culturas florecidas en terrenos 
de pobreza, necesidad y privación, y las culturas de lujo nacidas en 
los recintos del poder, de la opulencia y del refinamiento. Y nadie 
debería pretender encaminar a las primeras hacia “una forma supe-
rior de cultura y de concepción del mundo” mediante una “reforma 
intelectual y moral”, como quería Gramsci, porque sería un grave 
6	 Se trata de una evidente reminiscencia del viejo concepto de “subalternidad instru-

mental” de Gramsci.
7	 Quizás fue esto lo que quiso expresar Mario Alberto Cirese (1976: 10 ss.) con su me-

táfora de los “desniveles culturales”, no como teoría, sino como la descripción de un 
estado de hecho que ha existido “en todas las sociedades conocidas hasta el presente” 
y que puede darse en mayor o menor grado (Cirese, 2008: 144 ss.)



Cultura y representaciones sociales20

Año 11, núm. 22,				     	 marzo, 2017

atentado contra el respeto a las diferencias y el sagrado “derecho a 
ser diferente”.

En cuanto al relativismo cultural que implícita o explícitamente 
encuadra la teoría de la diversidad cultural y el multiculturalismo, sa-
bemos que es insostenible en términos epistemológicos y conduce 
a un callejón sin salida. Es cierto que, en la tradición antropológica 
norteamericana, el “particularismo histórico” de Franz Boas ha en-
fatizado y documentado —contra el rígido esquema evolucionista 
de Taylor— la pluralidad histórica irreductible de las culturas, y que 
el reconocimiento de esta pluralidad lo obligó (a él y a sus discípu-
los) a adoptar como método de análisis el relativismo cultural. Pero 
en este caso se trataba de un relativismo metodológico, que obliga al 
antropólogo a superar el etnocentrismo y a estudiar las diversas cul-
turas en de sus propios términos, y no de un relativismo filosófico 
según el cual todas las culturas poseen igual dignidad e igual valor, 
como pretenden el comunitarismo y el culturalismo contemporáneo. 

5. La crítica de Bauman: el 
reconocimiento cultural sin 
redistribución socio-económica “no tiene 
dientes” 

Zigmunt Bauman ha interpretado esta posición relativista como 
consecuencia y reflejo del Gran descompromiso (The great Disenga-
gement or the Great Transformation) que caracteriza a nuestra época, in-
cluyendo a los intelectuales (“traición de los clérigos”). No hay que 
olvidar, dice el autor, que se ha perdido el compromiso con la utopía 
y la prospectiva de una sociedad mejor —que sólo pueden nutrirse 
del diálogo y la confrontación crítica entre la diversas culturas—, 
decretando que todas las culturas se valen y tienen igual derecho a la 
estima social. En la era líquida —sigue diciéndonos Bauman— to-
dos han abandonado el modelo de la justicia social como el horizon-
te último del desarrollo humano (p.74). Ya no tenemos una visión 
clara del destino último de la sociedad, y en lugar de legislar para un 



21Paradojas y ambigüedades del multiculturalismo

www.culturayrs.org.mx                            Cultura y representaciones sociales

“nuevo orden social”, invocamos los derechos humanos individua-
les y el multiculturalismo.

 Según el autor que estamos citando, el problema no radica en la 
reivindicación del derecho al reconocimiento de la diversidad cultu-
ral —que nadie en su sano juicio cuestiona— sino en su separación 
del derecho a la redistribución. Lo que ha ocurrido es la separación 
entre la política cultural de la diferencia y la política social de la igual-
dad (culturalismo), y hoy en día la justicia requiera tanto la redistri-
bución como el reconocimiento. Después de todo, dice Bauman, 
se plantea la cuestión del reconocimiento porque ciertas categorías 
de personas se sienten en estado de privación y consideran que esta 
privación es injusta; por eso el reconocimiento sin la redistribución 
“carece de dientes”, porque en el contexto del culturalismo contem-
poráneo, el derecho a la diferencia implica también el derecho a la indiferencia 
hacia todas las culturas. 

Por esta razón hay que volver a plantear el problema del reco-
nocimiento en el marco de la justicia social, y no de la “autorealiza-
ción”, como prefieren Charles Tylor y Axel Honnet, voceros de la 
actual tendencia culturalista.

 Según Bauman, las demandas de redistribución invocadas en 
nombre de la igualdad son vehículos de diálogo y de integración, 
mientras que las demandas de reconocimiento limitadas a la pura 
distinción cultural promueven la división, la separación y finalmente 
la ruptura del diálogo.

 Si el reconocimiento se define como el derecho a la igual parti-
cipación en la interacción social, y si este derecho se concibe como 
una cuestión de justicia social, entonces no se sigue que cada quien 
tiene igual derecho a la estima social (lo que significaría, en otras 
palabras, que todos los valores son iguales y que cada diferencia es 
digna de cultivarse por el solo hecho de ser diferente); sino que cada 
quien tiene igual derecho a buscar la estima social en condiciones de 
igual oportunidad (p. 78). 

En efecto, no toda diferencia tiene igual valor, y algunos modos 
de vida y formas de estar juntos son superiores a otros. 



Cultura y representaciones sociales22

Año 11, núm. 22,				     	 marzo, 2017

Congruente con su posición anti relativista, Bauman afirma que 
el pluralismo cultural no es un valor en sí mismo y por sí mismo; 
su valor deriva de la esperanza de que a partir del mismo se puede 
mejorar la calidad de la existencia compartida en el planeta. Por eso 
opina que la variedad cultural sólo es el punto de partida, pero no 
la meta final del desarrollo humano. El derecho a la diferencia no 
significa asumir que las diferencias existentes merecen la perpetua-
ción por el sólo hecho de ser diferentes; significa más bien otorgar 
plena libertad a todos los grupos humanos para explorar diferentes 
caminos y así descubrir mejores formas de humanidad y de convi-
vencia social; pero no todos los caminos explorados son a priori de 
igual valor, sino que su verdadero valor recién se establece por vía 
de la comparación y del diálogo intercultural que permiten filtrar y 
tal vez hibridar las mejores experiencias de convivencia con nuestros 
semejantes y con la naturaleza.

Quisiera terminar este apartado con un texto lapidario y contun-
dente del mismo Zigmunt Bauman (2001), que en mi opinión sinte-
tiza en forma brillante su posición teórica y política en esta materia:

La nueva indiferencia a la diferencia es teorizada como recono-
cimiento del “pluralismo cultural”, y la política informada y sus-
tentada por esta teoría se llama a veces “multiculturalismo”. Apa-
rentemente el multiculturalismo es guiado por el postulado de la 
tolerancia liberal y por la voluntad de proteger el derecho de las 
comunidades a la autoafirmación y al reconocimiento público de 
sus identidades elegidas o heredadas. Sin embargo, en la práctica 
el multiculturalismo funciona muchas veces como fuerza esencial-
mente conservadora: su efecto es rebautizar las desigualdades, que 
difícilmente pueden concitar la aprobación pública, bajo el nombre 
de “diferencias culturales”, algo deseable y digno de respeto. De 
esta manera la fealdad moral de la privación y de la carencia se reen-
carna milagrosamente como belleza estética de la variedad cultural. 
Lo que se pierde de vista en este proceso es el hecho de que el im-
perativo del reconocimiento carece de dientes si no está sustentado 
por la práctica de la redistribución, y el de que la afirmación comu-
nal de la distinción cultural ofrece poca consolación para aquellos 



23Paradojas y ambigüedades del multiculturalismo

www.culturayrs.org.mx                            Cultura y representaciones sociales

en cuyo nombre otros ya hicieron su “elección” —por cortesía de 
la creciente desigualdad en la distribución de recursos—.  (p. 107). 

6. Segunda crítica: las diferencias 
culturales como “diversidades de 
fachada”

Dos sociólogos norteamericanos, John Boli y Mihael Elliot (2008: 
540), de la Universidad de Emory, Atlanta, van aún más lejos en su 
crítica de las políticas de la diferencia cultural y del multiculturalismo, 
así como de su celebración acrítica e ideológica: afirman que las di-
ferencias tan apasionadamente defendidas y reivindicadas, encubren en realidad 
todo lo contrario: su extinción y evaporación gradual mediante el proceso de 
individualización permanente que opera en nuestros días la globalización en 
todas las instancias de la sociedad, desde la económica hasta la cultural, pasando 
por la política. 

Por eso, las diferencias ondeadas y defendidas como banderas 
no pasan de ser “diversidades de fachada” que se van desmoronan-
do rápidamente ante el ascenso incontenible de la individualización, 
que es la fuerza real que opera en nuestras sociedades contemporá-
neas a nivel global. 

Boli y Elliot no se proponen discutir las virtudes o defectos de la 
diversidad cultural, sino cuestionar el grado de profundidad de las 
diferencias evocadas o ejemplificadas por los defensores a ultranza 
de la diversidad y del multiculturalismo. Afirman que, a pesar de los 
festivales y de las celebraciones multiculturales que exhiben arte-
factos, danzas dramatizadas, coreografías, gastronomías fabulosas y 
estilos de vida exóticos y sorprendentes de diferentes regiones y paí-
ses, en realidad existe mucho menos diversidad de lo que nuestros 
ojos perciben. En lo que sigue, trataremos de sintetizar lo esencial 
de su argumentación.

Los citados autores comienzan señalando el ascenso del indivi-
dualismo como filosofía e ideología hegemónicas en la modernidad. 
El principio fundamental es el primado del individuo y la igualdad 



Cultura y representaciones sociales24

Año 11, núm. 22,				     	 marzo, 2017

fundamental (sameness) de todo ser humano a pesar de las diferen-
cias. Todos compartimos la misma constitución biológica y la mis-
ma fisiología; todos nos desarrollamos física y mentalmente a través 
de procesos similares, somos igualmente vulnerables a los mismos 
alimentos físicos y a los mismos desórdenes psicológicos. Más aún, 
todos los individuos tienen el mismo valor y, por lo tanto, los mis-
mos derechos esenciales. Por lo tanto, en el fondo no somos diferentes, 
o no lo somos de manera importante: tenemos las mismas necesi-
dades, deseos, aspiraciones, sueños y derechos. Nuestras diferencias 
son menores de lo que parecen y más bien ponen de manifiesto 
cuán similares somos, porque indican la variedad de modos en que 
las culturas y las sociedades humanas afrontan las necesidades y ali-
mentan esperanzas que son, después de todo, las mismas de perso-
na en persona y de lugar en lugar. (Como decían irónicamente los 
zapatistas en 1996, “Somos los mismos porque somos diferentes”).

 El simple hecho de estar juntos —continúan diciendo Boli y 
Elliot (2008)— proclamando nuestras diferencias y aceptándonos 
mutuamente en un generoso y amplio abrazo que acuerda igual dig-
nidad, derechos y valor a todos, demuestra nuestra completa indiferencia a 
esas diferencias. En otras palabras, nos damos la bienvenida recíproca 
como puros y simples individuos, y rechazamos la existencia de di-
ferencias irreconciliables —basadas en raza, religión, género, etnici-
dad, preferencia sexual o cualquier otro rasgo diferenciador— que 
vengan a interferir con nuestra mutua aceptación. En otras palabras, 
no nos tratamos como instancias de identidades colectivas, sino 
como seres únicos e irrepetibles que nos desarrollamos en sintonía 
del uno con el otro a través de nuestra ineluctable individualidad. 

Yo puedo ser blanco, europeo, cristiano, varón y de nacionalidad 
suiza, y tú negra, africana, musulmana, mujer nacida en Mali; pero 
descubramos juntos, a través de los velos de estas identidades ex-
ternas, (envoltorios de nuestra verdadera identidad), nuestro verda-
dero yo, la persona auténtica que somos, al ser humano compañero 
—mi hermano, mi amigo, mi amado. Yo soy único y tú eres única. 
Somos individuos humanos, y todo lo que compartimos en cuanto 
tales nos une y nos acerca (p. 549).



25Paradojas y ambigüedades del multiculturalismo

www.culturayrs.org.mx                            Cultura y representaciones sociales

Pero —como subrayan Boli y Eliot— el individualismo así en-
tendido no queda relegado sólo al ámbito de la filosofía y de las 
ideologías: las instituciones centrales de la modernidad lo promueven a nivel 
global. La economía de mercado, los sistemas escolares, los estados 
burocráticos, las organizaciones formales, los sistemas legales ra-
cionalizados, etc., que son instituciones poderosas que se han ex-
pandido tremendamente en las últimas décadas, han construido y 
entronizado al individuo en cada rincón del planeta como unidad 
fundamental de acción y de valor. 

Probablemente, la institución individualizante más importante 
sea la escolarización formal. En efecto, la escuela asigna tareas indivi-
duales, califica a los alumnos individualmente y trata a todos los ni-
ños como iguales, sin consideración alguna de sus identidades colec-
tivas. Se acabaron los experimentos de “escuela nueva” con énfasis 
comunitario, como la Escuela de Roches de los años 1950 y 1960 en 
Francia, o la Escuela de Summerhill de los años 1920 en Inglaterra.

También la economía de mercado es una poderosa maquinaria 
de individualización: las transacciones económicas, los sistemas de 
salarios y de inversión y los derechos de propiedad son masivamente 
individuales. Además, el sistema promueve la maximación del interés 
individual, el cálculo individual y la autopromoción individual. Las 
tarjetas de crédito son estrictamente individuales y personalizadas. 

El Estado, por su parte, también promueve el individualismo en 
la mayor parte de sus intervenciones: impuestos individualizados, 
tarjetas de identificación, sistema de pensiones, subsidios, sistemas 
de justicia civil y criminal, etc. 

En realidad, la mayor parte de las organizaciones formales tratan 
a sus empleados y clientes prioritariamente como individuos, y sólo 
secundariamente como instancias de colectividades y categorías. 
Así, las organizaciones deportivas se orientan esencialmente al de-
sarrollo de la autodisciplina y auto-superación personal, y una gran 
diversidad de formas de entretenimiento y de actividades recreativas 
tiene también efectos individualizantes.

En resumen, virtualmente todas las instituciones globalizantes 
cargan en hombros a individuos, de modo que sólo el individuo es 



Cultura y representaciones sociales26

Año 11, núm. 22,				     	 marzo, 2017

considerado como “real” en muchos lugares, e incluso entre algunos 
científicos sociales. 

6.1. La disolución gradual de las 
colectividades corporadas

Siempre según los autores arriba mencionados, uno de los efectos 
más deletéreos del proceso galopante de individualización es la diso-
lución gradual de las colectividades corporadas, y su transformación 
en simples grupos categoriales, con lo que se diluye y evapora una 
de las fuentes más fecundas e históricamente más sólidas de la di-
versidad cultural. Lo que refuerza aún más la tesis del debilitamiento 
y de la insignificancia cada vez mayor de las diferencias culturales, a 
pesar de su estruendosa exaltación colectiva. 

Aquí resulta obligatorio definir ambas formas de colectividades. 
Boli y Elliot proceden en términos típico-ideales. Así, el modelo 
típico-ideal de las colectividades corporadas incluirían los siguientes 
rasgos: 1) los individuos que son miembros de la comunidad están 
fuertemente subordinados a la misma; 2) la colectividad no se con-
cibe como la suma de sus miembros, sino como una construcción 
cultural independiente de los mismos y ontológicamente de mayor 
rango; 3) los miembros de una colectividad corporada no tienen 
una existencia social significativa fuera de la misma: ellos pertenecen 
a la entidad corporada en sentido fuerte; 4) correspondientemente, 
las colectividades corporadas están claramente delimitadas y tienen 
una fuerte vida endógena; 5) en consecuencia, los miembros de los 
grupos corporados no son individuos en sentido ordinario, sino ins-
tancias de la identidad corporada y de la cultura que le está asociada; 
6) el jefe del grupo (o del clan) encarna a la aldea o pueblo, y es el 
repositorio de la opinión colectiva que de facto se convierte tam-
bién en opinión individual; 7) yo añadiría que los grupos corporados 
comportan “memorias fuertes” que, a su vez, generan “identidades 
fuertes.8

8	 Los antropólogos suelen hacer una distinción entre memorias fuertes y memorias débiles. 
Según Candau (1998: 40), una memoria fuerte es una “memoria masiva, coherente, 
compacta y profunda que se impone a la gran mayoría de los miembros de un grupo, 
cualquiera sea su dimensión o su talla”. Este tipo de memoria es generadora de iden-



27Paradojas y ambigüedades del multiculturalismo

www.culturayrs.org.mx                            Cultura y representaciones sociales

Los grupos categoriales contrastan fuertemente con los anterio-
res: 1) carecen de significado independiente y de substancia onto-
lógica; 2) tienen fronteras débiles y permeables, con pocas reglas 
relativas a la membrecía; 3) son más bien colecciones de individuos 
que comparten algún rasgo particular, pero no una identidad ho-
lística o un entorno cultural denso; 4) los miembros individuales 
tienen primacía sobre el grupo y deciden libremente cómo y cuándo 
activar la identidad categorial; 5) por consiguiente, la membrecía en 
un grupo categorial es voluntaria (o casi), y la distintividad cultural 
implicada en la membrecía es delgada y específica; 6) los miembros 
“pertenecen” a los grupos categoriales sólo en el sentido débil de 
que están clasificados correctamente dentro de la categoría (es de-
cir, se ajustan a la definición de la categoría), pero nadie se molesta 
en checar si efectivamente es así; 7) finalmente, en contraposición 
con los grupos corporados, los colectivos categoriales se nutren de 
memorias débiles que sólo pueden generar, a su vez, identidades 
débiles y precarias

Como se echa de ver, la distinción anterior evoca grosso modo 
la distinción de Tönnies entre comunidad y sociedad, y también se 
parece a la distinción entre status adscritos y status adquiridos. En 
México, los grupos corporados corresponden grosso modo a nuestras 
comunidades étnicas más fuertes y tradicionales.

Las colectividades corporadas habitualmente se basan en el pa-
rentesco —familia extensa, clan, tribu, pueblos indígenas, nación—. 
Pueden ser también territoriales, como una aldea o una región. Ade-
más, pueden tener fundamentos religiosos o combinar varias carac-
terísticas (v.g., grupos etno-religiosos). 

Los grupos categoriales no son nuevos, por supuesto, y pode-
mos encontrarlos incluso en la prehistoria. Lo que sí es nuevo es 
su enorme proliferación en las últimas centurias con el surgimiento 
de los Estados modernos, la economía de mercado, las organiza-
ciones formales, la investigación científica, los sistemas tecnológi-

tidades igualmente fuertes. Tales suelen ser, por ejemplo, la memoria religiosa de las 
Iglesias y de las denominaciones, la memoria étnica, la memoria genealógica, y otras 
más. La memoria débil, en cambio, es “una memoria sin contornos bien definidos, 
difusa y superficial que difícilmente es compartida por un conjunto de individuos 
cuya identidad, por este hecho, resulta relativamente inasible” (ibíd.)



Cultura y representaciones sociales28

Año 11, núm. 22,				     	 marzo, 2017

cos, las estructuras ocupacionales y otras instituciones centrales de 
la modernidad. Todo esto constituye y organiza una extraordinaria 
diversidad en muchos niveles, pero según los autores a quienes esta-
mos comentando, esta diversidad es parcial, limitada y mucho más 
externa a los individuos que las densas culturas de las colectividades 
corporadas. 

Llegamos así a la argumentación central de Boli y Elliot que pasa-
mos a resumir. Históricamente hablando, las colectividades corpora-
das han sido no sólo las unidades primarias de la organización social 
y de los significados culturales, sino también los principales loci de 
la distintividad cultural. Las tribus, grupos étnicos, naciones (en su 
sentido original), etc., varían enormemente en términos de etique-
ta, ritual, ornamentación, lenguaje, organización social y estructura 
política; estas variaciones reflejan visiones del mundo y esquemas 
interpretativos altamente diferenciados, que funcionan como sopor-
tes de grandes diferencias en la identidad colectiva (“memorias e 
identidades fuertes”), y de rebote, en la individual. 

Pero ocurre que, en un mundo de individualismo expansivo y 
exacerbado, las colectividades corporadas van perdiendo su fuer-
za de atracción, y van adquiriendo cada vez más las características 
propias de los grupos categoriales. Es decir, tienden a perder su 
carácter adscriptivo para transformarse en colectivos voluntarios 
donde la pertenencia es débil y hasta parece discrecional. Este es el 
caso —frecuentemente observado por los antropólogos— de jó-
venes indígenas escolarizados que ya “no obedecen” a sus padres, 
o de los migrantes que rompen toda relación con sus comunidades 
de origen y ya no reconocen sus obligaciones comunitarias para con 
las mismas. Hoy en día se puede renunciar hasta a la propia familia, 
institución adscriptiva por antonomasia. Se puede decir que incluso 
los que se movilizan reivindicando sus diferencias y distintividades 
étnicas —v.g., en las ciudades—, ya han realizado desplazamientos 
culturales cruciales: son gente que ha organizado sus vidas en térmi-
nos categoriales, en la dirección del individualismo voluntarístico e 
igualitario, y no de identidades corporadas.



29Paradojas y ambigüedades del multiculturalismo

www.culturayrs.org.mx                            Cultura y representaciones sociales

7 Conclusión

Una conclusión evidente, si partimos de las argumentaciones pre-
cedentes, es la necesidad de ser más críticos y vigilantes en la rei-
vindicación y celebración de las diferencias culturales y en nuestras 
prácticas de multiculturalismo o de interculturalismo.

 Es preciso tomar conciencia de que en esta problemática se per-
fila claramente una doble contradicción: por una parte, se celebra y 
exalta las diferencias culturales en una perspectiva relativista; pero al 
mismo tiempo se encubre sus fundamentos estructurales que son la 
estructura de la desigualdad social y la disimetría del poder político; 
por un lado se celebra y exalta las diferencias culturales y se las esti-
mula mediante una pedagogía de diálogos y festivales interculturales; 
pero, por otro lado, el estado y las instituciones centrales de la mo-
dernidad se empeñan precisamente en cancelar o debilitar subrep-
ticiamente esas mismas diferencias, promoviendo el individualismo 
globalizado. Con lo cual las diferencias remanentes se convierten 
en simples “diferencias de fachada” que no anulan la unidad funda-
mental de los “diferentes” como individuos únicos, autodirigidos y 
empoderados, libres de las ataduras de las colectividades corporadas 
y de las fuertes diferencias culturales que encarnan.

La primera contradicción es generada por lo que Zigmunt Bau-
mann llama culturalismo, es decir, el tratamiento de las diferencias 
bajo un ángulo puramente cultural, olvidando sus condicionamien-
tos socio-económicos y políticos. Es cierto que la cultura no es sólo 
un apéndice de la estructura social o un mero reflejo de procesos 
socio económicos; pero tampoco es una variable autosuficiente e 
independiente que pueda escapar de la “jaula de hierro” de la estruc-
tura económica y de las relaciones de poder. Esto quiere decir que la 
protección de las minorías o, de modo más general, de la diversidad 
cultural no bastan por sí solas para eliminar la discriminación. Wie-
viorka afirma que está muy bien que el multiculturalismo celebre y 
trate de proteger la variedad cultural —por ejemplo, las lenguas mi-
noritarias (1998: 881)—, pero también reconoce que el aspecto cul-
tural no puede separarse de los aspectos económicos y políticos. In-



Cultura y representaciones sociales30

Año 11, núm. 22,				     	 marzo, 2017

cluso en Canadá, una sociedad tradicionalmente considerada como 
multicultural, la protección de la diversidad cultural ya no garantiza 
igual oportunidad, particularmente en lo concerniente al acceso al 
empleo y a posiciones de poder. Por eso Wieviorka describe a Cana-
dá como una forma de “culturalismo relativamente integrado”, en 
la medida en que en ese país la cuestión cultural aparece separada de 
la cuestión económica y política. 

En cuanto al relativismo substantivo que generalmente sirve de 
marco, implícita o explícitamente, a la reivindicación de la diversidad 
cultural y del multiculturalismo, sabemos que resulta epistemológi-
camente inviable, a no ser que se la considere en términos puramen-
te metodológicos, a la manera de Boas. Pero debe subrayarse una 
de sus consecuencias funestas: la legitimación de prácticas y de cos-
tumbres inaceptables. Si todas las culturas tienen que ser igualmente 
respetadas y aceptadas, ya no hay cómo combatir las costumbres in-
herentemente inaceptables, como la circuncisión femenina, la venta 
de niñas indígenas, el machismo, etc. Los derechos humanos tienen 
que prevalecer sobre la hipervaloración de las diferencias. 

La segunda contradición arriba señalada es la más grave y pre-
ocupante, porque se trata de una contradicción en sentido estricto 
que incluye una afirmación y su inmediata negación a renglón segui-
do, como hemos visto. Por una parte, se exalta y celebra también la 
diversidad cultural, pero por otra parte se la cancela para el media-
no y largo plazo mediante un proceso globalizado de individualiza-
ción que convierte las diferencias culturales en simples “diferencias 
de fachada”, esto es, en diferencias superficiales e irrelevantes que 
ocultan el individualismo globalizado como fuerza principal tras la 
fachada de diversidad.

Según Boli y Elliot (2008), las diversidades de fachada se extien-
den más allá de las colectividades corporadas y de los grupos cate-
goriales. Los aeropuertos y sus terminales, por ejemplo, son muy 
diferentes en cuanto a su diseño arquitectónico y morfológico. Pero 
todos responden en forma estandarizada a los mismos requerimien-
tos técnicos y funcionales en cuanto al procesamiento de pasajeros, 
sistemas de seguridad y manejo de equipajes, etc. Por lo tanto, su 



31Paradojas y ambigüedades del multiculturalismo

www.culturayrs.org.mx                            Cultura y representaciones sociales

diversidad radica en sus fachadas, y no en sus operaciones o en las 
experiencias que proporcionan.

Las diversidades de fachada también son comunes en la esfera 
de consumo comercializado: se ofrecen los mismos productos, pero 
con presentaciones, envoltorios y marcas diferentes. Los automó-
viles, por ejemplo, muestran una enorme variedad en cuanto a su 
modelo, su amplitud, su estilo, sus accesorios, etc., para capturar 
“nichos de mercado” diferentes: un Ferrari o un Lamborgini no se 
parecen para nada a un Tsuru o a un Volkswagen escarabajo, pero 
responden a requerimientos funcionales comunes en forma alta-
mente estandarizada, de tal forma que cualquier operador de valet 
parkings puede manejarlos.

Se pueden multiplicar los ejemplos, pero el filósofo y sociólo-
go francés Jean Baudrillard los ha generalizado en su teoría de los 
“simulacra”: se consumen las “fachadas” de los productos (modas, 
marcas, modelos…), pero no su substancia, es decir, el referente 
queda obliterado tras el significante.

En resumen: el mensaje que hemos querido formular en esta 
presentación es el siguiente: se puede ser un admirador entusiasta 
de la variedad cultural sobre todo en sus versiones más exóticas y 
pintorescas, pero seguir siendo discriminadores, dominantes y racis-
tas con respecto a sus portadores en el plano económico y político; 
se puede sentir un gran orgullo por el pasado indígena del país y la 
opulenta cultura mesoamericana (los indios muertos), pero seguir 
siendo racistas con respecto a los indios vivos del presente; se puede 
ser multicultural y hasta comunitarista en el plano de las diferencias 
culturales, pero a la vez profundamente individualistas y anti-comu-
nitarios en el plano de los comportamientos económicos y políticos 
de la vida cotidiana. Y me dejaré convencer por el Dr. Zapatero de 
que Barcelona es realmente la primera “ciudad intercultural” de Eu-
ropa, si me convence de que los barceloneses realmente le dan igual 
oportunidad socio-económica a los inmigrados africanos o ecuato-
rianos, y no se limitan a insertar algunas particularidades pintorescas 
y exóticas de sus culturas en sus ciclos de festividades.



Cultura y representaciones sociales32

Año 11, núm. 22,				     	 marzo, 2017

Referencias bibliográficas
Alexander, Jeffrey, 2000, Sociología cultural. Barcelona: Anthropos.
Appadurai, A., 1996, Modernity at Large: Cultural Dimensions of  Glo-

balization. Minneapolis, MN.- University of  Minnesota Press.
Azurmendi, Mikel, 2002. “La invención del multiculturalismo”. 

ABC, 18. III, (reproducido en http://www.conoze.com/doc.
php?doc=1254)

Bauman, Z., 1992, Intimations of  Postmodernity. London: Routledge.
Bauman, Z., 2001, Identity, Cambridge: Polity Press.

———, 2004, Community, Cambridge: Polity Press.
Bennett, T, 2001, Differing Diversities: CulturalPolicy and Cultural Diver-

sity. Strasbourg: Council of  Europe Publishing

———, T., 2004, “Culture and Difference: The Challenges of  Mul-
ticulturalism”, ponencia presentada en el simposium: ‘When 
Culture Makes the Difference: The Heritage, Arts and Media 
in Multicultural Society’, organizado por la Associazione per 
l’Economia della Cultura y la Faculty of  Foreign Languages 
and Literatures, en la Universidad de Génova, del 19 al 21 de 
noviembre de 2004.

Boli, John y Michael A. Eliot, 2008, “Facade Diversity. The indivi-
dualization of  Cultural Difference”, en: International Sociology, 
vol. 23(4): 540-560

Bourdieu, Pierre, 1991, La distinción. Madrid: Taurus.
Candau, Joël, 1998, Mémoire et identité. París: Presses Universitaires de 

France (PUF).
Cirese, Alberto M., Cultura hegemonica e culture subalterne, 1976, Paler-

mo (Italia): Palumbo Editore.
Elliott, M. A., 2007, “Human Rights and the Triumph of  the Indivi-

dual in World Culture”, Cultural Sociology 1(3): 343–63.
Giménez, Gilberto, 2016, La teoría y el análisis de la cultura, México: 

Secretaría de Cultura, ITESO, Universidad Veracruzana, Uni-
versidad Iberoamericana (Ciudad de México), Universidad de 
Guadalajara.

Honneth, A., 2013, La Lutte pour la reconnaissance, Paris: Cerf.



33Paradojas y ambigüedades del multiculturalismo

www.culturayrs.org.mx                            Cultura y representaciones sociales

Lewis, Oscar, 1967, “La cultura de la pobreza”, publicado inicial-
mente en la revista Pensamiento Crítico, La Habana (cuba), pp. 
52-66, y reproducido en el libro Ensayos Antropológicos, México: 
Grijalbo, 2001.

Niezen, R., 2003, The Origins of  Indigenism: Human Rights and the Poli-
tics of  Identity. Berkeley: University of  California Press.

Olzak, S., 2006, The Global Dynamics of  Racial and Ethnic Mobilization. 
Stanford, CA: Stanford University Press.

Raj Isar, Judhishthir 2006, “Cultural Diversity”, en: Theory, Culture & 
Society, n 23, pp. 372-375.

Schwart, Oliver, 2011, “Peut-on parler des classes populaires?” La 
vie des idées. (consultado en sept. 2011 en: http://www.laviedes-
idees.fr/Peut-on-parler-des-classes.html

Small M.L.; Harding D.J.; Lamont M., 2010. “Reconsidering culture 
and poverty”, en The Anals, AAPSS, n° 629, pp. 6-27

Soriano, Ramón, 2004, Interculturalismo. Entre liberalismo y comunitaris-
mo. Córdoba (España): Editorial Almuzara.

UNESCO, 2002, “Universal Declaration on Cultural Diversity”, 
Adoptada por la 31 Sesión de la UNESCO General Conferen-
ce, Paris: UNESCO.

UNESCO, 1996, “Our creative diversity”, (Report of  the World 
Commission on Culture and Development), Paris: UNESCO. 

UNESCO, 2005, “Convention on the Protection ofthe Diversity of  
Cultural Contents and Artistic Expressions”- París: UNESCO

United Nations General Assembly, 2007 ‘Declaration on the Rights 
of  Indigenous Peoples’, G.A. Res. 61/295, 13 September, 
New York.

Wieviorka, M. and J. Ohana, (eds), 2001, La différence culturelle: Une 
reformulation des débats. Paris: Balland.

http://www.laviedesidees.fr/Peut-on-parler-des-classes.html
http://www.laviedesidees.fr/Peut-on-parler-des-classes.html
http://ann.sagepub.com/content/629/1/6.full.pdf+html
http://ann.sagepub.com/content/629/1/6.full.pdf+html

	_GoBack

