PARADOJAS Y AMBIGUEDADES DEL
MULTICULTURALISMO: LAS CULTURAS NO SOLO SON
DIFERENTES, SINO TAMBIEN DESIGUALES

Paradoxes and ambiguities of multiculturalism:
cultures are not only different but also unequal

Gilberto Giménez

La diferencia cultural y sus correlatos en el plano axiolégico y nor-
mativo, como “el derecho a ser diferentes” y “el respeto a las di-
ferencias culturales”, se han convertido en axiomas centrales e in-
controvertibles de nuestro tiempo. Son conceptos que se esgrimen
contra la discriminacién, el racismo y la intolerancia por razones
culturales. Pero sus defensores y promotores coquetean a veces pe-
ligrosamente con el relativismo cultural, en términos substantivos
y no solo metodoldgicos, al afirmar que todas las diferencias cul-
turales son igualmente valiosas y dignas de ser conservadas por el
s6lo hecho de ser diferentes. Sin negar el principio del necesario
reconocimiento de la pluralidad cultural en el ambito del derecho
y de las politicas publicas, este trabajo pretende introducir dos co-
rrectivos fundamentales: 7) es valido celebrar y exaltar las diferen-
cias culturales, pero sin encubrir sus fundamentos estructurales, que
son la estructura de la desigualdad social y la disimetria del poder:
las culturas no sélo son diferentes, sino también desiguales; 2) es
valido celebrar y exaltar las diferencias culturales, pero sin debilitar
o cancelar al mismo tiempo, contradictoriamente, esas mismas dife-
rencias mediante la instauracién del individualismo globalizado, que
es precisamente lo que hace el estado y las instituciones centrales
de la modernidad, convirtiendo las diferencias culturales en “dife-
rencias de fachada”. Palabras clave: Diferencia cultural, multiculturalismo,
relativismo cultural, designaldad social, individualismo globalizado.

* Investigador del Instituto de Investigaciones de la UNAM y director de esta revista.

Se autoriza la copia, distribucién y comunicacion publica de la obra, reconociendo la autoria, sin fines comerciales y sin autorizacion
para alterar, transformar o generar una obra derivada. Bajo licencia creative commons 2.5 México
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/2.5/mx/



Abstract: Cultural difference and its correlates at the axiological and normative level,
such as “"the right to be different” and “respect for cultural differences”, have become
central and undeniable axioms of our time. For cultural reasons, these are concepts that
are used against discrimination, racism and intolerance. But their proponents and promo-
ters sometimes flirt dangerously with cultural relativism, in substantive rather than just
methodological terms. They do so by asserting that all cultural differences are equally
valuable and worthy of being preserved for the sake of being different. Without denying
the principle of the necessary recognition of cultural plurality in the field of law and pu-
blic policy, this paper seeks to introduce two fundamental correctives: (1) it is valid to
celebrate and exalt cultural differences but without hiding their structural foundations,
which are the structure of social inequality and the dissymmetry of power: cultures are
not only different but also unequal 2) it is valid to celebrate and exalt cultural differences
but without simultaneously weakening or cancelling these contradictions, through the es-
tablishment of globalized individualism, which is precisely what the State and the central
institutions of modernity do by converting cultural differences in “facade differences”.
Keywords: Cultural difference, multiculturalism, cultural relativism, social inequality, glo-
balized individualism.

1. La diferencia cultural y el derecho a ser
diferente

1 : n esta presentacion me propongo analizar el uso ideoldgico de

Ad__4un concepto central y estratégico en nuestros dfas en el plano
de las politicas publicas, de la academia y hasta de la vida cotidiana:
el concepto de djferencia cultural'y de su correlato axioldgico obligado:

el respeto a las diferencias culturales; o vistas las cosas desde el punto de

vista de los grupos que lo reivindican y reclaman, del “derecho a ser
diferente”.
En efecto, como dice el sociélogo hindu Raj Isar' (20006; 23;372),

La oleada actual del culturalismo ha transformado la nocién de
diversidad cultural de simple atributo de la condicién humana —y
objeto de la antropologia—, en una metanarrativa normativa en
la que la cultura es considerada como ‘fuente de una perpetua e
irreductible diversidad del género humano (en la mayoria de los ca-
sos, deseable y merecedora de preservacion consciente) (Bauman,
1992); o en términos de la movilizaciéon consciente de las diferen-
cias culturales al servicio de politicas nacionales o transnacionales
mas amplias (Appadurai, 1996: 15).

1 Judhishthir Raj Isar, Profesor en The American University of Paris, experto en His-
toria Cultural y Politicas interculturales, ex funcionario de la UNESCO.

Afo 11, num. 22, marzo, 2017



La cuestion de la diferencia se abrié camino en el pensamiento
occidental a rafz de cambios de gran envergadura como la contesta-
ci6n de la cultura tradicional, la emergencia de movimientos sociales
que promovian estilos de vida alternativos, las reivindicaciones étni-
cas y nacionalistas, la intensificacion de los fenémenos migratorios y
la globalizacion. Estos cambios pusieron en crisis la homogeneidad
y la universalidad de las estructuras y de las representaciones de la
sociedad. En consecuencia, se produjo un transito de la unicidad a
la diferencia, que provoco el surgimiento de un conjunto de proble-
maticas politicas y especulativas.

2. La diferencia cultural, raiz del
multiculturalismo

La entronizacién de la diferencia cultural como concepto estraté-
gico y valor central de la modernidad, gener6 la idea de multicultu-
ralismo, un paradigma filoséfico y politico-programatico que tiene
otigenes canadienses.

En efecto, al parecer fue el gobierno canadiense el que lo intro-
dujo por primera vez a finales de los afios 1960 (Azurmendi, 2002).
Por lo que sabemos, ante la pretension separatista de la provincia
de Quebec, el Gobierno acund por primera vez el término “multi-
cultural” para denotar las tres entidades sociales de la Federacion: la
angléfona, la francéfona y la de los aborigenes (indios, inuits y mes-
tizos de once grupos lingiifsticos y unos 35 pueblos diferentes). De
este modo el Gobierno reformulaba la cuestion del Estado-nacion
y rectificaba las practicas forzadas de anglo-homogeneizacion, tra-
tando al conjunto de los ciudadanos por bloques o etnias separadas
en razén de su origen u horizonte lingtistico. Al mismo tiempo, el
Gobierno canadiense también alter6 su clasica politica homogenei-
zadora de la inmigracién, pasando a tratar a los inmigrantes como
si fuesen otras etnias mas, y fomentando institucionalmente ciertas
diferenciaciones en razén de cada grupo de inmigrantes.

A partir de aqui, nos dice Azurmendi (2002), el multiculturalismo
afloré de inmediato a las aulas universitarias como asunto relativo

www.culturayrs.org.mx Cultura y representaciones sociales



a unas minorfas culturales cuyos derechos no se satisfacian. Muy
pronto estas supuestas minorias fueron ampliadas al colectivo de
gays v lesbianas, mujeres y hasta discapacitados.

Una vez sefialados estos antecedentes, procedamos a explorar
el campo conceptual asociado al término en cuestién. La idea que
subyace en el multiculturalismo es la necesidad de reconocer las di-
ferencias y las identidades culturales. Es la primera expresion del
pluralismo cultural que promueve la no discriminacién por razones
de raza o de la diferencia cultural, asi como el derecho a ello.

En esta perspectiva suele distinguirse entre multiculturalismo
como concepto descriptivo, como concepto normativo y como
concepto politico-programatico.

En cuanto concepto descriptivo denota una situaciéon de hecho
que caracteriza a las sociedades contemporaneas: la presencia en un
mismo espacio de soberania de diferentes identidades culturales.

En cuanto concepto normativo —que es el que aqui nos inte-
resa— el multiculturalismo constituye una ideologfa o una filosofia
que afirma, con diferentes argumentos y desde diferentes perspec-
tivas tedricas, que es moralmente deseable que las sociedades sean
multiculturales. Aqui cabe distinguir entre una versién radical y una
version moderada o templada del multiculturalismo.

La version radical, defendida por algunos sectores de la izquier-
da social-democrata que se reclama del posmodernismo, y apoyada
por académicos como Charles Taylor (2001), tiende a legitimar las
diferencias por si mismas y en si mismas desde una posicion relati-
vista y “comunitarista’. En consecuencia, otorga a toda comunidad
cultural que vive en el seno de una sociedad democratica, un dere-
cho ilimitado a conservar y practicar sus creencias y costumbres,
independientemente de su conformidad o no conformidad con los
valores y principios morales y juridicos que rigen en la sociedad de
acogida. El argumento se basa en la inexistencia de criterios y fun-
damentos universales que permitan juzgar politica o moralmente las
culturas diferentes y sus practicas.

En su version moderada, el multiculturalismo acepta y preconiza
la convivencia de culturas diferentes, pero dentro de un marco inte-

Afo 11, num. 22, marzo, 2017



grador comun, es decir, bajo el imperio de los principios y valores
fundamentales en los que se sustenta la sociedad receptora. Con
otras palabras, el multiculturalismo no puede ser indiscriminado,
porque entonces desembocaria en el relativismo absoluto y en la
exaltacion de las diferencias, lo que a su vez conducirfa a la segrega-
cién y al ghetto.

En conclusién, la diferencia cultural como concepto estratégico
y valor central esta en la rafz del multiculturalismo (y de la intercul-
turalidad voluntaria).

3. Legitimacion y celebracion de la
diferencia

La diversidad cultural como nocién estratégica adquiere legitimidad
politica internacional gracias a un documento trascendental elabo-
rado en 1996 por la Comisién Mundial de cultura y Desarrollo de la
UNESCO, titulado precisamente “Our Creative Diversity” (Nuestra
diversidad creadora). Este documente ofrece, por asi decitlo, la fi-
losofia y los argumentos centrales que suelen movilizarse en la cele-
bracién de la diversidad cultural. Por ejemplo: la diversidad y el mul-
ticulturalismo vuelven la vida mas interesante y colorida; amplian
el horizonte de los pueblos; facilitan la creatividad y la innovacion;
mejora y fortalece la ciencia haciéndola mas innovadora; la biodi-
versidad y la diversidad cultural estd intimamente relacionadas, etc.

A iniciativa de Francia y Canada, la UNESCO también produjo
en 2001 una “Declaraciéon Universal sobre la diversidad cultural”,
que en su art. 8 define los bienes y servicios culturales como “mer-
cancias de un género unico y especial”. Su propésito era legitimar
las politicas adoptadas por los gobiernos para proteger los bienes y
servicios culturales producidos en el ambito nacional (se trata de la
famosa “excepcion cultural” franco-canadiense).

También el Consejo de Europa emiti6é en 2004 una Declaracién
por la que adopta el multiculturalismo como principio central de
su politica cultural. En esa Declaracién, se define a Europa como
“unidad de diversidades”.

www.culturayrs.org.mx Cultura y representaciones sociales



Finalmente, en octubre de 2005 la UNESCO produce otro do-
cumento titulado “Convencién para la proteccién de la diversidad
de los contenidos culturales y de las expresiones artisticas”, con el
laudable proposito de estimular el dinamismo de la produccion cul-
tural contemporanea, en lugar de ejercer un rol meramente protec-
cionista.

Esta impresionante legitimacion politica internacional de la di-
versidad cultural, explica también la multiplicaciéon y difusién a ni-
vel global de las celebraciones y festivales dedicadas a exaltar como
valor en si mismo las diferencias culturales, en un marco a veces
abiertamente relativista. Por ejemplo, John Boli y Michael A. Eliot
(2008; 23; 540) refieren que cada aflo, particularmente en primavera,
los colegios y las universidades norteamericanas organizan en sus
campus el “dia internacional” (“Infernational day”’), una celebracion
colectiva de la diversidad cultural en la que estudiantes de las mas
diferentes regiones y paises ofrecen informacion sobre las particu-
laridades exdticas de su cultura de origen, ilustrandolas, entre otras
cosas, con musica, trajes tipicos, danzas tradicionales y platillos na-
cionales.” Segun los autores citados, lo mismo ocurre en varias uni-
versidades europeas, particularmente de Noruega y Francia, y tam-
bién en algunas universidades chinas. Pero estas celebraciones se or-
ganizan no solamente en las escuelas y universidades, sino también
en las ciudades (Paris, Avignon, Barcelona). Asi, por ejemplo, en el
Seminario Internacional “Los desafios de la ciudad del siglo XX17,
celebrado en la ciudad de México en mayo de 2015, el catedratico
catalan Ricard Zapata Barrero afirmé que Barcelona era la primera
ciudad intercultural de Europa, porque habia incorporado en su ca-
lendario anual de fiestas elementos de otras culturas, como la Cabal-
gata de los jinetes negros, en enero, en lugar de los Reyes Magos).
Como siguen refiriéndonos Boli y Eliot (2008: 541), la Asociacion
de los Paises del Sudeste Asiatico (ASEAN) ofrece una Semana Cul-
tural bienal, cuya organizacion va realizando cada pais miembro por
rotacion, con el objeto de apreciar la diversidad cultural de los paises

2 Vg, los thailandeses preparan platos de gang gai y moo dang, los indios danzan Dholi
Taro, y los mexicanos preparan enchiladas.

Afo 11, num. 22, marzo, 2017



de la region. Y, en fin, la UNESCO ha patrocinado la fijacion del 9
de agosto de cada afo, a partir de 1995, como el Dia de los Pueblos
Indigenas del Mundo (Day of the World's Indigenons People).

Siguen diciéndonos Boli y Eliot (2008: 541):

En el plano transnacional, los paises de todo el mundo estin
repletos de defensores de la diversidad y de la diferencia. Las orga-
nizaciones gay y lesbianas se manifiestan en apoyo de las diferencias
en materia de preferencias sexuales casi en todo el mundo (Frank
y McEneaney, 1999). Las minorias étnicas y raciales se movilizan
para proteger sus culturas y tradiciones distintivas tanto en el plano
nacional como en el global (Olzak, 2006). Y las organizaciones in-
ternacionales no-gubernamentales (ONGS) trabajan sin descanso
para proteger a los pueblos indigenas y sus hdbitats, y para preservar
las culturas locales (Niezen, 2003). [...] Las naciones sin Estado
(Aceh en Indonesia, Catalufia y Pais Vasco en Espafia, Gondwa-
na en la India y Skdne en Suecia) ondean sus propias banderas y
promueven sus lenguas o dialectos distintivos, algunas de ellas bus-
cando su autonomia o independencia de sus respectivos estados
nacionales.

Por ultimo, la ONU patrociné e instituy6 la Década Internacio-
nal de los Pueblos Indigenas del mundo (1995-2004), y la Asamblea
General de la misma organizacion adoptéd en 2007 una Declaracion
de los Derechos de los Pueblos Indigenas que ofrece toda una pa-
noplia de protecciones para sus miembros.

En correspondencia con todo esto,

... las ideologfas que promueven la diversidad y el multicultu-
ralismo han sido abrazadas ampliamente. En las comunidades, en
la escuela, en el lugar de trabajo, en los partidos politicos y en las
series de television, la diversidad es encomiada, y ha sido institucio-
nalizada en las politicas y practicas a través del mundo entero (Boli
y Eliot, 7bid.)

El multiculturalismo es la politica oficial del gobierno en varios
paises, expresado en la legislacion (vg., el Canadian Multiculturalism

www.culturayrs.org.mx Cultura y representaciones sociales



Act de 1985), en periodos celebratorios (v.g., el Afio del Multicultu-
ralismo en Suecia) y en los curricula de las escuelas publicas.

4. Primera critica: la sobrevaloracion
de las diferencias culturales encubre la
desigualdad politica y social

Los analisis criticos que siguen no se proponen descalificar en si
mismas las tesis que reivindican el reconocimiento de las diferencias
culturales, el respeto de las mismas y el “derecho a ser diferentes”,
sino su funcionamiento ideolégico en el discurso y en la practica de
sus promotores, asi como en las politicas publicas del estado.

La primera critica, ampliamente desarrollada por algunos soci6-
logos, como Zigmunt Bauman (2001), es la de que la reivindicacién
de las diferencias culturales, planteada en términos exclusivamente
culturalistas, encubre e invisibiliza las desigualdades econémicas y
politicas que en gran parte les sirven de base y les han dado ori-
gen. Ademas, este efecto claramente ideoldgico se refuerza por la
tendencia (implicita) de sus defensores a absolutizar las diferencias
culturales presentandolas en términos abiertamente relativistas, me-
diante la afirmacion de que todas las diferencias son buenas y dignas
de ser preservadas por el solo hecho de ser diferentes (Bauman, p.
106). Por consiguiente, no es “politicamente correcto” no digamos
ya criticar, sino comparar entre si las diferencias culturales. *

Por lo que toca al primer punto, las culturas no funcionan como
variables independientes y en si mismas autosuficientes —como
pretende el “programa fuerte” de la sociologia cultural de Jeffrey
Alexander— sino siempre en estrecha articulacién con sus bases
econdémicas y politicas. Es decir, las culturas siempre se veran afec-

3 En una publicacién relativamente reciente, Ramén Soriano (2004) se propone esbo-
zar una especie de interculturalismo juridico que supuestamente supera los inconve-
nientes tanto del liberalismo como del comunitarismo en materia de relaciones entre
diferentes culturas. Soriano plantea como principio regulador bésico no sélo la tesis
de la ignal dignidad, sino también del jgual valor de todas las culturas, y deriva de alli
un cédigo de reglas minimas (bajo el nombre pomposo de “ética procedimental de
convergencia”) inspirado en la ética comunicativa de Habermas, y destinado a regu-
lar las relaciones interculturales bajo el principio de la paridad o simetria de todas las
culturas.

Afo 11, num. 22, marzo, 2017



tadas y en cierto modo configuradas por la estructura de la desigual-
dad socio-econémica y por las relaciones de dominacién politica
dentro de las cuales se hallan inscritas. Para decitlo de otro modo,
la pobreza material tiende a engendrar una “cultura de la pobreza”
(Oscar Lewis, 1958; Small ML, Harding DJ, Lamont M., 2010) y
“gustos de necesidad” por oposicion a “gustos de libertad” (Bout-
dieu, 1991: 379 y ss.)

El verdadero principio de las diferencias que se observan en el
terreno del consumo y bastante mas alla, es la oposicion entre gustos
de lujo (o de libertad) y los gustos de necesidad. Los primeros son propios
de aquellos individuos producto de unas condiciones materiales de
existencia definidas por la distancia con respecto a la necesidad, por las
libertades o, como a veces se dice, por las facilidades que asegura la
posesion de un capital; los segundos expresan, en su propio ajus-
tamiento, las necesidades de las que son producto. [...] La idea de
gusto, tipicamente burguesa, puesto que supone la absoluta libertad
de eleccidn, esta tan estrechamente asociada con la idea de libertad,
que cuesta trabajo concebir las paradojas del gusto de necesidad.
[...] El gusto por necesidad sélo puede engendrar un estilo de vida
en si, que sélo es definido como tal negativamente, por defecto, por
la relacién de privacién que mantiene con los demds estilos de vida.
Para los unos los emblemas electivos, para los otros los estigmas
que llevan hasta en su propio cuerpo (Bourdieu, 1968: pp. 177-178)

Segun Bourdieu, la sumision a la necesidad que inclina a las clases
populares hacia una “estética” pragmatica y funcionalista,

... rtechazando la gratuidad y la futilidad de los ejercicios forma-
les y de cualquier especie de arte por el arte, se encuentra también
en la base de todas las elecciones de la existencia cotidiana y de un
arte de vivir que impone la exclusion de las intenciones propiamen-
te estéticas como si de “locuras” se tratase (p. 385).*

Asi como no se puede separar las diferencias culturales de las es-
tructuras de la desigualdad socio-econémica, tampoco se las puede

4 Segun Bourdieu, el cédigo cultural dominante afirma el predominio de la forma —y
por lo tanto de la estilizacién de la propia vida— sobre la funcién. El cédigo de la
cultura popular, en cambio, funciona al revés.

www.culturayrs.org.mx Cultura y representaciones sociales



separar del campo del poder, para seguir con Bourdieu. Es decir, 1a
cultura funciona inexorablemente dentro de un contexto politico
constituido por relaciones de poder. Por eso hablamos de culturas
dominantes y de culturas dominadas o subalternas, siguiendo una
tradicion antropologica que se remonta a Gramsci y a Alberto Cire-
se, y culmina en nuestros dias en la antropologia francesa con auto-
res sefieros como Olivier Schwart, recordemos que para Gramsci...

... la posicién de clase subalterna y/o dominante determina una
gradacién de niveles jerarquizados en el ambito de la cultura, que
van desde las formas mas elaboradas, sistematicas y politicamente
organizadas, como las ‘filosofias’ hegemonicas y, en menor grado, la
religion, a las menos elaboradas y refinadas, como el sentido comuin
y el folklore, que corresponden grosso modo a lo que suele denomi-
narse “cultura populat’

Para Cirese, “los estudios demologicos se ocupan de la diversidad
cultural que acompafia o corresponde a la diversidad social”. La ne-
cesaria inscripcion de la desigualdad social y del poder en el orden
de la cultura, es interpretada por Alberto Cirese (Cultura hegemonica
¢ culture subalterne, 1976) como “desniveles culturales internos a las
sociedades llamadas ‘superiores’ ”, expresion que en los escritos de
este autor indican una subdivision general de los hechos culturales
en el interior de las formaciones nacionales en dos grandes niveles:
el de la cultura hegemonica y el de las culturas subalternas. Ambos
niveles se hallan conectados con la divisiéon de clases y con la consi-
guiente desigualdad en la distribucion del poder y en el disfrute de
los bienes culturales.

Y ya en nuestros dias, Olivier Schwart (2011) propone como
hipétesis que la nocion de “clases populares” designa explicita o
implicitamente en historia y en sociologia a grupos que se caracte-
rizan por la conjuncién de dos tipos de propiedades: por una parte,

5 La posicion de Gramsci frente a la variedad de los hechos culturales es abiertamente
valorativa y politicamente selectiva. Sus criterios de valoracién son, en ultima instan-
cia, los de la hegemonia: capacidad dirigente, fuerza critica y aceptabilidad univer-
sal. En virtud de estos criterios, Gramsci no duda en descalificar el particularismo
estrecho, el caracter heterdclito y el frecuente anacronismo de la cultura subalterna

tradicional”. (Giménez, 2005, p. 61.)

Afo 11, num. 22, marzo, 2017



propiedades de posicion social; y por otra, propiedades “culturolo-
gicas”. Las primeras se refieren a la condiciéon dominada, inferior
o subalterna que es comun a las clases populares, sobre todo en el
plano econémico y politico.® Las segundas tienen que ver con la
“alteridad” o separacion cultural en lo relativo a sus modos y estilos
de vida, con respecto a los de las clases dominantes.” “Posicion do-
minada” significa subalternidad y subordinacién en la divisién social
del trabajo y en las relaciones politicas y sociales, las cuales generan
vulnerabilidad de las condiciones de existencia (que no implica ne-
cesariamente miseria), inseguridad y la falta de recursos. La “alteri-
dad” o “separacion cultural” implica cierta discontinuidad cultural
con respecto a las normas dominantes, deposesion y produccion
de formas de vida propias (alteridad positiva, formas de autonomia
relativa).

La conclusion obligada de lo dicho hasta aqui, es la de que las
culturas realmente existentes, no sélo son diferentes, sino también
desiguales y jerarquizadas en virtud de su inscripcion obligada en la
estructura de la desigualdad social. Toda la tradicién antropologica
y sociologica ha sostenido siempre esta tesis y la ha comprobado
una y otra vez hasta convertirla en una especie de “sentido comun”
de las ciencias sociales. Por eso, a ningin sociélogo o etndlogo se
le ha ocurrido antes que alguna vez se llegarfa a cuestionar esta tesis
con la afirmacién de que las culturas sélo son diferentes, y como
tales dignas de reconocimiento y de igual respeto, porque son resul-
tado de una libre eleccién por parte de sus portadores. Por lo tan-
to, serfan igualmente respetables las culturas florecidas en terrenos
de pobreza, necesidad y privacion, y las culturas de lujo nacidas en
los recintos del poder, de la opulencia y del refinamiento. Y nadie
deberia pretender encaminar a las primeras hacia “una forma supe-
rior de cultura y de concepcién del mundo” mediante una “reforma
intelectual y moral”, como queria Gramsci, porque serfa un grave

6 Se trata de una evidente reminiscencia del viejo concepto de “subalternidad instru-
mental” de Gramsci.

7 Quizas fue esto lo que quiso expresar Mario Alberto Cirese (1976: 10 ss5.) con su me-
tafora de los “desniveles culturales”, no como teorfa, sino como la descripcién de un
estado de hecho que ha existido “en todas las sociedades conocidas hasta el presente”
y que puede darse en mayor o menor grado (Cirese, 2008: 144 ss,)

www.culturayrs.org.mx Cultura y representaciones sociales



atentado contra el respeto a las diferencias y el sagrado “derecho a
ser diferente”.

En cuanto al relativismo cultural que implicita o explicitamente
encuadra la teorfa de la diversidad cultural y el multiculturalismo, sa-
bemos que es insostenible en términos epistemologicos y conduce
a un callejon sin salida. Es cierto que, en la tradicion antropologica
norteamericana, el “particularismo histérico” de Franz Boas ha en-
fatizado y documentado —contra el rigido esquema evolucionista
de Taylor— la pluralidad histérica irreductible de las culturas, y que
el reconocimiento de esta pluralidad lo obligé (a él y a sus discipu-
los) a adoptar como método de analisis el relativismo cultural. Pero
en este caso se trataba de un relativismo metodoldgico, que obliga al
antropoélogo a superar el etnocentrismo y a estudiar las diversas cul-
turas en de sus propios términos, y no de un relativismo filoséfico
segun el cual todas las culturas poseen igual dignidad e igual valor,
como pretenden el comunitarismo y el culturalismo contemporaneo.

5. La critica de Bauman: el
reconocimiento cultural sin
redistribucién socio-econdmica “no tiene
dientes”

Zigmunt Bauman ha interpretado esta posicion relativista como
consecuencia y reflejo del Gran descompromiso (The great Disenga-
gement or the Great Transformation) que caracteriza a nuestra época, in-
cluyendo a los intelectuales (“traicién de los clérigos”). No hay que
olvidar, dice el autor, que se ha perdido el compromiso con la utopia
y la prospectiva de una sociedad mejor —que sélo pueden nutrirse
del didlogo y la confrontacion critica entre la diversas culturas—,
decretando que todas las culturas se valen y tienen igual derecho a la
estima social. En la era liquida —sigue diciéndonos Bauman— to-
dos han abandonado el modelo de la justicia social como el horizon-
te ultimo del desarrollo humano (p.74). Ya no tenemos una vision
clara del destino ultimo de la sociedad, y en lugar de legislar para un

Afo 11, num. 22, marzo, 2017



“nuevo orden social”, invocamos los derechos humanos individua-
les y el multiculturalismo.

Segun el autor que estamos citando, el problema no radica en la
reivindicacién del derecho al reconocimiento de la diversidad cultu-
ral —que nadie en su sano juicio cuestiona— sino en su separacion
del derecho a la redistribucion. Lo que ha ocurrido es la separacion
entre la politica cultural de la diferencia y la politica social de la igual-
dad (culturalismo), y hoy en dia la justicia requiera tanto la redistri-
bucién como el reconocimiento. Después de todo, dice Bauman,
se plantea la cuestion del reconocimiento porque ciertas categorias
de personas se sienten en estado de privacion y consideran que esta
privaciéon es injusta; por eso el reconocimiento sin la redistribucion
“carece de dientes”, porque en el contexto del culturalismo contem-
poraneo, e/ derecho a la diferencia implica también el derecho a la indiferencia
hacia todas las culturas.

Por esta razon hay que volver a plantear el problema del reco-
nocimiento en el marco de la justicia social, y no de la “autorealiza-
cién”, como prefieren Charles Tylor y Axel Honnet, voceros de la
actual tendencia culturalista.

Seguin Bauman, las demandas de redistribucién invocadas en
nombre de la igualdad son vehiculos de didlogo y de integracion,
mientras que las demandas de reconocimiento limitadas a la pura
distincién cultural promueven la division, la separacion y finalmente
la ruptura del dialogo.

Si el reconocimiento se define como el derecho a la igual parti-
cipacion en la interaccién social, y si este derecho se concibe como
una cuestién de justicia social, entonces no se sigue que cada quien
tiene igual derecho a la estima social (lo que significarfa, en otras
palabras, que todos los valores son iguales y que cada diferencia es
digna de cultivarse por el solo hecho de ser diferente); sino que cada
quien tiene igual derecho a buscar la estima social en condiciones de

igual oportunidad (p. 78).

En efecto, no toda diferencia tiene igual valor, y algunos modos
de vida y formas de estar juntos son superiores a otros.

www.culturayrs.org.mx Cultura y representaciones sociales



Congruente con su posicion anti relativista, Bauman afirma que
el pluralismo cultural no es un valor en si mismo y por si mismo;
su valor deriva de la esperanza de que a partir del mismo se puede
mejorar la calidad de la existencia compartida en el planeta. Por eso
opina que la variedad cultural sélo es el punto de partida, pero no
la meta final del desarrollo humano. El derecho a la diferencia no
significa asumir que las diferencias existentes merecen la perpetua-
cién por el s6lo hecho de ser diferentes; significa mas bien otorgar
plena libertad a todos los grupos humanos para explorar diferentes
caminos y asi descubrir mejores formas de humanidad y de convi-
vencia social; pero no todos los caminos explorados son a priori de
igual valor, sino que su verdadero valor recién se establece por via
de la comparacion y del dialogo intercultural que permiten filtrar y
tal vez hibridar las mejores experiencias de convivencia con nuestros
semejantes y con la naturaleza.

Quisiera terminar este apartado con un texto lapidario y contun-
dente del mismo Zigmunt Bauman (2001), que en mi opinion sinte-
tiza en forma brillante su posicion teodrica y politica en esta materia:

La nueva indiferencia a la diferencia es teorizada como recono-
cimiento del “pluralismo cultural”, y la politica informada y sus-
tentada por esta teorfa se llama a veces “multiculturalismo”. Apa-
rentemente el multiculturalismo es guiado por el postulado de la
tolerancia liberal y por la voluntad de proteger el derecho de las
comunidades a la autoafirmacién y al reconocimiento publico de
sus identidades elegidas o heredadas. Sin embargo, en la practica
el multiculturalismo funciona muchas veces como fuerza esencial-
mente conservadora: su efecto es rebautizar las desigualdades, que
dificilmente pueden concitar la aprobacién publica, bajo el nombre
de “diferencias culturales”, algo deseable y digno de respeto. De
esta manera la fealdad moral de la privacién y de la carencia se reen-
carna milagrosamente como belleza estética de la variedad cultural.
Lo que se pierde de vista en este proceso es el hecho de que el im-
perativo del reconocimiento carece de dientes si no esta sustentado
por la practica de la redistribucién, y el de que la afirmacién comu-
nal de la distincién cultural ofrece poca consolacién para aquellos

Afo 11, num. 22, marzo, 2017



en cuyo nombre otros ya hicieron su “eleccién” —por cortesia de
la creciente desigualdad en la distribucién de recursos—. (p. 107).

6. Segunda critica: las diferencias
culturales como “diversidades de
fachada”

Dos socidlogos norteamericanos, John Boli y Mihael Elliot (2008:
540), de la Universidad de Emory, Atlanta, van atin mas lejos en su
critica de las politicas de la diferencia cultural y del multiculturalismo,
asi como de su celebracién acritica e ideoldgica: afirman que /as di-
ferencias tan apasionadamente defendidas y reivindicadas, encubren en realidad
todo lo contrario: su extincion y evaporacion gradual mediante el proceso de
individualizacion permanente que opera en nuestros dias la globalizacion en
todas las instancias de la sociedad, desde la econdmica hasta la cultural, pasando
por la politica.

Por eso, las diferencias ondeadas y defendidas como banderas
no pasan de ser “diversidades de fachada” que se van desmoronan-
do rapidamente ante el ascenso incontenible de la individualizacion,
que es la fuerza real que opera en nuestras sociedades contempora-
neas a nivel global.

Boli y Elliot no se proponen discutir las virtudes o defectos de la
diversidad cultural, sino cuestionar el grado de profundidad de las
diferencias evocadas o ejemplificadas por los defensores a ultranza
de la diversidad y del multiculturalismo. Afirman que, a pesar de los
festivales y de las celebraciones multiculturales que exhiben arte-
factos, danzas dramatizadas, coreografias, gastronomias fabulosas y
estilos de vida exéticos y sorprendentes de diferentes regiones y pai-
ses, en realidad existe mucho menos diversidad de lo que nuestros
ojos perciben. En lo que sigue, trataremos de sintetizar lo esencial
de su argumentacion.

Los citados autores comienzan sefialando el ascenso del indivi-
dualismo como filosofia e ideologia hegemonicas en la modernidad.
El principio fundamental es el primado del individuo y la igualdad

www.culturayrs.org.mx Cultura y representaciones sociales



fundamental (sameness) de todo ser humano a pesar de las diferen-
cias. Todos compartimos la misma constituciéon biolégica y la mis-
ma fisiologia; todos nos desarrollamos fisica y mentalmente a través
de procesos similares, somos igualmente vulnerables a los mismos
alimentos fisicos y a los mismos desérdenes psicolégicos. Mas aun,
todos los individuos tienen el mismo valor y, por lo tanto, los mis-
mos derechos esenciales. Por lo tanto, en el fondo no somos diferentes,
o no lo somos de manera importante: tenemos las mismas necesi-
dades, deseos, aspiraciones, suefios y derechos. Nuestras diferencias
son menores de lo que parecen y mas bien ponen de manifiesto
cuan similares somos, porque indican la variedad de modos en que
las culturas y las sociedades humanas afrontan las necesidades y ali-
mentan esperanzas que son, después de todo, las mismas de perso-
na en persona y de lugar en lugar. (Como decfan irénicamente los
zapatistas en 1996, “Somos los mismos porque somos diferentes”).
El simple hecho de estar juntos —contindan diciendo Boli y
Elliot (2008)— proclamando nuestras diferencias y aceptandonos
mutuamente en un generoso y amplio abrazo que acuerda igual dig-
nidad, derechos y valor a todos, demuestra nuestra completa indiferencia a
esas diferencias. En otras palabras, nos damos la bienvenida reciproca
como puros y simples individuos, y rechazamos la existencia de di-
ferencias irreconciliables —basadas en raza, religion, género, etnici-
dad, preferencia sexual o cualquier otro rasgo diferenciador— que
vengan a interferir con nuestra mutua aceptacion. En otras palabras,
no nos tratamos como instancias de identidades colectivas, sino
como seres unicos e irrepetibles que nos desarrollamos en sintonia
del uno con el otro a través de nuestra ineluctable individualidad.

Yo puedo ser blanco, europeo, cristiano, varén y de nacionalidad
suiza, y td negra, africana, musulmana, mujer nacida en Mali; pero
descubramos juntos, a través de los velos de estas identidades ex-
ternas, (envoltorios de nuestra verdadera identidad), nuestro verda-
dero yo, la persona auténtica que somos, al ser humano compafiero
—mi hermano, mi amigo, mi amado. Yo soy Unico y tu etes unica.
Somos individuos humanos, y todo lo que compartimos en cuanto
tales nos une y nos acerca (p. 549).

Afo 11, num. 22, marzo, 2017



Pero —como subrayan Boli y Eliot— el individualismo asi en-
tendido no queda relegado sélo al ambito de la filosofia y de las
ideologfas: /as instituciones centrales de la modernidad lo promueven a nivel
global. 1.a economia de mercado, los sistemas escolares, los estados
burocraticos, las organizaciones formales, los sistemas legales ra-
cionalizados, etc., que son instituciones poderosas que se han ex-
pandido tremendamente en las dltimas décadas, han construido y
entronizado al individuo en cada rincén del planeta como unidad
fundamental de accién y de valor.

Probablemente, la institucion individualizante mas importante
sea la escolarizacion formal. En efecto, la escuela asigna tareas indivi-
duales, califica a los alumnos individualmente y trata a todos los ni-
flos como iguales, sin consideracion alguna de sus identidades colec-
tivas. Se acabaron los experimentos de “escuela nueva” con énfasis
comunitario, como la Escuela de Roches de los afios 1950 y 1960 en
Francia, o la Escuela de Summerhill de los afios 1920 en Inglaterra.

También la economia de mercado es una poderosa maquinaria
de individualizacién: las transacciones econdémicas, los sistemas de
salarios y de inversion y los derechos de propiedad son masivamente
individuales. Ademas, el sistema promueve la maximacion del interés
individual, el calculo individual y la autopromocién individual. Las
tarjetas de crédito son estrictamente individuales y personalizadas.

El Estado, por su parte, también promueve el individualismo en
la mayor parte de sus intervenciones: impuestos individualizados,
tarjetas de identificacion, sistema de pensiones, subsidios, sistemas
de justicia civil y criminal, etc.

En realidad, la mayor parte de las organizaciones formales tratan
a sus empleados y clientes prioritariamente como individuos, y sélo
secundariamente como instancias de colectividades y categorias.
Asi, las organizaciones deportivas se orientan esencialmente al de-
sarrollo de la autodisciplina y auto-superacion personal, y una gran
diversidad de formas de entretenimiento y de actividades recreativas
tiene también efectos individualizantes.

En resumen, virtualmente todas las instituciones globalizantes
cargan en hombros a individuos, de modo que sélo el individuo es

www.culturayrs.org.mx Cultura y representaciones sociales



considerado como “real” en muchos lugares, e incluso entre algunos
cientificos sociales.

6.1. La disolucion gradual de las
colectividades corporadas

Siempre segun los autores arriba mencionados, uno de los efectos
mas deletéreos del proceso galopante de individualizacion es la diso-
lucién gradual de las colectividades corporadas, y su transformacion
en simples grupos categoriales, con lo que se diluye y evapora una
de las fuentes mas fecundas e histéricamente mas solidas de la di-
versidad cultural. Lo que refuerza aun mas la tesis del debilitamiento
y de la insignificancia cada vez mayor de las diferencias culturales, a
pesar de su estruendosa exaltacion colectiva.

Aqui resulta obligatorio definir ambas formas de colectividades.
Boli y Elliot proceden en términos tipico-ideales. Asi, el modelo
tipico-ideal de las colectividades corporadas incluirfan los siguientes
rasgos: 7) los individuos que son miembros de la comunidad estan
fuertemente subordinados a la misma; 2) la colectividad no se con-
cibe como la suma de sus miembros, sino como una construccion
cultural independiente de los mismos y ontolégicamente de mayor
rango; 3) los miembros de una colectividad corporada no tienen
una existencia social significativa fuera de la misma: ellos pertenecen
a la entidad corporada en sentido fuerte; 4) correspondientemente,
las colectividades corporadas estan claramente delimitadas y tienen
una fuerte vida endégena; 5) en consecuencia, los miembros de los
grupos corporados no son individuos en sentido ordinario, sino ins-
tancias de la identidad corporada y de la cultura que le esta asociada;
6) el jefe del grupo (o del clan) encarna a la aldea o pueblo, y es el
repositorio de la opinién colectiva que de facto se convierte tam-
bién en opinién individual; 7) yo afiadirfa que los grupos corporados
comportan “memorias fuertes” que, a su vez, generan “identidades
fuertes.®

8 Los antropdlogos suelen hacer una distincion entre wemorias fuertes y memorias débiles.
Segun Candau (1998: 40), una memoria fuerte es una “memoria masiva, coherente,
compacta y profunda que se impone a la gran mayoria de los miembros de un grupo,
cualquiera sea su dimensién o su talla”. Este tipo de memoria es generadora de iden-

Afo 11, num. 22, marzo, 2017



Los grupos categoriales contrastan fuertemente con los anterio-
res: 1) carecen de significado independiente y de substancia onto-
légica; 2) tienen fronteras débiles y permeables, con pocas reglas
relativas a la membrecia; 3) son mas bien colecciones de individuos
que comparten algun rasgo particular, pero no una identidad ho-
listica o un entorno cultural denso; 4) los miembros individuales
tienen primacia sobre el grupo y deciden libremente cémo y cuando
activar la identidad categorial; 5) por consiguiente, la membrecia en
un grupo categorial es voluntaria (o casi), y la distintividad cultural
implicada en la membrecia es delgada y especifica; 6) los miembros
“pertenecen” a los grupos categoriales solo en el sentido débil de
que estan clasificados correctamente dentro de la categoria (es de-
cir, se ajustan a la definicién de la categoria), pero nadie se molesta
en checar si efectivamente es asi; /) finalmente, en contraposicion
con los grupos corporados, los colectivos categoriales se nutren de
memorias débiles que sélo pueden generar, a su vez, identidades
débiles y precarias

Como se echa de ver, la distincién anterior evoca grosso modo
la distinciéon de Tonnies entre comunidad y sociedad, y también se
parece a la distincion entre status adscritos y status adquiridos. En
México, los grupos corporados corresponden grosso modo a nuestras
comunidades étnicas mas fuertes y tradicionales.

Las colectividades corporadas habitualmente se basan en el pa-
rentesco —familia extensa, clan, tribu, pueblos indigenas, nacion—.
Pueden ser también territoriales, como una aldea o una region. Ade-
mas, pueden tener fundamentos religiosos o combinar varias carac-
terfsticas (v.g.,, grupos etno-religiosos).

Los grupos categoriales no son nuevos, por supuesto, y pode-
mos encontrarlos incluso en la prehistoria. Lo que si es nuevo es
su enorme proliferacién en las dltimas centurias con el surgimiento
de los Estados modernos, la economia de mercado, las organiza-
ciones formales, la investigacion cientifica, los sistemas tecnologi-

tidades igualmente fuertes. Tales suelen ser, por ejemplo, la memoria religiosa de las
Iglesias y de las denominaciones, la memoria étnica, la memoria genealégica, y otras
mas. L.a memoria débil, en cambio, es “una memoria sin contornos bien definidos,
difusa y superficial que dificilmente es compartida por un conjunto de individuos
cuya identidad, por este hecho, resulta relativamente inasible” (#bid.)

www.culturayrs.org.mx Cultura y representaciones sociales



cos, las estructuras ocupacionales y otras instituciones centrales de
la modernidad. Todo esto constituye y organiza una extraordinaria
diversidad en muchos niveles, pero segin los autores a quienes esta-
mos comentando, esta diversidad es parcial, limitada y mucho mas
externa a los individuos que las densas culturas de las colectividades
corporadas.

Llegamos asf a la argumentacion central de Boli y Elliot que pasa-
mos a resumir. Histéricamente hablando, las colectividades corpora-
das han sido no sélo las unidades primarias de la organizacion social
y de los significados culturales, sino también los principales /oci de
la distintividad cultural. Las tribus, grupos étnicos, naciones (en su
sentido original), etc., varfan enormemente en términos de etique-
ta, ritual, ornamentacién, lenguaje, organizacioén social y estructura
politica; estas variaciones reflejan visiones del mundo y esquemas
interpretativos altamente diferenciados, que funcionan como sopot-
tes de grandes diferencias en la identidad colectiva (“memorias e
identidades fuertes”), y de rebote, en la individual.

Pero ocurre que, en un mundo de individualismo expansivo y
exacerbado, las colectividades corporadas van perdiendo su fuer-
za de atraccion, y van adquiriendo cada vez mas las caracteristicas
propias de los grupos categoriales. Es decir, tienden a perder su
caracter adscriptivo para transformarse en colectivos voluntarios
donde la pertenencia es débil y hasta parece discrecional. Este es el
caso —frecuentemente observado por los antropélogos— de jo-
venes indigenas escolarizados que ya “no obedecen” a sus padres,
o de los migrantes que rompen toda relaciéon con sus comunidades
de origen y ya no reconocen sus obligaciones comunitarias para con
las mismas. Hoy en dia se puede renunciar hasta a la propia familia,
institucion adscriptiva por antonomasia. Se puede decir que incluso
los que se movilizan reivindicando sus diferencias y distintividades
étnicas —ug., en las ciudades—, ya han realizado desplazamientos
culturales cruciales: son gente que ha organizado sus vidas en térmi-
nos categoriales, en la direccion del individualismo voluntaristico e
igualitario, y no de identidades corporadas.

Afo 11, num. 22, marzo, 2017



7 Conclusién

Una conclusion evidente, si partimos de las argumentaciones pre-
cedentes, es la necesidad de ser mas criticos y vigilantes en la rei-
vindicacién y celebracion de las diferencias culturales y en nuestras
practicas de multiculturalismo o de interculturalismo.

Es preciso tomar conciencia de que en esta problematica se per-
fila claramente una doble contradiccion: por una parte, se celebra y
exalta las diferencias culturales en una perspectiva relativista; pero al
mismo tiempo se encubre sus fundamentos estructurales que son la
estructura de la desigualdad social y la disimetria del poder politico;
por un lado se celebra y exalta las diferencias culturales y se las esti-
mula mediante una pedagogia de dialogos y festivales interculturales;
pero, por otro lado, el estado y las instituciones centrales de la mo-
dernidad se empefan precisamente en cancelar o debilitar subrep-
ticiamente esas mismas diferencias, promoviendo el individualismo
globalizado. Con lo cual las diferencias remanentes se convierten
en simples “diferencias de fachada” que no anulan la unidad funda-
mental de los “diferentes” como individuos tnicos, autodirigidos y
empoderados, libres de las ataduras de las colectividades corporadas
y de las fuertes diferencias culturales que encarnan.

La primera contradiccion es generada por lo que Zigmunt Bau-
mann llama culturalismo, es decir, el tratamiento de las diferencias
bajo un angulo puramente cultural, olvidando sus condicionamien-
tos socio-econémicos y politicos. Es cierto que la cultura no es sélo
un apéndice de la estructura social o un mero reflejo de procesos
socio econémicos; pero tampoco es una variable autosuficiente e
independiente que pueda escapar de la “jaula de hierro” de la estruc-
tura econémica y de las relaciones de poder. Esto quiere decir que la
proteccion de las minorfas o, de modo mas general, de la diversidad
cultural no bastan por si solas para eliminar la discriminacion. Wie-
viorka afirma que estd muy bien que el multiculturalismo celebre y
trate de proteger la variedad cultural —por ejemplo, las lenguas mi-
noritarias (1998: 881)—, pero también reconoce que el aspecto cul-
tural no puede separarse de los aspectos econémicos y politicos. In-

www.culturayrs.org.mx Cultura y representaciones sociales



cluso en Canada, una sociedad tradicionalmente considerada como
multicultural, la proteccion de la diversidad cultural ya no garantiza
igual oportunidad, particularmente en lo concerniente al acceso al
empleo y a posiciones de poder. Por eso Wieviorka describe a Cana-
da como una forma de “culturalismo relativamente integrado”, en
la medida en que en ese pais la cuestion cultural aparece separada de
la cuestién econémica y politica.

En cuanto al relativismo substantivo que generalmente sirve de
marco, implicita o explicitamente, a la reivindicacion de la diversidad
cultural y del multiculturalismo, sabemos que resulta epistemologi-
camente inviable, a no ser que se la considere en términos puramen-
te metodoldgicos, a la manera de Boas. Pero debe subrayarse una
de sus consecuencias funestas: la legitimacion de practicas y de cos-
tumbres inaceptables. Si todas las culturas tienen que ser igualmente
respetadas y aceptadas, ya no hay cémo combeatir las costumbres in-
herentemente inaceptables, como la circuncisién femenina, la venta
de nifias indigenas, el machismo, etc. Los derechos humanos tienen
que prevalecer sobre la hipervaloracion de las diferencias.

La segunda contradicién arriba sefialada es la mas grave y pre-
ocupante, porque se trata de una contradiccién en sentido estricto
que incluye una afirmacién y su inmediata negacion a renglon segui-
do, como hemos visto. Por una parte, se exalta y celebra también la
diversidad cultural, pero por otra parte se la cancela para el media-
no y largo plazo mediante un proceso globalizado de individualiza-
cién que convierte las diferencias culturales en simples “diferencias
de fachada”, esto es, en diferencias superficiales e irrelevantes que
ocultan el individualismo globalizado como fuerza principal tras la
fachada de diversidad.

Segun Boli y Elliot (2008), las diversidades de fachada se extien-
den mas alld de las colectividades corporadas y de los grupos cate-
goriales. LLos aeropuertos y sus terminales, por ejemplo, son muy
diferentes en cuanto a su disefio arquitecténico y morfolégico. Pero
todos responden en forma estandarizada a los mismos requerimien-
tos técnicos y funcionales en cuanto al procesamiento de pasajeros,
sistemas de seguridad y manejo de equipajes, etc. Por lo tanto, su

Afo 11, num. 22, marzo, 2017



diversidad radica en sus fachadas, y no en sus operaciones o en las
experiencias que proporcionan.

Las diversidades de fachada también son comunes en la esfera
de consumo comercializado: se ofrecen los mismos productos, pero
con presentaciones, envoltorios y marcas diferentes. Los automo-
viles, por ejemplo, muestran una enorme variedad en cuanto a su
modelo, su amplitud, su estilo, sus accesorios, etc., para capturar
“nichos de mercado” diferentes: un Ferrari o un Lamborgini no se
parecen para nada a un Tsuru o a un Volkswagen escarabajo, pero
responden a requerimientos funcionales comunes en forma alta-
mente estandarizada, de tal forma que cualquier operador de valet
parkings puede manejarlos.

Se pueden multiplicar los ejemplos, pero el filésofo y socidlo-
go francés Jean Baudrillard los ha generalizado en su teoria de los
“simulacra”: se consumen las “fachadas” de los productos (modas,
marcas, modelos...), pero no su substancia, es decir, el referente
queda obliterado tras el significante.

En resumen: el mensaje que hemos querido formular en esta
presentacion es el siguiente: se puede ser un admirador entusiasta
de la variedad cultural sobre todo en sus versiones mas exoticas y
pintorescas, pero seguir siendo discriminadores, dominantes y racis-
tas con respecto a sus portadores en el plano econémico y politico;
se puede sentir un gran orgullo por el pasado indigena del pais y la
opulenta cultura mesoamericana (los indios muertos), pero seguir
siendo racistas con respecto a los indios vivos del presente; se puede
ser multicultural y hasta comunitarista en el plano de las diferencias
culturales, pero a la vez profundamente individualistas y anti-comu-
nitarios en el plano de los comportamientos econémicos y politicos
de la vida cotidiana. Y me dejaré convencer por el Dr. Zapatero de
que Barcelona es realmente la primera “ciudad intercultural” de Eu-
ropa, si me convence de que los barceloneses realmente le dan igual
oportunidad socio-econémica a los inmigrados africanos o ecuato-
rianos, y no se limitan a insertar algunas particularidades pintorescas
y exéticas de sus culturas en sus ciclos de festividades.

www.culturayrs.org.mx Cultura y representaciones sociales



Referencias bibliograficas

Alexander, Jeffrey, 2000, Sociologia cultural. Barcelona: Anthropos.

Appadurai, A., 1996, Modernity at Large: Cultural Dimensions of Glo-
balization. Minneapolis, MN.- University of Minnesota Press.

Azurmendi, Mikel, 2002. “La invenciéon del multiculturalismo”.
ABC, 18. 111, (reproducido en http://www.conoze.com/doc.
php?doc=1254)

Bauman, Z., 1992, Intimations of Postmodernity. London: Routledge.
Bauman, Z., 2001, Identity, Cambridge: Polity Press.

, 2004, Community, Cambridge: Polity Press.

Bennett, T, 2001, Differing Diversities: CulturalPolicy and Cultural Diver-
sity. Strasbourg: Council of Europe Publishing

, T., 2004, “Culture and Difference: The Challenges of Mul-
ticulturalism”, ponencia presentada en el simposium: ‘When
Culture Makes the Difference: The Heritage, Arts and Media
in Multicultural Society’, organizado por la Associazione per
I’Economia della Cultura y la Faculty of Foreign Languages
and Literatures, en la Universidad de Génova, del 19 al 21 de
noviembre de 2004.

Boli, John y Michael A. Eliot, 2008, “Facade Diversity. The indivi-
dualization of Cultural Difference”, en: International Sociology,
vol. 23(4): 540-560

Bourdieu, Pierre, 1991, La distincién. Madrid: Taurus.

Candau, Joé€l, 1998, Mémwoire et identité. Paris: Presses Universitaires de
France (PUF).

Cirese, Alberto M., Cultura hegemonica e culture subalterne, 1976, Paler-
mo (Italia): Palumbo Editore.

Elliott, M. A., 2007, “Human Rights and the Triumph of the Indivi-
dual in World Culture”, Cultural Sociology 1(3): 343—63.

Giménez, Gilberto, 2016, La teoria y el andlisis de la cultura, México:
Secretaria de Cultura, ITESO, Universidad Veracruzana, Uni-

versidad Iberoamericana (Ciudad de México), Universidad de
Guadalajara.

Honneth, A., 2013, La Lutte pour la reconnaissance, Paris: Cerf.

Afo 11, num. 22, marzo, 2017



Lewis, Oscar, 1967, “La cultura de la pobreza”, publicado inicial-
mente en la revista Pensamiento Critico, La Flabana (cuba), pp.
52-66, y reproducido en el libro Ensayos Antropoligicos, México:
Gr1]albo 2001.

Niezen, R., 2003, The Origins of Indigenism: Human Rights and the Poli-
tics of Identity. Berkeley: University of California Press.

Olzak, S., 2000, The Global Dynamics of Racial and Ethnic Mobilization.
Stanford, CA: Stanford University Press.

Raj Isar, Judhishthir 2006, “Cultural Diversity”, en: Theory, Culture &
Society, n 23, pp. 372-375.

Schwart, Oliver, 2011, “Peut-on parler des classes populaires?” La
vie des idées. (consultado en sept. 2011 en: http://wwwlaviedes-
idees.fr/Peut-on-patler-des-classes.html

Small M.L.; Harding D.J.; Lamont M., 2010. “Reconsidering culture
and poverty”, en The Anals, AAPSS, n° 629, pp. 6-27

Soriano, Ramoén, 2004, Interculturalismo. Entre liberalismo y comunitaris-
mo. Cordoba (Espafia): Editorial Almuzara.

UNESCO, 2002, “Universal Declaration on Cultural Diversity”,
Adoptada por la 31 Sesion de la UNESCO General Conferen-
ce, Paris: UNESCO.

UNESCO, 1996, “Our creative diversity”’, (Report of the World
Commission on Culture and Development), Paris: UNESCO.

UNESCO, 2005, “Convention on the Protection ofthe Diversity of
Cultural Contents and Artistic Expressions”- Paris: UNESCO

United Nations General Assembly, 2007 ‘Declaration on the Rights
of Indigenous Peoples’, G.A. Res. 61/295, 13 September,
New York.

Wieviorka, M. and J. Ohana, (eds), 2001, La différence culturelle: Une
reformulation des débats. Paris: Balland.

www.culturayrs.org.mx Cultura y representaciones sociales


http://www.laviedesidees.fr/Peut-on-parler-des-classes.html
http://www.laviedesidees.fr/Peut-on-parler-des-classes.html
http://ann.sagepub.com/content/629/1/6.full.pdf+html
http://ann.sagepub.com/content/629/1/6.full.pdf+html

	_GoBack

