La alteridad del cuerpo femenino en
estado de menstruacion, embarazo,
parto y puerperio entre los nahuas
antiguos y contemporaneos'

Miriam Lépez Hernandez*
Posgrado en Historia y Etnohistoria
Escuela Nacional de Antropologia e Historia

RESUMEN: EI presente articulo aborda tres construcciones que los nahuas de los siglos XVIy XXI
han elaborado sobre el cuerpo femenino durante las diferentes etapas de su vida sexual. En primer
lugar, se estudia el dafio que causan las mujeres menstruantes, las embarazadas, las muertas
durante el parto y las puérperas, especificamente, a los hombres con quienes copulan, a los nifios
que las visitan, a los que estdn cerca de ellas o se topan con sus pafios manchados de sangre. EI
segundo aspecto tratado es la vulnerabilidad del cuerpo femenino durante la menstruacion, el
embarazo, el parto y el puerperio. En estos estados la condicion animica de las mujeres cambia
porque sus tonaltin estdn débiles; de esta forma, ellas se vuelven susceptibles a las enfermedades
e incluso pueden morir. El tercer punto tratado se enfoca en la potencia de la sangre de la mujer y
su cuerpo. Las mujeres han empleado su propia sangre para calmar a los esposos violentos y para
conseguir que las amen, asi como para debilitarlos. Igualmente, se les atribuian poderes mdgicos
a distintas partes del organismo de las mujeres que morian en su primer parto, sus poseedores
las empleaban para triunfar en la batalla, para aumentar su valentia y para causar desmayo en las
personas.

PALABRAS CLAVE: Menstruacion, embarazo, parto, puerperio, nahuas.

The alterity of the female body during the menstrual cycle,
pregnancy, childbirth and puerperium, among both ancient and
contemporary Nahuas

! Larevision y correccion del presente articulo fue posible gracias a la beca de investiga-
cién posdoctoral que me otorgé el CONACYT a través del Posgrado en Historia y Etno-
historia de la Escuela Nacional de Antropologia e Historia. Igualmente, agradezco a
los dos dictaminadores anénimos del texto por sus atinadas sugerencias.

* mirlop@yahoo.com

Fecha de recepcién: 18 de enero de 2017 ® Fecha de aprobacién: 8 de mayo de 2017

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

»



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

90 MIRIAM LOPEZ HERNANDEZ

ABSTRACT: This article deals with three constructions that the Nahuas of the 16th and 21st
centuries elaborated regarding the different stages of the female body and female sexual life.
Firstly, the damage caused by menstruating women, pregnant women, women who died during
childbirth and postpartum women; specifically, the men with whom they copulate, the children
who visit them, those who are close to them, or those who come into contact with their blood-soiled
clothing. The second aspect covered is the vulnerability of the female body during menstruation,
pregnancy, childbirth and puerperium. In these states, the mood of women changes because their
tonaltin are weak; thus, they become susceptible to disease and may even die. The third point
dealt with focuses on the potency of female blood and the female body. Women have used their
own blood to calm violent husbands, to get them to love them, and to weaken them. Likewise,
magical powers were attributed to different parts of the body of women who died during their
first childbirth; their owners used them to succeed in battle, to increase their courage and to cause
people to faint.

KEYWORDS: Menstruation, Pregnancy, Childbirth, Puerperium, Nahuas

INTRODUCCION

En las sociedades actuales, asi como en las pasadas, la sexualidad esta pre-
sente en todas las esferas de la vida y es uno de los ejes de la configuracion
de la cultura. Este fenémeno influye desde el momento del nacimiento y
sigue haciéndolo por el resto de la vida, pues determina la autoidentidad
de los sujetos, sus posibilidades de experiencia y su lugar en el mundo
[Lagarde 2005: 185-186].

Como senala Nieto [2003: 34]: “Las culturas dan forma y contenido a las
conductas, a las experiencias y a los actos sexuales en sociedad. Las culturas
articulan, vertebran, codifican y perfilan las practicas sexuales de sus ciu-
dadanos. Enmarcan, etiquetan y regulan la vida sexual”. De esta forma, la
sexualidad es un producto histérico-social.

Desde la teoria de la construccién social, la sexualidad puede ser anali-
zada como fruto de las relaciones culturales e histéricas que un grupo
humano concreto desarrolla en un tiempo y lugar determinados y no como
un producto inmutable, transhistérico, transcultural, enraizado en la biologia
[Lopez Hernandez 2013: 3].

Por tanto, se parte en el presente articulo con la siguiente definicién. La
sexualidad es “el conjunto de actitudes, précticas, habitos, interpretaciones,
formas sociales, juegos de poder y discursos que cada sociedad, en un tiempo
y espacio determinados, construye de manera colectiva en torno a la repro-
duccién, los deseos y las relaciones erdticas. Si bien tiene un fundamento
fisiolégico, éste queda opacado por la carga simbolica que se le da en cada
cultura” [Lépez Herndndez 2013: 4].



LA ALTERIDAD DEL CUERPO FEMENINO EN ESTADO DE MENSTRUACION 91

Todas las culturas poseen una teoria en torno a la reproduccién humana,
la cual estd vinculada a su pensamiento sobre la sexualidad y el género. Con
ese fundamento, éstas elaboran creencias y practicas en ambitos como la
menstruacioén, el embarazo y la lactancia, entre otros.

Nuestra propuesta estd basada en el planteamiento de los ritos de paso
de Arnold van Gennep [1986: 20], especificamente, los relativos al ciclo de
vida que concierne a las mujeres y a sus “crisis vitales”. Asimismo, retoma-
mos el enfoque de Victor Turner [1980: 103], quien recupera el esquema de
Van Gennep, pero acentiia que los ritos obedecen a un orden biolégico y
se ordenan con referencia a un orden natural. Al centrarse en la condicién
de liminaridad, revela que dichos individuos presentan un estado ambi-
guo y pueden ser vistos como impuros, contaminados.

Con base en ambos planteamientos entiendo por “estado liminar el
momento en el que el individuo es percibido en un estado indeterminado,
transicional y en desequilibrio. Por su indeterminacién, es potencialmente
peligroso. En distintas etapas, las mujeres experimentan en su corporeidad
dichos estados transicionales; no obstante, segtin la interpretacion de cada
cultura se da una diferente valoracion a estas etapas en la vida biolégica de
las mujeres” [Lépez Hernandez 2013: 428].

El presente texto se basa en los datos que nos proporcionan las fuentes
etnohistoricas, los diccionarios de la lengua nahuatl, las etnografias de
grupos nahuas y los datos recabados en trabajo de campo en comunidades
nahuas de la Sierra Norte de Puebla.” Dicha informacién busca mostrar este
conjunto de ideas que se han construido desde épocas pretéritas y que per-
sisten entre los indigenas en la actualidad, sobre la sexualidad femenina.

Debo aclarar que no parto de la idea de que los nahuas de las fuentes
del siglo xv1y los contemporaneos de la Sierra Norte de Puebla son el mismo
grupo, es decir, que unos desciendan directamente de los otros; pero si son
claros los vinculos lingiiisticos y culturales entre ellos, ademés de existir
procesos histéricos documentados [Lupo 2015: 10; Arizpe 1973: 29; Garcia
Martinez 1987; Lupo 1995: 33-37; Lockhart 2013].

Indudablemente, “el modelo religioso y de visién del mundo de los
nahuas actuales es resultado de un proceso de larga duracién, en el cual,
se ha reformulado y reinterpretado su sistema de representaciéon del mundo,
que ha sintetizado conceptos y categorias de la religion prehispénica y de
la catdlica” [Baez 1988: 22]. Esta transformacién no ha borrado “los

2 Trabajo de campo realizado por la autora durante 2010 en las localidades de Xolotla,
Atla, Atlantongo y Mamiquetla en el municipio de Pahuatlan, Puebla.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

92 MIRIAM LOPEZ HERNANDEZ

innumerables elementos de continuidad que ligan las concepciones, las prac-
ticas, las instituciones de los nahuas de hoy con las de la era precolonial”
[Lupo 2015: 12].

De esta manera, abordaré informacién sobre grupos nahuas del siglo xv1
y del siglo xx1® que muestra coincidencias en sus concepciones en relacion
con los estados liminares de las mujeres, periodos en donde ellas son temidas,
a la par de concebirlas como vulnerables y reconocer su potencia.

Desde mi punto de vista, el hecho de que el conocimiento respecto de
la sexualidad femenina haya resistido el paso del tiempo puede explicarse
por las siguientes razones. Primeramente, estimo que la influencia de los
frailes y la Iglesia catdlica en la intimidad familiar indigena fue minima. Ello
gracias a la barrera de género. Los ambitos de la sexualidad femenina pudie-
ron quedar resguardados debido a la vergtienza, al desinterés o al descono-
cimiento de estos procesos por parte de los frailes. Otra drea que quedod
protegida fue la meteorologia. Ambos campos del saber prehispanico per-
manecieron en manos de especialistas indigenas: graniceros o ritualistas
atmosféricos y parteras. Los espanoles no tuvieron algtin experto que pudiera
sustituirlos. Se sabe que llegaron comadronas a la Nueva Espafia, pero que
no atendian a las indigenas [Lépez Hernandez 2013: 8].

Otra variable importante para la supervivencia de estos conocimientos
fue que se realizaban al interior del hogar o en el ambito rural (sembradios,
montafas, cuevas). En virtud de que el catolicismo se centré en los espacios
publicos, estas areas del conocimiento prehispanico se siguieron preser-
vando. También considero que se ha subestimado la participacién indigena
en la creacién de la sociedad colonial. En mi opinién, los indios no cedieron
tan facilmente a sus costumbres. Posiblemente en los espacios ptblicos se
podia dar una falsa idea del abandono de las costumbres prehispanicas
debido a la persecucion y castigo de la Iglesia catélica a los practicantes
[Lopez Hernandez 2013: 8].

Como argumento en favor de la actividad indigena es que nos encon-
tramos en las fuentes coloniales la practica comtin de recurrir a especialistas
indigenas en el tratamiento del parto y estados liminares de las mujeres, y
de acudir a los especialistas meteorolégicos ante malas cosechas o para obte-
ner buenas cosechas. Dos &mbitos fundamentales para la sobrevivencia de
la sociedad [Lépez Hernédndez 2013: 9].

% Aunque también se presenta informacién de grupos nahuas de la segunda mitad del
siglo xx.



LA ALTERIDAD DEL CUERPO FEMENINO EN ESTADO DE MENSTRUACION 93

EL INESTABLE CUERPO FEMENINO

Considero que debemos partir de la siguiente premisa relacionada con el
cuerpo de las mujeres entre los nahuas de nuestro estudio: El cuerpo feme-
nino al vivir constantemente en estado transitorio se percibe inestable en el
pensamiento nahua. Durante estos periodos emana peligro que perjudica a
distintas personas susceptibles a él; en otras ocasiones, su propio desequi-
librio las hace vulnerables a enfermar y morir. Por tltimo, su condicién carga
de potencia a su cuerpo y fluidos. En contraste, el cuerpo masculino, al no
experimentar los estados liminares, se concibe como el paradigma del cuerpo
humano.

Como hemos mencionado, a lo largo de su ciclo vital, el cuerpo femenino
“sufre transformaciones fisicas y biolégicas importantes que suceden —en
muchas ocasiones— una, enseguida de la otra: menstruacién, amenorrea,
embarazo, parto, puerperio, lactancia. Durante estos periodos vinculados
con su poder genésico, las mujeres son percibidas como alteridad, pues
poseen una energia que da vida, pero que también puede provocar enfer-
medad y muerte” [Lopez Hernandez 2017: 141-142].

Entre los antiguos nahuas, el cuerpo femenino tenia una conexién con
la Tierra, pues ella les proveia a las mujeres de la fuerza creadora y, a la vez,
destructiva. Esta potencia que les proporcionaba Tlaltecuhtli permitia que
ellas cumplieran con su rol en la regeneracién del ciclo c6smico, a la par de
la tarea masculina de traer prisioneros de guerra. De esta manera, los varones
traerian cautivos para el sacrificio y las mujeres hijos-cautivos para la repro-
duccién social [Lopez Hernandez 2013: 222].

El inicio de la pubertad, marcado con la menarquia, sefiala el comienzo
de la capacidad reproductiva de la mujer. Es un momento de suma impor-
tancia pues a partir de él se tiene el poder de dar vida a otro ser. Los antiguos
nahuas aprovechaban dicho poder de las adolescentes en las fiestas de las
deidades de los mantenimientos como Chicomecoatl, también llamada Chal-
chiuhcihuatl, en donde muchachas ptberes de doce o trece ahos represen-
taban a las diosas [Duran 2002, tomo 11, tratado segundo, cap. x1v: 142-143].

Su incipiente fecundidad debia atraer la de los campos de cultivo. Ellas
podian hacer prosperar las milpas. Se consideraba que experimentaban un
cambio de estado con su primera menstruacién y la comunidad se beneficiaba
de ello. De esta manera, la primera connotacién de la menstruacion es de
vida, que se fusiona con procreacion, fertilidad y vegetacién. Al liquido
catamenial se le reconoce como benefactor de la reproduccién de la comu-
nidad y de los campos [Lopez Hernandez 2013: 414].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

94 MIRIAM LOPEZ HERNANDEZ

Paralelamente, durante el periodo menstrual se crefa que las mujeres
eran portadoras de fuerzas asociadas con la muerte, debido a que la mens-
truacion representa la ausencia de feto, de vida, el peligro de la no continui-
dad del grupo. Esta es sangre de desecho, pues no fue empleada en la
reproduccién. De manera que cada mes, la mujer menstruante es imbuida
de una peligrosa fuerza sobrenatural que contamina y dafa tanto a lo ani-
mado como a lo inanimado [Lépez Hernandez 2013: 416-423].

Para el caso de los antiguos nahuas, Francisco Herndndez [1959, vol. |,
Historia de las plantas, lib. 1x, cap. xxx1: 382] menciona la creencia de que los
varones enfermaban por tener relaciones sexuales con mujeres durante su
periodo. Otro dato nos indica que los nobles nahuas tenian miedo a ser
envenenados o hechizados a través de los alimentos; por ello, se les exhortaba
a que no comieran ni bebieran lo que proviniera de manos de mujeres, espe-
cialmente de las malvadas (cihuatlahueliloc), las prostitutas (ahuianime), de
las que se debia particularmente “vivir con miedo” (mauhcanemi), y de las
mujeres, en general.* Se decia que mujeres o prostitutas podian mezclar en
los alimentos pociones que provocaban en el hombre un deseo carnal exce-
sivo, el cual lo conducia a la enfermedad, incluso la muerte [Florentine Codex
1950-1969, lib. v1, cap. xx11: 121, 125; Hernédndez 1986, lib. 1, cap. xvi1: 85].

Aunque en este tltimo registro no se menciona a las menstruantes, con-
tamos con otros datos que sefialan que las mujeres daban su menstruo en
comida o bebida a sus maridos para hacerse amar y evitar la violencia domés-
tica [Cédice Carolino 1967, num. 116: 45].

NOCIVIDAD DEL CUERPO FEMENINO

Los antiguos nahuas consideraban que la mujer preiiada era de mal agtiero
porque danaba los colores o tintes de los pintores o tintoreros y atizaba el
fuego del fabricante de ollas [Cddice Carolino 1967, nim. 140: 51]. Por su
estado, robaba el color rojo a los pintores y acentuaba la temperatura del
horno del ceramista provocando que las ollas se quemaran.

De la condicién de la mujer también participaba el esposo por haber
estado en contacto con sus emanaciones [Sahagtin 1969: 139]. En este sentido,
se pensaba que el marido de la mujer prefiada era portador de dafo y

* Existfa un remedio para limpiar a aquéllos que hubieran comido de los alimentos no-
civos proporcionados por las prostitutas. Se tomaba la raiz o la flor machacada de la
planta llamada coatli xochitlanense o coanenepilli (Passiflora jorullensis), asi se evacuaba
el dafio [Herndndez 1959, vol. 11, Historia de las plantas, lib. xx1, cap. xxx: 230].



LA ALTERIDAD DEL CUERPO FEMENINO EN ESTADO DE MENSTRUACION 95

deterioraba el pulque, haciendo que éste perdiera sus propiedades y no
embriagara.

Igualmente, se crefa que los nifos recibian el dano irradiado de las puér-
peras. Alos infantes que las visitaban, les untaban cenizas en las coyunturas
(contenedores menores de tonalli) para protegerlos [Sahagun 1969: 73, 191;
2002, tomo 11, lib. Vv, apéndiz, cap. x1: 462; Lopez Austin 1996 (1980), 1: 217].
De no tomar esta precaucion, les tronarian desde ese momento. La ceniza
como un elemento caliente protegia a los contenedores del fonalli de los
ataques frios del ihiyot] que emanaba de la sangre de parto. Ello evitaba que
se desencadenara un desequilibrio en la persona y una afeccion [Lopez Her-
nandez, 2013: 311-315].

Otros dafios que sufren los ninos ante la presencia de embarazadas, de
acuerdo con datos contemporaneos, son secreciones lacrimales que les impi-
den abrir los ojos, infecciones e inflamaciones del ombligo, fiebre, vuelco de
estomago, diarrea, pujos y llanto constante [Lopez Austin (1980) 1996, I: 298].

Particularmente, los nahuas de Santiago Yancuictlalpan llaman pujo al
trastorno que le produce a un nifio estar cerca de una embarazada. Ellos
sudan frio, tienen inquietud excesiva, lloran mucho, les da estrefiimiento.
Para curarlos se pide a la mujer gestante, con la que el nifio tuvo contacto,
que lo cargue y le unte saliva en las coyunturas y se las sobe; posterior a
esto, le amarra al pie del nifio un hilo de una prenda personal [Cuerno y
Dominguez 1989: 189].

Los nahuas de la Selva Negra de Puebla indican que las embarazadas
afectan a otros con “el mal de 0jo”. El perjuicio ocasionado a los recién naci-
dos o nifios muy pequefios se le nombra kititsa; en este caso, los nifios pre-
sentardn fuertes diarreas y un constante llanto. Los nifios son protegidos con
listones o hilos rojos debido a que este color es considerado caliente. El calor
contrarresta el ataque frio del ihiyotl. Asimismo, elaboran bolsitas de tela
roja que contienen granos de maiz, cacao, polvo de tabaco con cal y, algunas
veces, piedra de alumbre. La bolsa la portan los nifos colgada a su ropa o
se amarra en la hamaca donde duermen, la cual se cree que protege de las
fuerzas dafinas [Romero 2006:177-179].

En esta misma regién se piensa que las embarazadas afectan con su
mirada a las plantas y a los animales, especialmente a los machos que han
sido recientemente castrados. A éstos se les mantiene escondidos, de lo con-
trario, pueden morir porque la herida producida por la castracién no cica-
trizard y se inflamar4, llevandolos a la muerte. A las plantas, al igual que a
los nifios, las protegen con listones o hilos rojos [Romero 2006:178, 179].
También las cuidan con cal esparcida en la tierra alrededor del tallo o de la

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

96 MIRIAM LOPEZ HERNANDEZ

maceta. Si no se previene el dafio, sus frutos no madurardn, las plantas se
secaran y moriran.

En la época prehispanica, las mujeres embarazadas eran especialmente
temidas durante la tltima noche del ciclo de 52 afios. Todos los fuegos eran
apagados y en el inter del momento de oscuridad y el nacimiento del Fuego
Nuevo se temia que bajaran del cielo las tzitzimime, y que las mujeres pre-
nadas se convirtieran en fieras y se comieran a los humanos (motecuancue-
pazque) [Sahagin 1969:137; 2002, tomo 11, lib. vI1, cap. x: 711-712].

Ante ello, los informantes de Sahagtin sefialan que para prevenir el dafio:
“[...] las prefiadas se enmascaraban con [hojas de] maguey, tomaban sus
mascaras de maguey [el tltimo dia del siglo]. Y las encerraban en los graneros
porque eran vistas con miedo [...]” [Sahagan 1969: 137].

Los nifios eran igualmente enmascarados con hojas de maguey y sus
padres les daban codazos para que no se durmieran, de no hacerlo, se con-
vertirian en ratones [Sahagtin 1969:137]. La transformacién en roedores que
ocurria en los nifios y la que sucedia en las prefiadas quizés se debia a
que ambos por estar en un proceso de crecimiento y transicional, respecti-
vamente, eran susceptibles a los desequilibrios del cosmos y al ataque de
fuerzas nocturnas.

Tanto en la época prehispanica como en la actualidad existe una enfer-
medad que se ocasiona el varén por no respetar el ayuno sexual durante el
puerperio y la menstruacién; algunos datos incluyen el embarazo [Hernan-
dez 1959, vol. 1, Historia de las plantas, lib. 1, cap. cxxix: 36; lib. 111, cap. xL1:107;
lib. 1x, cap. xxx1: 382; vol. 11: 70].

Motolinia [1971: 308] y Las Casas [1967, tomo 11: 417] sefialan, que en un
periodo, cuya duracién se desconoce, las relaciones sexuales entre la parida
y su marido no eran aconsejables. Decian que la copula préxima al parto
ocasionaba enfermedades tanto a la mujer como a su marido. Asimismo, el
coito y, por tanto, la concepcioén, era evitada durante todo el tiempo que los
nifios lactaban.

Informacion de otras geografias indica précticas similares. Respecto de
Nicaragua, Lépez de Gémara [1992, tomo I: 69, 103; tomo II: 217] sostenia
que no tenian relaciones con mujeres durante su regla, ni prenadas ni pari-
das, hasta que pasaban dos afios. A su vez, Alvar Nufiez Cabeza de Vaca
[1992, cap. xx1v: 92] sefialaba que en la isla del Mal Hado, frente a la costa
de Texas, los indios tenian por costumbre, desde el dia en que sus mujeres
se sentian prefiadas, no dormir juntos hasta que pasaran dos afos de la
crianza de sus hijos.

Para los nahuas de la Sierra Norte de Puebla, especificamente de Santiago
Yancuictlalpan, Cuetzalan, Xolotla, Atla y Mamiquetla, la sangre menstrual



LA ALTERIDAD DEL CUERPO FEMENINO EN ESTADO DE MENSTRUACION 97

de la parturienta y de la recién parida puede provocar una enfermedad
peligrosa que si no se le atiende lleva a la muerte [Cuerno y Dominguez
1989:178,190; Aramoni 1990: 115; Montoya 2008: 178].° A este padecimiento
se le conoce como quemada (netlatiliztli) [Molina 2004, secc. n-e: fol. 70v, secc.
e-n: fol. 100v.; Siméon 2002: 340, 659].

El contagio es por dos causas. La primera seria la falta de higiene personal
de la mujer y de su entorno. De toparse su esposo e hijos con la sangre o sus
panos manchados caerian enfermos. La segunda causa corresponde al hecho
de no haber cumplido con el periodo de abstinencia durante el puerperio y
haber tenido relaciones sexuales con su esposo. Debido a que esta enferme-
dad tiene sintomas muy visibles que delatan al marido transgresor, éste lleva
el estigma de la incontinencia e inmoderacién sexual.

En ambos casos, esto parece ser por la concepcién que se tiene de la sangre:
sangre de desecho. El quemado se hincha, su cara se vuelve negra y también
le salen manchas en ella. Se le cura tomando caldo de zopilote o caldo de
zorrillo. También se le bafia en el caldo del zorrillo, se come su carne y el
caldo. Existen otros remedios que incluyen bafios con hierbas medicinales y
tomar ciertas infusiones.

Es de destacar que la quemada no afecta a otras mujeres y para el caso
del recién nacido tinicamente se considera peligroso y causal de muerte en
Atla. En esta comunidad, si el nifio durante el parto bebe sangre de la madre,
ello le ocasiona la muerte, por lo que se le tiene que dar enseguida un poco
de miel de enjambre en un dedal, lo cual se repite cuatro o cinco veces al dia
[Montoya 2008: 178]. En este caso, no se menciona peligro durante el puer-
perio para el recién nacido y sus hermanos.

En tanto, los xolotecos consideran que la partera si puede contagiarse
de quemada por lo que como medida precautoria del dano que le pudiera
ocurrir, toma aguardiente y fuma tabaco mientras atiende el parto, pues esto
contrarresta los efectos de las emanaciones de la mujer, comenzando por
mitigar el olor dafiino, y de esta manera no se quema.®

Asimismo, en esta comunidad piensan que, si un varén tiene una herida
y estd junto a una mujer menstruante o embarazada, ésta se le va a infectar.
En otro caso, si una vibora te muerde, no debes de acercarte a una mens-
truante, promiscua o que viva en amasiato, de lo contrario no se curara la
herida y podras morir por ello.

® Informacién proporcionada por dofia Juana Téllez Hernandez, dofia Inés Tepetzintla y
dofia Guadalupe Hernadndez Ignacia, oriundas de Xolotla, Puebla.

® Véase la nota al pie 5.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

98 MIRIAM LOPEZ HERNANDEZ

Respecto de la sangre del parto, una practica importante entre los nahuas
de Xolotla y Naupan, en Puebla, es el “lavado de ropa” de la recién parida.
Se piensa que las emanaciones contaminantes del nacimiento, que proceden
de la sangre involucrada en él, deben eliminarse para evitar enfermedades
en la familia. El lavamiento se hace generalmente en un rio, donde el agua
corra sin peligro. Nunca lo deberan hacer en los manantiales [Baez 2008:
240].

Por ultimo, los antiguos nahuas pensaban que las mujeres muertas de
primer parto regresaban a la tierra como cihuateteo y causaban dafo; sin
embargo, no terminaban con la vida de sus victimas. Se decia que estaban
enojadas con los varones y por ello se burlaban de ellos. Cuando alguien era
atacado por ellas su boca se le torcia, su cara se le contorsionaba, ya no podia
ocupar una mano, sus pies ya no le respondian, su mano temblaba, sacaba
espuma por la boca y se volvia bizco [Florentine Codex 1950-1969, lib. 1, apén-
diz, Refutacion de idolatria, parr. G: 72, cap. x: 19; lib. 1v, cap. xx11: 81].

Leeuwen-van Koppen [1990: 64] menciona que las cihuateteo no eran
explicitamente mencionadas como deidades tutelares de las trecenas; no
obstante, estaban claramente unidas a las cinco trecenas occidentales, y a
sus primeros dias en particular. En el libro 1v de la Historia General, Sahagtin
[2002, tomo 1, lib. 1v, cap. mm1: 355, cap. x1:371, cap. xx11:392, cap. xxvir: 400,
cap. xxx111: 408] nombra a estos dias como “signo”, porque ellos tenian una
influencia favorable o desfavorable en los doce dias que quedaban, que él
llama a cada uno de ellos “casa de este signo”. Las cihuateteo actuaban en los
primeros dias de las 3° (mazatl), 7° (quiahuitl), 11° (ozomatli), 15° (calli) y 19°
(cuauhtli) trecenas.

El séptimo signo, ce quiahuitl, era tenido por desfavorable porque en
estos dias bajaban dichas diosas. Durante este signo no salian de sus casas
porque decian que estas divinidades enfermaban a quienes encontraban. En
estas fechas les ponian ofrendas en sus adoratorios y cubrian con papel
sus estatuas [Sahagin 2002, tomo 1, lib. 11, cap. 1x1: 171; lib. 1v, cap. x1: 371].

Respecto de ce ozomatli, undécimo signo, decian que de toparse con estas
diosas, los nifios y nifias enfermarian de paralisis. Por ello, no los dejaban
salir de sus casas. Si otra persona enfermaba en este signo, los médicos los
desahuciaban pues les decian que las diosas los habian herido. También en
este signo los hombres apuestos podian enfermar debido a que estas diosas
habrian deseado su hermosura [Sahagtn 2002, tomo 1, lib. 11, cap. 1x1: 173;
lib. 1v, cap. xxir: 392].

El decimoquinto signo, ce calli, era muy mal afortunado. En éste se mani-
festaban las diosas y provocaban las enfermedades antes dichas. Los médicos



LA ALTERIDAD DEL CUERPO FEMENINO EN ESTADO DE MENSTRUACION 99

y las parteras hacian sacrificios y ofrendas pues eran devotos de este signo
[Sahagtin 2002, tomo 1, lib. 1v, cap. xxvir: 400].

El decimonoveno signo, ce quauhtli, tenia muy adversa fortuna. En este
signo descendian las cihuateteo mas jovenes, las cuales eran mucho mas malig-
nas con los nifos. A ellos les provocaban torcimiento de rostro. Sus templos
eran adornados con flores y las personas que habian hecho algtn voto a
ellas, cubrian sus imagenes con papeles y ofrecian papel manchado con ulli,
comida, bebida y copal [Sahagtin 2002, tomo 1, cap. xxxir: 408].

Ademas de provocar enfermedades al descender en dichas trecenas, esti-
mulaban la actividad sexual. Asimismo, se decia que las personas que nacie-
ran en esos dias serian inclinadas a los placeres sexuales o podrian morir por
adulterio. De hecho, en los dias que bajaban las diosas también aprovechaban
para sacrificar a su honra a los condenados a muerte por algtin delito por el
que estaban en las carceles [Florentine Codex 1950-1969, lib. 11, cap. x1x: 37; lib.
IV, cap. XI: 42, cap. Xxxvir: 93].

Para librarse de los perjuicios de las cihuateteo, les hacian ofrendas en
sus oratorios y cubrian con papeles sus imagenes. Las ofrendas que hacian
a las diosas consistian en panes de diversas figuras, tamales y maiz tostado
[Florentine Codex 1950-1969, lib. 1: 19, 72; lib. 1v: 41, 102, 107; Sahagtn 2002,
tomo 1, lib. 11, cap. x1x: 171; lib. 1v, cap. 111: 356, cap. x1: 371; Robelo 2001: 84].

Aunque ellas no matan, se oponen a la vida, en su transformacién se
van al polo opuesto de la mujer en trabajo de parto, quien traia vida; ahora
ellas se identifican con la muerte.

VULNERABILIDAD DEL CUERPO FEMENINO

La vulnerabilidad del cuerpo femenino se relaciona estrechamente con
el estado de su tonalli. Esta entidad animica daba a los individuos vigor,
calor, valor y les permitia el crecimiento. Era visto como un aliento y su sede
era la cabeza, aunque se hallaba en todo el organismo [Lépez Austin (1980)
1996, 1: 225, 235].

En los grupos nahuas actuales se piensa que la sangre es su vehiculo. En
este sistema de pensamiento, la pérdida de sangre durante la menstruacién
y el parto trae como consecuencia una merma en el tonalli; por ello, se con-
sidera que dichas mujeres lo tienen disminuido y se debilitan, de ahi que los
remedios para fortalecerlas sean de naturaleza caliente.”

7 Xolotla, Mamiquetla y Atlantongo en el municipio de Pahuatldn, Puebla.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

100 MIRIAM LOPEZ HERNANDEZ

En tanto, en grupos antiguos, Lopez Austin [(1980) 1996, I: 225] sefala
que se concebia que los gemelos y las embarazadas sufrian de insuficiencia
de tonalli. Esto puede pensarse debido a la divisién de dicha entidad animica
en dos personas, a la inversa del coito, en donde habia suma de tonalli. Ade-
mas, se crefa que tanto los que acababan de sanar como las recién paridas
tenian menguado su tonalli por lo que de tener relaciones sexuales enferma-
rian, pues su tonalli disminuiria atin mas.

Las embarazadas se encontraban en el grupo de las personas vulnerables
ante el tlazolmiquiliztli. La palabra proviene de tlazolli “basura” y miquiliztli
“muerte”, literalmente significa “muerte de basura” [Siméon 2002: 574, 278].
Era el nombre genérico de un conjunto de dafos causados por las emana-
ciones sexuales de mujeres y hombres producidas por actos sexuales o por
liquidos sexuales femeninos.

Una persona se podia contagiar de tlazolmiquiliztli por estar cerca de
alguien que fuera adultero, prostituta, libertino, amancebado, e inclusive
por aproximarse a aquellos que acababan de copular [Ruiz de Alarcén 1987,
tratado cuarto, cap. m: 182]. Ademads, las emanaciones que surgian de los
cuerpos de los transgresores sexuales hacian que se helaran las siembras, se
estropearan las semillas, que los animales dafiinos destrozaran las semen-
teras, que se perdieran las bestias y se desbarrancaran, que no se cociera bien
la comida, que no se vendiera la mercancia de los comerciantes y se arrui-
naran las ofrendas a los dioses.®

La palabra basura era la metafora de la transgresioén sexual. Este pensa-
miento se puede ilustrar con el difrasismo in teuhtli, in tlazolli, “el polvo, la
basura”, que hacia alusién a la sexualidad ilicita, la que no debia practicarse
pues deshonraba a la persona [Florentine Codex 1950-1969, lib. 1, cap. 11: 5].

Paralelamente, en las narraciones miticas, las transgresiones sexuales
son un motor para el cambio y la continuidad del mundo [Lépez Herndndez
2009: 93-109]. “La presencia del desorden, de la transgresién, no implica un
efecto destructor totalitario del orden; la funcién del desorden puede enten-
derse mas bien como un refuerzo o reconstituciéon del orden” [Lépez Her-
nandez 2009: 309]. En este sentido, las transgresiones eran la basura vista
como un abono para la revitalizacion de la tierra.

Tlazolteotl-Tlaelquani era la diosa de la tierra fértil, y simbolizaba a la
tierra que recibia los restos organicos —excrementos humanos y animales,
desperdicios de frutas y vegetales—, que, al descomponerse, se transformarian

8 [Sahagtin 1969:193; 2002, tomo 111, lib. vi11, cap. vir: 817-818; Molina 2004, secc. n-e:fol.
19r; Codice Carolino 1967, num. 115, 121: 44-46; Ruiz de Alarcén 1987, tratado cuarto,
cap. 1r: 182-183; Serna 1987, cap. xix: 408-409].



LA ALTERIDAD DEL CUERPO FEMENINO EN ESTADO DE MENSTRUACION 101

en humus. Humus en nahuatl se dice tlazollalli —de tlazolli, “basura”, y tlalli,
“tierra” [Sullivan 1982:15]. Tlazolteotl era la diosa de la basura, entendida
como la comedora de las transgresiones sexuales [Sahagtin 2002, tomo 1, lib.
I, cap. x11: 82].

Volviendo al tlazolmiquiliztli, esta enfermedad se caracterizaba por pro-
vocar convulsiones en los infantes y se pensaba que los aquejaba mayormente
a ellos por ser mas sensibles a los efluvios dafiinos emanados de personas
con vida licenciosa. Esta afeccién la causaba un transgresor que estaba pre-
sente en el momento del nacimiento de un nifo o quien lo cargaba.

Las mujeres vulnerables ante el tlazolmiquiliztli eran las que se encontra-
ban en estado de prefiez y las engafiadas, es decir, las que tenian un esposo
addltero. Las primeras sufrian escalofrios, fiebres y dolores de cabeza al
momento del parto, y las segundas podian quedar estériles por causa de
dicha enfermedad [Ruiz de Alarcén 1987, tratado cuarto, cap. 11r: 182-183;
Serna 1987, cap. x1x: 408-409].

Por otro lado, datos etnograficos indican la vulnerabilidad de las mujeres
durante el puerperio. En este periodo, el cuerpo de las mujeres se encuentra
débil; por ello, pueden enfermar de caxan si violan ciertas reglas. El nombre
proviene del verbo caxania que significa volver a enfermarse y del verbo
caxaua, adelgazar: “tornarse flaco y sin carnes” [Molina 2004, secc. n-e: fol.
13r; Siméon 2002: 71]. Es la recaida en el periodo de recuperacion del parto.
Existen tres tipos de caxan: el de quehacer o trabajo, el de frio y el de
hombre.

El que quiero destacar es el “de hombre”, que es por violar el tabu de
no tener relaciones sexuales después del parto. En Xolotla, la mujer presenta
distintos sintomas, entre ellos el sangrado, y debido al estigma que tiene
esta enfermedad, la mujer no dice nada y muere por la hemorragia. Al igual
que el hombre con la quemada, ella se provoca esta enfermedad por su impru-
dencia al tener sexo, pues todavia sigue débil. Se dice que se le pudre la
matriz debido a que atin est4 fresca, reciente y “tiernita” por el parto.’

La abstinencia que se requiere después del parto es de minimo mes y
medio (cuarenta dias), y algunos informantes mencionan seis, siete meses
y si es muy respetuoso de la esposa, el marido espera hasta un afo o dos.
Las parejas deben de aguardar hasta que la mujer esté “seca y limpia” para
reanudar su vida sexual."’

° Véase la nota al pie 5.
10 Informacién proporcionada por dofia Juana Téllez Hernandez y don Alberto Hernan-
dez Casimira, habitantes de Xolotla, Puebla.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

102 MIRIAM LOPEZ HERNANDEZ

En el cuadro clinico del caxan se presentan los siguientes signos: adel-
gazamiento, pérdida del apetito, palidez, la piel se torna grisacea, decai-
miento, hinchazén de la cara, caida del cabello, fiebre, hormigueo en la
espalda, debilidad del cuello (lo cual les impide trabajar), “se abre la cintura”,
flujos vaginales, “no paran de sangrar”, “se pudre la matriz”, vémito, fuertes
diarreas.

La medicina tradicional indica como terapéutica el uso del temazcal o
barfios con hierbas de calidad caliente, vaporizaciones vaginales, frotacién del
cuerpo con macerados o infusiones de plantas medicinales e ingestion de tés
medicinales.

Entre los nahuas de Xolotla el remedio contra esta enfermedad es que la
mujer beba la orina de su marido. También existe un tratamiento que incluye
pintometl, el cual cura las hemorragias internas. Esta se asa, se exprime y su
jugo se mezcla con el del torohuitztli (“espina de toro”)," hierba que crece en
los tecorrales. Ambos jugos se mezclan con la orina del hombre y se beben.
En otros casos, la terapéutica consiste en tomarse 3 veces al dia los orines con
jabén y pintometl hasta que se baje lo hinchado de la cara. La miccién al igual
que la saliva sana los dafos provocados por el iliyotl trastornado.

Las mujeres transgresoras del periodo puerperal en Santiago Yancuictlalpan
sufren de pasmo. Esta dolencia se caracteriza por tos excesiva, dolores de
vientre agudos, semblante pélido y demacrado y comienzan a adelgazar. Se
curan con las hojas y la raiz de una planta denominada chichicaste (Urtica
chamaedryoides), de la cual se hace una infusiéon que se ingiere como té durante
nueve dias, en ayunas [Cuerno y Dominguez 1989:141].

En Tlacotepec de Diaz, en la selva negra de Puebla, las puérperas se
enferman con mexikawis como resultado de no haber respetado la cuarentena
al tener relaciones sexuales con el marido. Segun las parteras, el mexikawis
se debe a que parte del semen del hombre se pega al titero de la mujer en
donde se pudre, lo que ocasiona que su vientre se inflame. Las mujeres
pueden adelgazar a tal grado de morir, pierden el cabello, se ponen palidas
y dejan de comer. Para curarse acuden con la partera para que mediante
masajes e infusiones de hierbas logren expulsar el semen que ha quedado
en el utero [Romero 2006: 184].

En contraposicion a la quemada, el caxan de hombre se explica como el
dafo que ocasiona el ihiyot! del esposo, al mermado tonalli de la mujer recién
parida. El ihiyot] que desprende el esposo es por causa de violar la norma
de abstinencia durante el puerperio.

" No se pudo encontrar el nombre cientifico de estas plantas.



LA ALTERIDAD DEL CUERPO FEMENINO EN ESTADO DE MENSTRUACION 103

POTENCIA DEL CUERPO FEMENINO

La sangre femenina se ha empleado como un medio magico en favor de las
mujeres. Para el caso prehispénico, contamos con el relato de Xiuhnel y
Mimich. En una ocasién, estos personajes salieron a cazar al desierto y per-
siguieron toda la noche dos venados bicéfalos para flecharlos. En la tarde
del dia siguiente, rendidos de cansancio hicieron un escondite. Al ver a los
venados, éstos se convirtieron en mujeres;'? ellas les comenzaron a hablar y
Xiuhnel les respondi6é. Una de ellas le dio a beber sangre y €I la acepto,
posteriormente tuvieron relaciones sexuales (se eché con ella). Después de
haber estado juntos, ella se arroj6 sobre él y empez6 a devorarlo [Leyenda
de los Soles 2002:189].13

Resulta significativo que le haya dado sangre como un paso necesario
en su seduccién. En este caso, no se especifica que sea menstruo, pues se
ocupa simplemente la palabra eztli (sangre). No obstante, la sangre es
empleada como bebida que propicia el contacto sexual, pues uno de los
hermanos alerta al otro de que no la acepte, previendo que incitara al acto
sexual y a sus mortales consecuencias.

Ademas, como habiamos sefialado, se dice que “algunas mujeres daban
(el menstruo) en comida o bebida a sus maridos, para que les quisieran y
para que no fueran crueles con ellas” [Cédice Carolino 1967, nim. 116: 45].
En grupos contemporaneos, igualmente la sangre ha sido utilizada por las
mujeres para evitar la violencia doméstica o para hacerse amar e incluso
para debilitar al hombre. En ambos casos, se ha creido que la sangre femenil
estd cargada de una potencia capaz de cambiar la conducta de los varones.
De esta manera, se ha utilizado en beneficio de las mismas mujeres.

Entre los nahuas de Xolotla, un remedio similar es utilizado contra los
esposos violentos, pues en la comida se les pone menstruo para calmarlos.

12 Existe un relato tarahumara que habla sobre la transformacién de venados en mujeres:
“La gente dice que los venados se cambian en mujeres. Entonces, esas mujeres andan
vestidas muy bonitas, con coronas muy bonitas. Entonces, dicen que un hombre hablé
con una de esas mujeres porque queria casarse con ella. Aquel dia, ya casados, volvie-
ron a la casa del hombre. Pero cuando ya llegaban cerca de la casa, dicen que la mujer
volvi6 a cambiarse en un venado. Entonces, otra vez se fue corriendo al monte, y dicen
que desaparecid. Pero el hombre quedé muy triste y dijo: “jYo pensé que de veras era
una mujer!” [Hilton 1969: 82-83].

Niman ye quilhuia: “Xiuhneltzin, ma xatli”. Auh in Xiuhnel nima ye coni in eztli, niman ye
ic itlan moteca; auh in oquitecac niman ipan hualmixtlapachcuep, niman ye quicua quelcoyo-
nia. Auh nima ye quitoa in Mimich: “Iyo, ca ye quallo in nachcauh”.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

104 MIRIAM LOPEZ HERNANDEZ

Otro remedio también es poner en la cabecera de la cama, ropa manchada
con sangre menstrual pues el olor de ella igualmente ayuda a evitar la
violencia.'*

En tanto, los nahuas del municipio de Mecayapan, en el sur de Veracruz,
piensan que cuando un hombre se siente muy enamorado de alguien, es
porque ella le dio a beber de su menstruacion [Sedefio y Becerril 1985: 74].
En estos ejemplos, se observa una manipulacién del poder de la sangre que
podian llevar a cabo las mujeres para beneficio propio.

Por otra parte, en la época prehispanica se pensaba que distintas partes
del organismo de mujeres muertas de primer parto tenfan poderes magicos.
Ello se explica por la potencia intrinseca de la que se inviste a la sexualidad
femenina, y més atin por las fuerzas ambivalentes que posee en estado
liminar.

Cuando fallecia la primeriza durante el parto, la bafiaban y vestian con
ropas nuevas. Su esposo la llevaba a cuestas de la misma manera que la cargd
la casamentera el dia de su boda. Iban acompanando al cuerpo las viejas, las
comadronas iban dando alaridos, iban aullando, “van gritando como coyotes”
[coyohuitihui] y cargando sus rodelas. Los gritos de guerra eran en contra de
los jévenes [telpopochtin] quienes peleaban para arrebatarles el cuerpo. Dice
el texto que la batalla era real, no era juego, verdaderamente era una pelea
[Florentine Codex 1950-1969, lib. v1, cap. xxix: 161; Sahagin 1969: 143].>

Al caer la noche, enterraban el cuerpo. Su marido y sus amigos lo cui-
daban cuatro noches para que no fuera robado, especificamente deseaban
el dedo medio de la mano izquierda y sus cabellos para triunfar en la guerra;
ademas, el brazo izquierdo era utilizado para encantamientos [Florentine
Codex 1950-1969, lib. v1, cap. xx1x: 161-162; Lopez Austin 1966].

Se pensaba que el cabello y el dedo brillaban; asi, encandilaban a sus
enemigos aventajandolos en combate.'® Posiblemente, lo anterior se crefa
como producto del exceso de calor acumulado en el cuerpo [Sahagtin 1969:
143-144]. Dicho calor podria provenir de la sangre materna que ya no se
desechaba mensualmente una vez que la mujer quedaba encinta.

El calor era necesario para sustentar al ser en su vientre, pero también
la embarazada se debia cuidar de no acercarse a cosas que lo acentuaran.
Por ejemplo, se le pedia que no se metiera en el temazcal muy caliente, se

" Informacién proporcionada por dofia Inés Tepetzintla, dofia Guadalupe Hernandez
Ignacia, dofia Juana Téllez Herndndez y don Alberto Herndndez Casimira, oriundos
de Xolotla, en la Sierra Norte de Puebla.

15 [ Amo motlamachhuia, amo mopilhuia in mohuitequi, huel nelli moyaochioa].

16 El verbo en néhuatl aqui es mihiyotia: “brilla, irradia, respira calor” [Siméon 2002: 183].



LA ALTERIDAD DEL CUERPO FEMENINO EN ESTADO DE MENSTRUACION 105

asoleara o se acercara mucho al fuego, de lo contrario, el nifio se le pegaria
en el tutero, se moriria de calor o se coceria [Florentine Codex 1950-1969, lib.
VI, cap. XxvII: 155-156; Sahagtin 2002, tomo 11, lib. vI, cap. xxvir: 605].

Los temacpalitotique les cortaban el brazo izquierdo para proteger a
los adtlteros en sus salidas nocturnas sin ser sentidos por los conyuges
o0 los padres. Igualmente lo utilizaban para robar y violar; con él desmayaban
a los duenos de la casa y entraban [Sahagtin 2002, tomo 1, lib. 1v, cap. XXx1:
405-406; tomo 11, lib. v1, cap. xx1x: 612; véase Lopez Austin 1966].

Clendinnen [1998: 238] destaca que el tratamiento del cadaver era excep-
cional. Una vez bafiado y vestido, era sacado en la oscuridad, no por la
entrada de la casa, sino haciendo un agujero en el muro posterior y se dirigian
a un cruce de caminos.

Las encrucijadas eran los lugares en donde se enterraban a estas mujeres,
alli se ubicaban los cihuateocalli o cihuateupan, templos de mujeres. Ya divi-
nizadas, las cihuapipiltin habitaban en aquellos territorios [omaxac chaneque]
[Sahagtin 2002, tomo 1, lib. 1, cap. x: 79; Florentine Codex 1950-1969, lib. 1, cap.
x: 6]. Otro espacio para su culto se llamaba Aticpac “era un oratorio donde
se hacia una fiesta a ella[s] en el signo llamado chicomecoatonalli” [Sahagin
2002, tomo 1, lib. 11, apéndiz: 279].

Un dato interesante que revela la naturaleza peligrosa de las encrucijadas
era que estos espacios estaban relacionados con las transgresiones. En el dia
ce calli, las “malas mujeres y adulteras” que querian limpiar sus transgre-
siones iban a los cruceros a dejar sus ropas y se punzaban la lengua y
regresaban a sus casas desnudas como simbolo de penitencia [Cddice Vaticano
Latino 3738 1964, 102: 1am. xvir; Codice Telleriano Remensis 1964, 220: 1lam.
xxi1]. Cabe mencionar que las ciiuateteo se relacionaban con las transgresiones
al pensarse que algunas mujeres morian de parto por no confesar su adulterio.

En este sentido es que Cecelia Klein [2001: 209] interpreta el bafio y el
cambio de ropas que se hacia a la muerta de primer parto. La difunta tenia
que dejar sus ropas atras para poder asumir su nuevo papel, el de ser acom-
panante del Sol; asi, tomaba su nuevo vestuario e implementos guerreros.

Alllegar al crucero, el cuerpo era enterrado. Normalmente los cadéveres
eran incinerados y el enterramiento era reservado para quienes habian tenido
una muerte relacionada con Tlaloc. Debido a que la mujer estaba imbuida
de la fuerza de la Tierra —aunque hubiera muerto— es razonable que se
dispusiera del cadaver asi.

17 Cierta clase de magos.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

106 MIRIAM LOPEZ HERNANDEZ

El cuerpo se manejaba como una semilla que volveria a brotar. Se reci-
claba de alguna manera la potencia de la fecundidad /fertilidad al tratar de
esta forma a la fallecida. La Tierra le otorgaba la potencia para procrear y
ella tomaba su vida al morir de manera honrosa. A pesar de no cumplir con
la tarea de traer a un cautivo, a un nuevo guerrero, su intento era recompen-
sado y utilizado en la imagineria nahua para la continuidad del universo y
de la vida humana.

El esposo de la difunta cuidaba la tumba por cuatro noches para que
nadie robara el cuerpo.’® Este se consideraba cargado de la valentia de la
Cihuateotl que permitiria al ladrén triunfar en la guerra, ya sea cegando a
sus enemigos o aumentando su coraje y hombria. Durante el periodo de
cuatro dias, el caddver perdia el poder y ya no era codiciado.

CONCLUSIONES

Mediante este estudio se buscé responder a dos preguntas: la primera, ;por
qué las representaciones sobre el cuerpo femenino en grupos nahuas mues-
tran coincidencias después de més de 500 afios? Y, la segunda, ;de dénde
surge el concepto de alteridad dado al cuerpo femenino en grupos nahuas
antiguos y contemporaneos? Para dar respuesta a ambos cuestionamientos,
se organizaron los datos investigados en fuentes etnohistdricas, etnograficas
y del propio trabajo de campo, en tres rubros: nocividad, vulnerabilidad y
potencia del cuerpo femenino.

En primer lugar, se mostraron las persistencias en las construcciones en
relaciéon con el cuerpo de las mujeres en comunidades nahuas de distinto
periodo, fundamentadas, en que dichas concepciones, asi como la atencién
a la sexualidad femenina, pertenecen al interior del hogar. Al centrarse la
conquista y evangelizacion en el espacio ptblico, estos conocimientos que-
daron resguardados en la intimidad familiar. Igualmente, la barrera de género
favorecid su preservacion, pues los frailes por ignorar las tematicas o por
mera vergiienza o desinterés, no se preocuparon por explorar estas concep-
ciones. Asimismo, no se cont6 con algtin especialista que sustituyera la acti-
vidad y conocimiento de las parteras en la atencién a los estados de transito
de las mujeres nahuas.

De tal suerte, que la longevidad que han mantenido dichas creencias por
mas de 500 anos se comprueba a través de la etnografia. La consulta de textos

8 Lopez Austin [ (1980) 1996, I: 364-367] nos proporciona otros contextos en donde se
documenta que los feyolia requerian de un periodo de cuatro dias para separarse del
cuerpo e iniciar su transito al Otro Mundo.



LA ALTERIDAD DEL CUERPO FEMENINO EN ESTADO DE MENSTRUACION 107

sobre grupos nahuas, asi como mi propio trabajo de campo en comunidades
de la misma filiacién en el municipio de Pahuatldn de Valle, en la Sierra
Norte de Puebla, revelan que las ideas sobre la menstruacioén, el embarazo,
el parto y el puerperio, mantienen una gran similitud con las de los nahuas
del siglo xv1. Por ello, la confluencia de la historia y la antropologia se mues-
tra como una metodologia necesaria en el estudio del pensamiento mesoa-
mericano, pues permite reconstruir un modelo conceptual que, sin lugar a
dudas, se ha visto expuesto a multiples transformaciones, no obstante, ciertos
ambitos han mostrado una gran resistencia al cambio.

Asi, la concepcion de otredad asignada a las mujeres nahuas fue estudiada
a partir de los tres rubros antes mencionados. Por medio del estudio de estas
nociones en grupos nahuas del siglo xv1 y del xx1 se mostré que dicha alte-
ridad parte de su sexualidad y de su capacidad de reproduccion; particular-
mente, la sangre femenina tiene un papel activo en esta construccién social.

La acumulacién de sangre durante el embarazo, le provoca un exceso
de calor a la mujer que resulta en la irradiacién de ihiyot! dafiino. Esta poten-
cia que proviene de la sangre femenil la emite también la menstruante. Asi-
mismo, la cantidad considerable de sangre que acompana al parto ocasiona
que en el grupo de mujeres peligrosas se incluyan tanto a la parturienta como
a la puérpera. Esta tdltima debido a que, al inicio del puerperio, la mujer
experimenta pérdidas sanguinolentas.

Elriesgo que representa para los demaés se debe a los cambios orgénicos
que sufre su cuerpo, los cuales le provocan la pérdida del equilibrio, debido
a que se encuentra en una condicién de exceso de calor. Esta condicién altera
la armonia del cuerpo, especificamente, de las entidades animicas.

En nahuas antiguos y contemporéaneos, las menstruantes, embarazadas,
recién paridas y puérperas enferman a los hombres con quienes tienen trato
sexual. Inclusive, distintos datos sefialan que pueden dahar a aquéllos que se
encuentran cerca de ellas o que se toparon con sus pafios manchados de
sangre.

La terapéutica que se emplea en estos casos son remedios de calidad
caliente como ceniza, plantas con esta propiedad y bafios con plantas medi-
cinales e infusiones. Asi, estos elementos fortalecen con calor al tonalli y lo
protegen de los ataques frios del ihiyot! lo cual evita que se desencadene un
desequilibrio en la persona y, por tanto, una afeccién en su salud.

En tanto, las mujeres muertas durante el alumbramiento eran concebidas
como una fuente de peligro. Al morir se convertian en diosas que regresaban
a la tierra para dafar a quienes se encontraran con pardlisis en el rostro,
rigidez de pies, inmovilidad o temblor de manos, estrabismo, entre otros
males.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

108 MIRIAM LOPEZ HERNANDEZ

Otro eje tematico que se abordé fue el debilitamiento del tonalli que
sucedia durante el embarazo y el puerperio, ello provocaba que las mujeres
fueran vulnerables a enfermar y morir. Las gestantes contagiadas de tlazol-
miquiliztli padecian calenturas, temblores y cefaleas durante el alumbra-
miento. Asimismo, en grupos nahuas contemporaneos, las mujeres que
tienen relaciones sexuales durante el sobreparto se enferman gravemente al
grado de comprometer su vida.

La atencién que se les brinda es igualmente de naturaleza caliente pues
esta dirigida a fortalecer su fonalli. El tratamiento incluye el uso del temazcal,
bafios con hierbas de calidad caliente, tés, entre otros. También se emplean
en la curacién liquidos corporales como la orina del hombre que la enfermé.
La miccién, al igual que la saliva de la mujer en transito, cura los padeci-
mientos desatados por el ihiyot] trastornado.

La tiltima concepcion que se analizé fue la potencia que adquiria el cuerpo
y la sangre femenina en distintos contextos y que en algunos casos era apro-
vechada por los hombres para su beneficio. El cuerpo de las mujeres primerizas
que fallecian en el parto continuaban poseyendo propiedades singulares. Su
brazo izquierdo se utilizaba para proteger a los adulteros, también para robar
y violar. Asimismo, sus dedos medios y cabellos eran codiciados para poder
vencer en las batallas.

En tanto, las mujeres se han beneficiado de la potencia de la sangre
femenil. A pesar de que ésta ha sido valuada negativamente, las mujeres han
manipulado la propia en su beneficio. Particularmente, el menstruo ha sido
utilizado por las esposas para aplacar a sus maridos violentos y para que
éstos las amen.

Al aportar datos etnogréficos a la par de histéricos, buscamos exponer
una visién de conjunto de las creencias respecto de la sexualidad femenina,
las cuales estimamos cuentan con profundidad histérica. De esta manera,
logramos proponer explicaciones en torno a la feminidad en grupos nahuas
antiguos y contemporaneos.

Asi, pudo constatarse que las connotaciones asignadas al cuerpo feme-
nino en el pensamiento nahua derivan de su capacidad reproductiva. A partir
de esta diferencia radical entre unos cuerpos y otros, se elaboran connota-
ciones del extrafio, del “otro”; en este caso, relacionado con las mujeres como
colectividad.



LA ALTERIDAD DEL CUERPO FEMENINO EN ESTADO DE MENSTRUACION 109

REFERENCIAS

Aramoni Burguete, Maria Elena

1990 Talokan tata, talokan nana, nuestras raices: hierofanias y testimonios de un
mundo indigena. Consejo Nacional para la Cultura y las Artes. México.

Arizpe, Lourdes

1973 Parentesco y economia en una sociedad nahua. Nican pehua zacatipan. Instituto
Nacional Indigenista. México.

Baez Cubero, Lourdes

1998 Encuentros peligrosos. Contaminacioén y ciclo de vida entre los nahuas de
la Sierra Norte de Puebla (México). Mitoldgicas, vol. xii1, 1: 19-34.

2008 El oficio de tejer la vida. Rituales del ciclo vital entre los nahuas de la sierra
norte de Puebla, en La religion de los pueblos nahuas, Silvia Limén (coord.).
Trotta. Madrid: 219-246.

Las Casas, fray Bartolomé de

1967 Apologética historia sumaria. Cuanto a las cualidades, disposicién, descripcion,
cielo y suelo destas tierras, y condiciones naturales, policias, repiiblicas, manera
de vivir e costumbres de las gentes destas indias occidentales y meridionales cuyo
imperio soberano pertenece a los reyes de Castilla, Edmundo O’Gorman (ed.,
estudio preliminar, apéndices e indice de materias), t. 1. Instituto de
Investigaciones Histéricas/uNam. México.

Clendinnen, Inga

1998 Los aztecas. Una interpretacion. Editorial Nueva Imagen. México.

Cédice Carolino

1967 Manuscrito anénimo del siglo xv1 en forma de adiciones a la primera edi-
cién del vocabulario de Molina, Angel Maria Garibay (presentacién).
Estudios de Cultura Ndihuatl, vol. 7: 11-58.

Cédice Telleriano-Remensis

1964 en Antigiiedades de México, Lord Kingsborough (recop.) y José Corona
Nufez (estudio e interpretacién), vol. 1. Secretaria de Hacienda y Crédito
Publico. México: 151-337.

Cédice Vaticano Latino A 3738

1964 en Antigiiedades de México, Lord Kingsborough (recop.) y José Corona
Ntfez (estudio e interpretacién), vol. m1. Secretaria de Hacienda y Cré-
dito Publico. México: 1-314.

Cuerno Clavel, Lorena Esmeralda y Marina del Socorro Dominguez Herndndez

1989 Costumbres y creencias relacionadas con el proceso de gestacion, parto y puerperio.
Estudio realizado en dos comunidades de la Sierra Norte de Puebla: Santiago
Yancuictlalpan y Zapotitlin de Méndez, tesis de licenciatura. Escuela Nacional

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

110 MIRIAM LOPEZ HERNANDEZ

de Antropologia e Historia/Instituto Nacional de Antropologia e Historia/
Secretaria de Educacién Publica. México.

Duran, fray Diego

2002 Historia de las Indias de Nueva Espafia e islas de tierra firme, t. 1. Consejo
Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México). México.
Florentine Codex véase Sahagtn, 1950-1969.

Garcia Martinez, Bernardo

1987 Los pueblos de la Sierra. EI poder y el espacio entre los indios del norte de Puebla
hasta 1700. E1 Colegio de México/Centro de Estudios Histéricos. México.

Gennep, Arnold van

1986 Los ritos de paso. Taurus. Madrid.

Hernandez, Francisco

1959 Historia natural de Nueva Espafia, en Obras Completas, t. 11, vols. 1 y II. UNAM.
México.

1986 Antigiiedades de la Nueva Espafia. Historia 16 (Crénicas de América 28).
Madrid.

Hilton, K. Simon

1969 Relatos tarahumaras. Tlalocan, vol. vi: 76-88.

Klein, Cecelia
2001 None of the Above: Gender Ambiguity in Nahua Ideology, en Gender in
Prehispanic America, Cecelia Klein (ed.). Dumbarton Oaks. Washington, D.

C.: 183-253.
Lagarde, Marcela
2005 Los cautiverios de las mujeres: madresposas, monjas, putas, presas y locas. Pos-

grado unam/Centro de Investigaciones Interdisciplinarias en Ciencias y
Humanidades/PUEG/UNAM. México.

Leeuwen-van Koppen, Siny van

1990 The Cihuateteo in a Dual Organisational Context, en Mesoamerican Dua-
lism, Rudolf van Zantwijk, Rob de Ridder y Edwin Braakhuis (eds.). Sym-
posium of the 46th International Congress of Americanists (1988).
Amsterdam /Utrecht: 63-73.

Leyenda de los Soles

2002 en Mitos e historias de los antiguos nahuas, Rafael Tena (ed.). Consejo Nacio-
nal para la Cultura y las Artes (Cien de México). México: 167-206.

Lockhart, James

2013 Los nahuas después de la conquista. Historia social y cultural de los indios del
Meéxico central, del siglo xvI al xviil. Fondo de Cultura Econdémica. México.

Lopez Austin, Alfredo

1966 Los temacpalitotique. Brujos, profanadores, ladrones y violadores. Estu-
dios de Cultura Nihuatl, vol. 6: 97-117.



LA ALTERIDAD DEL CUERPO FEMENINO EN ESTADO DE MENSTRUACION 111

1996 (1980) Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones de los antiguos nahuas, vol. 1.
Instituto de Investigaciones Antropolégicas/uNam. México.

Lopez Hernandez, Miriam

2009 Las transgresiones sexuales entre los nahuas prehispanicos, tesis de maestria.
Facultad de Filosofia y Letras/Instituto de Investigaciones Antropolégi-
cas/UNAM. México.

2013 Sexualidad entre los antiguos nahuas. Andlisis de las representaciones, discursos
y pricticas sexuales, tesis de doctorado. Facultad de Filosofia y Letras/Ins-
tituto de Investigaciones Antropolégicas/uNaM. México.

2017 La vida sexual de los nahuas prehispanicos. Secretaria de Cultura/Gobierno
del Estado de México (Biblioteca de los pueblos indigenas). Toluca,
Estado de México.

Lépez de Gémara, Francisco

1992 Historia general de las Indias, 2 tomos. Espasa-Calpe (Grandes viajes, 21).
Madrid.

Lupo, Alessandro

1995 La Tierra nos escucha. La cosmologia de los nahuas de la Sierra a través de las
stiplicas rituales. Instituto Nacional Indigenista/Consejo Nacional para la
Cultura y las Artes. México.

2015 El regreso de los aztecas. Fendmenos de conservacion, recuperaciéon y
plasmacién de la tradicién nahua en la Sierra de Puebla. Dimensién Antro-
polégica, vol. 64, mayo-agosto: 7-33.

Molina, fray Alonso de

2004 Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana, Miguel
Leén-Portilla (estudio preliminar). Porrida. México.

Montoya Briones, José de Jests

2008 (1964) Atla: Etnografia de un pueblo ndhuatl. Instituto Nacional de Antropologia

e Historia/Departamento de Investigaciones Antropolégicas. México.

Motolinia, fray Toribio de Benavente

1971 Memoriales o Libro de las cosas de la Nueva Espaiia y de los naturales de ella,
Edmundo O’Gorman (ed.). Instituto de Investigaciones Histéricas/uNam
(Historiadores y Cronista de Indias, 2). México.

Nieto, José Antonio

2003 Reflexiones en torno al resurgir de la antropologia de la sexualidad, en
Antropologia de la sexualidad y diversidad cultural, José Antonio Nieto (ed.).
Talasa Ediciones. Madrid: 15-51.

Nifez Cabeza de Vaca, Alvar

1992 Los naufragios, Enrique Pupo-Walker (ed.). Editorial Castalia (Nueva
Biblioteca de Erudicién y Critica). Madrid.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

112 MIRIAM LOPEZ HERNANDEZ

Robelo, Cecilio A.

2001 Diccionario de Mitologia Nahoa. Editorial Porrada. México.

Romero Lépez, Laura Elena

2006 Cosmouision, cuerpo y enfermedad. EI espanto entre los nahuas de Tlacotepec de
Diaz, Puebla. Instituto Nacional de Antropologia e Historia. México.

Ruiz de Alarcén, Hernando

1987 Tratado de las supersticiones y costumbres gentilicas que oy viven entre los
indios naturales desta Nueva Espafia en El alma encantada, presentacién de
Fernando Benitez. Anales del Museo Nacional de México. Instituto
Nacional Indigenista/Fondo de Cultura Econémica. México: 125-223.

Sahagtn, fray Bernardino de

1950-1969 Florentine Codex. General History of the things of New Spain, Fray Bernardino
de Sahagiin, Charles E. Dibble y Arthur J. O. Anderson (traducido del
nahuatl al inglés, notas e ilustraciones), libros. 1, 11, 1v y V1. The School of
American Research/The University of UTAH. Santa Fe, Nuevo México.

1969 Augurios y abusiones, Alfredo Lopez Austin (introduccién, version, notas,
comentarios), Instituto de Investigaciones Histéricas/uNam. México.

2002 Historia general de las cosas de Nueva Espafia, Alfredo Lépez Austin y Jose-
fina Garcia Quintana (estudio introductorio, paleografia, glosario, notas),
tomos 1 y 1. Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de
México), México.

Sedefio, Livia, y Maria Elena Becerril

1985 Dos culturas y una infancia. Psicoandlisis de una etnia en peligro. Fondo de
Cultura Econémica. México.

Siméon, Rémi

2002 Diccionario de la lengua ndhuatl o mexicana, Josefina Oliva (trad.). Siglo xx1
editores. México.

Serna, Jacinto de la

1987 Manual de ministros de indios para el conocimiento de sus idolatrias y extirpa-
cion de ellas en El alma encantada, presentaciéon de Fernando Benitez. Ana-
les del Museo Nacional de México. Instituto Nacional Indigenista/Fondo
de Cultura Econdémica. México: 261-480.

Sullivan, Thelma

1982 Tlazolteotl-Ixcuina: The Great Spinner and Weaver, en The Art and Icono-
graphy of Late Post-classic Central Mexico, Elizabeth Hill Boone (ed.). Dum-
barton Oaks/Trustees for Harvard University. Washington, D.C.: 7-35.

Turner, Victor W.

1980 La selva de los simbolos. Aspectos del ritual ndembu. Siglo xx1 Editores. Madrid.



