
Calor, corazón y personalidad entre 
los nahuas de San Pedro Xolotla1

Gilberto León Vega*
Dirección de Etnohistoria
Instituto Nacional de Antropología e Historia

Resumen: El objetivo de este artículo es entender la relación que se establece entre el tonal y el 
corazón, para la producción de los afectos, las formas de actuar y la definición de la personalidad. 
Partimos de la idea de que hay un juego entre entidades y centros anímicos en el interior del 
hombre, que le permite la generación de emociones, conformar un carácter y recrear las formas de 
ser y estar en el mundo. Para ello, será necesario ahondar en la concepción del cuerpo humano y 
la persona. La información etnográfica recolectada entre los nahuas de Xolotla será estudiada a la 
luz de las fuentes etnohistóricas de los nahuas del siglo XVI. 

Palabras clave: Tonalli, calor humano, persona, corazón, nahuas de Xolotla.

Warmth, heart and personality among the Nahuas of San Pedro Xolotla

Abstract: The objective of this article is to understand the correlation established between the 
soul/spirit and the heart, how it effects affection, behavior and the definition of the personal-
ity. We start from the idea that there is an interrelationship between the entities and psychic 
centers within the body, which allows the person to generate emotions, shape his/her character 
and recreate the ways of being and interacting with the world. The idea here is that it is neces-
sary to explore the conception of the physical body and the person. The ethnographic information 
gathered from the Nahuas of Xolotla, in the state of Puebla, is studied in light of the ethno-histor-
ical sources of the Nahuas of the 16th Century. 

Keywords: Tonalli, Human warmth, Person, Heart, Nahuas of Xolotla.

1	 Le agradezco a Jaime Echeverría García por la lectura de este artículo y sus comenta-
rios al mismo.

número 70, septiembre-diciembre, 2017

Fecha de recepción: 7 de diciembre de 2016      Fecha de aprobación: 1 de octubre de 2017

* gleonvega@yahoo.com.mx



196
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

El material empírico del que disponemos para el estudio del calor humano 
y su relación con el corazón entre los nahuas de Xolotla, fue recolectado de 
2014 a 2016. Debido a la permanencia durante varios periodos de tiempo, 
se pudo entablar amistad con distintos habitantes del pueblo y mediante 
el trabajo etnográfico se recabaron datos sensibles sobre la concepción del 
cuerpo humano y la persona.2 Ello ayudó a obtener un primer acercamiento 
al concepto de “animacidad”,3 “personalidad” y “comportamiento”; sobre 
todo, las bases para entrever la manera en que se relacionan las entidades 
con los centros anímicos.

El material etnohistórico de las fuentes del siglo XVI complementa 
la explicación acerca de los conceptos abordados, dando profundidad 
histórica para su comprensión e intelección. El enfoque que se mantiene 
es etnográfico y antropológico, de manera que se privilegia la información 
empírica recabada en campo; pero se establece un diálogo con la etnohis-
toria y los datos etnológicos de otros grupos nahuas. Nos apoyamos en 
fuentes antiguas como el Códice Florentino y el Vocabulario de Molina; así 
como en diccionarios y trabajos etnográficos actuales.

Partimos de la idea, según la cual, la persona se constituye de elementos 
concretos y sutiles (“pesados” o “ligeros”) que se encuentran en continua 
comunicación en el interior del cuerpo. Las entidades sutiles se pueden alo-
jar en una zona o un órgano concreto, dotando al corazón, el cerebro y las 
entrañas de la “animacidad” requerida. Las entidades no sólo circulan en 
el interior del cuerpo, sino que extienden su agencia al exterior, de manera 
que se proyectan en la apariencia de los individuos, las emociones dibu-
jadas en el rostro y las actitudes que imperan en su modo de actuar.

Antes de pasar a explicar lo referente a la concepción de la persona y 
sus constituyentes, será necesario dar un panorama general acerca de la 
comunidad de estudio.

2	 Agradezco a los señores Alberto Hernández Casimira e Hipólito Hernández Vargas, al 
señor Teodulfo Hernández y a su señora Félix, así como a la señora Natalia Álvarez y 
su hija Reyna Álvarez, quienes mantuvieron conmigo una extensa comunicación.

3	 “Animacidad” es un concepto utilizado por Marie Noëlle-Chamoux [2011: 156, 162] 
para referirse a la dimensión gramatical de lo vivo, donde hasta los cerros “son conce-
bidos como seres realmente vivos”; “las piedras pueden constituir, al igual que los ani-
males, el ‘alma’ de un ser humano y su ‘doble’ vivo. La dimensión gramatical de 
animacidad tiene una fuerte carga semántica en la cultura y corresponde a creencias 
profundamente arraigadas y persistentes”.



197

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

La comunidad Nahua de Xolotla

Los nahuas de San Pedro Xolotla se encuentran asentados en la Sierra Norte 
del estado de Puebla, en el municipio de Pahuatlán de Valle, conocida como 
la zona noroccidental de la Huasteca. Tienen vecinos a tres comunidades 
de habla náhuatl, que son: Atla, Atlantongo y Mamiquetla. El municipio 
colinda con el de Naupan, Honey y Acaxochitlán, este último pertenece al 
estado de Hidalgo.

Xolotla se encuentra al límite con dicho estado y tiene a Tulancingo 
como ciudad central. Dicen que son huastecos en cuanto a sus tradiciones, 
que pertenecieron al territorio del Totonacapan y fueron hablantes de to-
tonaco antes de ser conquistados por los nahuas de Texcoco [Báez 2004]. 
Es de contrastar el pasado glorioso que rememoran los habitantes de Xo-
lotla, teniendo como fundador al rey Xólotl, con la modernidad que ha 
incidido en la localidad hasta el presente. El contexto tiene que ver con la 
expansión del sistema mundial capitalista, que ha tratado de integrar a las 
“micropoblaciones” a su sistema, lo que ha derivado en un proceso para 
“desetnificar” a los pueblos [Gámez et al. 2010: 135].

Teniendo en cuenta las serias transformaciones sociales y culturales que 
han modificado su forma de ver el mundo y sus categorías para pensarlo, 
en el presente se aprecia una concepción particular en cuanto a los consti-
tuyentes que conforman una persona. En este campo centraremos nuestra 
atención, ya que nos interesa comprender la importancia que se pone al 
“calor humano” (itonal) en las pautas y los protocolos para interactuar.

La conformación del ser humano

Don Alberto Hernández Casimira, originario de Xolotla, realizó un 
manuscrito sobre “La creación del hombre” en español y con traducción al 
náhuatl, donde narra que un día (ce tonali): “Dios creó al hombre de barro, 
le formó su cabeza, le afinó su rostro, sus brazos y sus entrañas”. El Diablo, 
que había observado desde otro lugar, la obra de Dios culminada, le pidió 
aquella arcilla y agregó, además de la cintura, entre las piernas: la “parte 
íntima”; “con la cual […] peca el hombre”.4 

4	 En el periodo colonial los nahuas cristianos mencionan que Dios creó a los hombres, 
considerados “sus instrumentos”, “sus creaturas”, “sus hechuras” (toltecatlachichihua-
lloni) [Chimalpáhin 1998: 36]. Con respecto a la idea de pecado entre los antiguos na-
huas, véase Burkhart [1989: 28, 58, 76, 115, 145, 176, 178, 187, 204].



198
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

De acuerdo con la narración, el hombre está compuesto de dos partes: 
la de Dios y la del Diablo.5 La parte de arriba le sirve para ayudar y convi-
vir con sus hermanos en las diversas tareas mediante el trabajo, el ingenio 
y los afectos; y la segunda se convierte en la herramienta seductiva que 
corrompe al hombre, “por ser la parte baja y pecaminosa obra del diablo”.

Ante la “corrupción” humana, la reproducción cultural está enfocada 
en el desarrollo de seres humanos “íntegros” o “completos”, aptos para 
socializar y trabajar; por el contrario, la deshumanización de los hijos es 
temida por los padres, por lo que se trata de formar buenos ciudadanos, 
con principios y valores que favorezcan a mejorar los lazos de convivencia.

En los ideales de los nahuas, la persona nombrada cuatlamelahuac es 
opuesta a la persona tlacaloa. El primer concepto significa el “hombre de 
cabeza pensante” o el “hombre recto”, deriva de la palabra melahuac, que 
significa “derecho”; al contrario, el tlacaloa es el que se comporta de forma 
“chueca” o “torcida”.

La persona considerada tlacamelahuac, “hombre recto”, es sinónimo de 
cuale tlacatl, “buen hombre” o de cuale cristiano, “buen cristiano”. Lo contrario 
es el ahmo cuale tlacatl o ahmo cristiano, como lo es el violador, el que roba 
o el que mata. Inin ahmo tlacatl quiere decir que sí es humano, pero por su 
acción no humana lo distinguen como alguien que perdió su vivencia como 
cristiano [Chamoux 1996].6 

Los constituyentes de la persona Náhuatl 

En Xolotla, todo humano (tlacatl) está dotado por diversos constituyentes.7 
Físicamente, cuenta con extremidades (pies, manos y cabeza), cinco elementos 
(calor, viento, tierra, agua y movimiento) y una humanidad cristiana (compuesta 
por un espíritu, un alma y un ánima); además de “agregados” anímicos, es 
decir, fuerzas adicionales como la sombra (cehuallotl) o “guardianes” como 

5	 Respecto de las ideas de Dios y el Diablo entre los antiguos nahuas puede verse Toumi 
[1997: 63-66, 79, 117-121] y Burkhart [1989: 38-39]. Ideas similares se encuentran entre 
los nahuas de Atla [Acosta 2013: 178-183] y los de Cuacuila, también en el estado de 
Puebla [Chamoux 1996: 37-54].

6	 En la Antigüedad se creía que el ser humano podía torcer el recto camino “siguiendo 
el desorden y la ‘inmoralidad’ contraria a su tonalli”, lo que significa perder “su ener-
gía vital, su identidad, su ‘rostro’ y ‘corazón’” [Garza 1978: 79].

7	 “Constituyentes de la persona es […] un término más general y abarcador, ya que 
además de entidades anímicas nos permite considerar […] las cualidades […], las re-
laciones, las cuales, nos aproximan a devenires, procesos, acciones y, sobre todo, a 
vínculos sociales” [Acosta 2013: 92].



199

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

el “ángel de la guarda” o el santo patrono del pueblo.8 
Los centros anímicos u “órganos” son las partes en el interior del cuerpo 

donde se concentra gran porción de esencia anímica. En el centro anímico 
se ubica la entidad anímica que es lo que dota al ser humano de vida y 
voluntad; de modo que brindan “animacidad” en la persona [Chamoux 
2011] al estar en constante flujo en el interior como en el exterior del cuerpo 
[véase Martínez 2006a].

Los “agregados” anímicos dotan al hombre de continua protección 
y pueden ser pensados también como un cúmulo de fuerza, que incluso 
puede devenir en un “recubrimiento” y robustecimiento del hombre [véase 
Fagetti 2007].9 La “sombra” o cehuallotl es una especie de “guardián” que 
suele vincularse con el tonal, la diferencia es que el tonal es más visible en 
la vigilia del día y la “sombra” actúa de manera onírica, haciéndose pre-
sente en la oscuridad de la noche. Durante esos momentos la “sombra” 
evita el ataque de otras sombras que quieren devorar al tonal [véase Báez  
2005; véase Signorini y Lupo 1989].Consideran que un aumento de fuerza 
es reflejo de que las entidades anímicas se encuentran “extradotadas” de 
fuerza. El peligro que se corre al adquirir mayor fuerza es que las entidades 
pueden salirse de control desatando impulsos y comportamientos propios 
de un “animal”: yolcatl. El juego anímico que se establece para crear este 
tipo de emociones tiene que ver con los “impulsos” anímicos o la “anima-
cidad” de la parte “visceral” del hombre.

Por falta de espacio nos concentraremos únicamente en la relación que 
existe entre el tonal y el yolotl, entre la cabeza y el corazón, para ir avan-
zando en la “teoría de las emociones” y dejaremos de lado la relación que 
se establece con el centro anímico “visceral”, donde el ánima recrea las emo-
ciones más hostiles y mortíferas, como los celos, la rivalidad y la envidia.10 

En cuanto a los constituyentes “ligeros”, en Xolotla, el itonal significa 
“el espíritu” de alguien, el cual es considerado una entidad anímica cáli-
da y brillante que está relacionada con el Sol y con Dios. No sólo se localiza 
en “el cerebro” o “cabeza”, sino que también se deposita en el corazón, 
manos y pies; de modo que el tonal está presente a través de los “pulsos” 

8	  Antiguamente la palabra mamal (“o el mamalli de”) se entendía como “la carga” y era 
“lo que trae consigo” un tonalli, según el tonalamatl. Es una variante de “su acompa-
ñante” (ihuical) o “su complemento” (ixeliuhca) [véase Köhler 2000: 515-517].

9	 De hecho, entre los nahuas de Tepetzintla, Puebla, consideran que el chicahualiztli 
“suma potencia al tonal como al corazón, iyolo (tonalchicahuac)” [Questa 2010: 120].

10	Antiguamente las entidades anímicas estaban diferenciadas por las funciones psíqui-
cas, “desde las más racionales del tonalli hasta las más pasionales de ihiyotl, y las más 
importantes radican en la entidad central, el teyolia” [López Austin 2012: 262].



200
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

del cuerpo y es por el sudor (itonili) que se regula térmicamente.
Don Hipólito Hernández, nativo de Xolotla, entiende al itonal como 

una “fuerza activa”, “es lo que está viviendo una persona” y tiene que ver 
con la conformación de la propia existencia.11 

El espíritu se traduce como alma. Itonal, su alma. Itonal es como la fuerza activa 
del día y como de su alma, como su hora. Sí. Como el tiempo que está, como 
está dando la vida, lo que está viviendo nada más. O sea, que la relación entre 
el itonal y el tonaltzintli es algo natural. Itonal quiere decir su alma y tonaltzintli, 
es el sol (Xolotla, abril, 2015).

Respecto de la entidad anímica que se encuentra en el corazón, se 
refieren a ella como el yolotli, “alma-corazón”. Consideran que todo 
humano en su interior tiene un “cofre” donde va guardando los recuerdos 
y donde recae el aprendizaje. Así que el corazón sirve como almacén de 
las experiencias humanas y la frase que ocupan para referir a ese cofre es 
niquehua ipanoyolo, “guardo en mi corazón”.

Aquí nosotros pensamos que todas las experiencias de uno lo va guardando 
en su corazón, porque todo se concentra en el corazón no en la mente; sino en 
el corazón. Nicehua ipanoyolo, ‘guardo en mi corazón’; una ofensa guardo en mi 
corazón; una respuesta buena de alguien guardo en mí corazón. Como que 
el corazón es el almacén de lo que puede el hombre realizar conscientemente 
(Xolotla, julio, 2015).

Para ellos existen dos manifestaciones o funciones del corazón: el que 
“racionalizan” en una parte del cuerpo (iyolo), porque se mueve el órgano; 
y el que “somatizan” en el epigastrio o abdomen (yolotli), porque ahí lo 
“sienten”. Un corazón ejerce un movimiento centrífugo, provocando la 
vida, y otro corazón produce un movimiento centrípeto (mediante los sen-
tidos), forjando la conciencia.12  

11	 Entre los antiguos nahuas, el tonal o tonalli se tradujo como “ánima”, “alma”, “espíritu” 
o “el signo en que alguno nace”, pero literalmente era “lo irradiado” [López Austin 
2012: 186]. El plural de tonalli es tonaltin [Florentine Codex, lib. iv: 39, 57; en adelante CF].

12	Para los antiguos nahuas, “el corazón, yóllotl, es el órgano solar por excelencia en una 
anatomía que equipara la estructura del cuerpo humano con aquella del universo, 
siempre en movimiento, latiendo constantemente, distribuyendo sangre y con ella 
vida y calor a todo el microuniverso que era el organismo, asumía la ubicación y las 
funciones de éste. El cuerpo, reflejo del cosmos, tenía el cielo en la cabeza, que era 
llamada precisamente ilhuícatl, cielo, tenía su sol en el centro y del diafragma hacia 



201

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

El corazón físico (iyolo) también es generador de sentimientos y afectos. 
Las afecciones del corazón se ven reflejadas en los estados de ánimo, cuya 
expresión en el rostro tiene su origen en el juego de entidades y centros 
anímicos. De hecho, los nahuas creen que lo necesario para el óptimo des-
empeño de las entidades es manejar las emociones dañinas y encauzar las 
favorables. A través de ese mecanismo subjetivo se espera tener un lúcido 
tonal (tonalchipahuac) y un corazón limpio (yolchipahuac).

Si bien, las entidades anímicas establecen interconexiones o circuitos 
para el óptimo desempeño personal, hay que considerar que el corazón 
puede verse atraído por deseos y pasiones generadas desde la parte “vis-
ceral”, donde se encuentra un ánima. Al parecer, el ánima refiere al lado 
animal del ser humano, a las formas impulsivas e irracionales generadas en 
el interior de “las entrañas”.13 

En Xolotla, el adecuado manejo de los impulsos anímicos tiene que ver 
tanto con las formas de expresión positivas como negativas. De ahí que 
sea pertinente mantener en óptimas condiciones el corazón y la “mente”, 
porque consideran que quien no sabe dominar sus impulsos y baja su 
corazón hasta las entrañas, “se deja dominar por el chamuco” (Xolotla, 
abril, 2016).

También se suele pensar que este tipo de personas han depositado 
“el corazón en la mierda”, porque toda su acción “sucia” y “grosera” está 
dirigida a “comer” a las personas y devorarlas con emociones negativas, 
acciones de “mala voluntad” propias de un corazón sucio y manchado.

Existe un corazón de buen comportamiento; en pocas palabras, lo tiene en el 
“pecho”, acá [en el epigastrio]; pero los que obran en una forma chueca, ellos 
lo tienen en la parte del intestino donde está la caca (Xolotla, octubre, 2015).
[…] cuando una persona se porta muy mal, muy mal [decían]: innon tlacatl amo-
quipiayo iyollo iyelpa, iniyollo manelihtoc ihua inicuitl, [que] quiere decir: “aquella 
persona no tiene su corazón en el pecho, su corazón lo tiene revuelto con su 
caca” (Xolotla, diciembre, 2016).

Antes de pasar a comprender las formas de actuar y de ser entre los 
nahuas de Xolotla, veremos cuál es el origen del calor humano, expresado 

abajo los miembros y órganos representativos de los inframundos” [véase Viesca y 
Aranda 2005: 227].

13	En Pajapan, Veracruz, existe la creencia de un “animal compañero” que sería la “liga 
más fuerte [del hombre] con la naturaleza”, le llaman “animal” [García de León 1969: 
290-291].



202
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

tanto en el semblante de las personas como en los “pulsos”, que son puntos 
de concentración de las dos entidades en el cuerpo.

El origen del tonal o calor humano

Entre los nahuas de Xolotla se piensa que todo fue hecho por Dios. A Dios le 
suelen llamar en náhuatl Toteco, aunque también puede referir a “Nuestro 
señor Jesucristo”, quien se identifica con Tonaltzintli, el Sol. Consideran 
que Cristo-sol, Tlanextzintli, no actúa de manera directa sino a partir de su 
espíritu o lo “espiritual”. La paloma del Espíritu Santo, Teotonaltzintli, es 
la entidad que establece un vínculo entre Dios y los hombres, al ser ellos 
los beneficiarios de la irradiación espiritual originaria del Dios-sol [véase 
Stresser-Péan 2011].

Desde este punto de vista, las entidades anímicas son consideradas 
como constituyentes divinos que el hombre administra, pero que no le 
pertenecen. Las entidades personalizadas, además de tener la facultad de 
crear relaciones, al transmitir la fuerza mediante un oficio, también pueden 
llegar a dañarse, perderse o menoscabarse con actos, conductas o modos 
de vivir que “ensucien” o perjudiquen la humanidad e integridad de la 
persona.14 

Mediante el trabajo de campo hemos identificado que el calor humano 
es una condición individual, en tanto que cada cuerpo es depositario de la 
“animacidad” o impulsividad que lo moviliza; además, las personas están 
sujetas a los condicionamientos sociales, pues cada hombre nace en una 
realidad que lo “regula”, es decir, que cada ser humano debe de aprender a 
manejar sus impulsos vitales y desarrollarse como persona.

Algunas personas consideran que esa “dote” de vitalidad divina fue 
depositada durante “su día” de nacimiento (notonal). De hecho, ellos con-
sideran que el “el día en que nace” una persona, intlentonalizneci, “es el 
instante en que el Dios-sol estaba actuando sobre el mundo”. En Xolotla la 
palabra:

14	Los antiguos nahuas pensaban que los excesos sexuales podían “cubrir de polvo el 
tonalli” o “llenar de basura el tonalli”. Con esas prácticas menguaban las capacidades 
mentales. Por ello, el tonalli estaba “en relación directa con la capacidad de gobierno” 
y “una capacidad mental apta para el cargo” [López Austin 2012: 245]. En la actuali-
dad existen diversos daños que perjudican al tonalli. En estos casos, los especialistas 
rituales tienen que recurrir a las plegarias y la oniromancia para recuperarlo y restau-
rar el equilibrio en el paciente [Cifuentes et al. 1989].



203

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

Notonal quiere decir ‘mi día’, puede ser en ‘mi día que nací’ o ‘mi alma’. Por 
decirlo, notonal ynipan nitlacatl, ‘mi día que nací’. Notonal quemanimiquiz, ‘el 
día que me va a llegar la muerte’. Notonal yaznelhuicac, esa es una palabra que 
quiere decir que ‘mi alma se va ir al cielo’; porque notonal ya es algo sobrenatu-
ral que viene de Dios (Xolotla, abril, 2015).15 
 
Cada vez menos consideran que de acuerdo con su “hora” o “fecha” 

de nacimiento, la partera podía saber sobre las “prendas” con las que venía 
cada persona. Para los nahuas de hoy, el hombre llega al mundo portando 
riquezas, dádivas y gracias divinas. Por ejemplo, el “don” se hace presente 
con una señal física en la cabeza a la que llaman: cuahpapahtli o cuahtonal 
[véase Hernández 1982: 41-42].16 

Esto fue lo que me explicó don Braulio sobre un mechón de cabello que 
se enredó y le creció en la cabeza cuando era niño, y que llegó a medir más 
de un metro:

Fíjate que yo soy uno de esos, lo que pasó fue que me lo cortaron. Mi abuelita, 
que exactamente era una de esas curanderas, en paz descanse, era una de esas 
y como nací con esa cosa (cuauhpapahtli), la gente decía que iba a ser brujo o 
iba a ser músico. Ajá. Nunca supe por qué, yo simplemente me gustaba la 
música y nunca pensé tomarme un refresco y echarme un taquito por tocar 
la música. De la música vivo [Xolotla, julio, 2015].

Se cree que el hombre viene destinado y constituido de tal manera 
que puede desarrollar sus dones o “talentos” en cierto espacio y oficio. 
Contrariamente, puede que vaya marchando en contra de los preceptos 
socioculturales establecidos y “contra natura” de su destino y don, lo que 
puede llevar a menoscabar su dote divina y desintegrar parte de su hu-
manidad.

De hecho, para justificar la naturaleza de alguna persona, suelen decir: 
yehuanitonal, “su alma ya es así”; “esa es su suerte”.

Pues como dice el dicho: yehuanitonal, o sea ‘que ya es su alma’, ‘ya es así’, ya 
con todo. Dicen: ‘ese cabrón ya es así’. Es que cada uno viene cargando algo 

15	En Tzinacapan, Puebla, el posesivo notonal quiere decir “día de mi santo”. Y entre los 
nahuas de Cuetzalan, Puebla, notonal es “mi alma y/o mi espíritu” [Aramoni 1990: 40].

16	Las fuentes referentes a los antiguos nahuas dicen que el dios de Chalma ondeaba el 
“sol frontal” (cuatonalla); o sea, “su disco, su movimiento, su escudete frontal, su sol de 
la frente” (iyoholli iyoya uxcuatechimal icuatonal) [Sahagún 1958: 211-14].



204
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

natural que le pertenece, es su destino, así es uno; ya su alma tiene que venir a 
cumplir algo, algo tiene que hacer aquí, para algo vino el día que nació (Xolotla, 
abril, 2015). 17

Las proyecciones del calor y resplandor humano

Al enfocarnos en los rasgos característicos del itonal y en sus proyecciones 
físicas a través del cuerpo, encontramos que para los nahuas de Xolotla el 
rostro es una expresión de su irradiación, dicen: “como que palpita con 
sus gestos, muecas y el brillo de los ojos”. Los nahuas observan que “el 
aspecto físico de cada uno es la expresión del itonal”, por ello ponen mucha 
atención en “la apariencia, el semblante, en cómo se paran, cómo miran sus 
ojos” (Xolotla, abril, 2015).18 

El ojo es considerado el órgano por excelencia de expresión del espíritu, 
del itonal. Incluso el estado del ojo, como lo opaco, demuestra un grado 
de “menor lucidez” en el hombre. Además, el brillo que irradia el rostro, 
su transparencia, su rubor, son también un indicador de que el itonal está 
limpio (chipahuac). Por ejemplo, reconocen el rostro y la voz de un joven 
(hombre o mujer) que “es virgen”, al percibir un candor de inocencia en las 
facciones, la manera de mirar y el rubor de su piel.

Para reconocer la expresión del estado de ser de los hombres, también 
tiene que ver el cabello peinado o arreglado. Ellos comentan que “en el ca-
bello brillante o el cabello opaco o crespo, se ve el semblante de cada uno”. 
De hecho, toda la apariencia importa:

Es que su itonal no se puede entender sino es mediante lo físico, ya sea en el sudor, en el 
calor del cuerpo, en el brillo del ojo o en la cara, en su semblante. Hasta se ve en las ves-
timentas, en la ropa que trae uno, en lo que uno porta o carga. El itonal no únicamente 
se encuentra en el interior, sino que nosotros vemos que se muestra en la apariencia 
física, en el semblante, en su cara, en su cabello. Para verse el itonal tiene que ser visto 
mediante las otras personas. Hay que ver cómo te califican (Xolotla, diciembre, 2015).

17	Entre los antiguos nahuas, cuando se referían a la naturaleza de una persona decían: ca 
niman iuhcan oquiz, “tal era su costumbre o naturaleza” [cf véase Sahagún 1950-81: 29].

18	Los antiguos nahuas consideraban que si una persona nacía en un signo del día ce-
ocelotl: “en ninguna parte de la tierra fue con rostro radiante” (acan ixtona in tlalticpac), 
porque su signo fue mal condicionado (atlacacemelle in itonal) [cf véase Sahagún 1950-
81: 6]. Los que nacían en un “signo de miseria” (itonal in icnoyotl) como en el día ce-
quiahuitl, decían: “en ningún lugar brilla su rostro” (acan ixtona) [cf véase Sahagún 
1950-81: 43]. Respecto de las ideas del brillo entre los nahuas del siglo xvi, véase 
Burkhart [1989: 53] y Mckeever Furst [1995: 88-95].



205

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

Además, en Xolotla las “clases” de personas se distinguen bajo dos ru-
bros: la distinción entre “pesudo”19 y “pobrecito”, entre el prestigio y la 
deshonra, porque consideran que no sólo las riquezas del rico llaman la at-
ención o “lucen”, sino que la manera de proceder digna, justa e inteligente, 
aumenta el esplendor del semblante.

Es decir, sucede que las personas se lustran artificialmente o natu-
ralmente, ya sea porque las cosas hagan “resplandecer” con riquezas al 
hombre o de acuerdo con el modo de comportarse con pulcritud y natu-
ralidad.

Motonoli, la riqueza, está relacionado con el tonalli, como mitzcuiltonoz. El 
tonoz aquí se puede decir como una acción que yendo al pasivo, quiere decir 
‘resplandece como sol’. Un ejemplo en este caso, si alguien es célebre, por 
ejemplo, alguien que por el dinero es célebre, aquel dinero hace que el hombre 
rico resplandezca (Xolotla, julio, 2015).20 

Asimismo, la integridad se suele identificar con la frente y la postura 
de la cabeza, ya que se consideran sitios donde resalta el lustre y la dig-
nidad de la persona. Aunado “al porte” de la persona, la “limpieza” es la 
manifestación de la honra y dignidad de cada uno. Consideran que es una 
cualidad anímica necesaria para entablar contacto con los santos y ances-
tros del pueblo.

Un mayordomo comentó que la limpieza y el lustre se alcanzan al “es-
tar bien cargado de energía”, “bien dotado de todo” y “concentrado”. El 
único fin de la pulcritud es llegar a mantener el “alma limpia” (tonalchipa-
huatzitzi).

Porque nomás así bien flaco y mugroso no creo que la haga uno; no va a ver 
nada positivo. Para eso uno tiene que estar bien, bien cargado de energía, men-
talmente, físicamente, moralmente, espiritualmente y estar limpio, para que 
uno también pueda hablar con sus espíritus (initonal). Porque mi padre así le 
hacía, no creas que dormía con mujer, él dejaba un mes; así estaba limpio mi 
jefe. Y mi mamá dormía aparte, mi padre en otra casa, porque tenía que estar 

19 “Pesudo” refiere a la persona que tiene muchos pesos, es decir, mucho dinero.
20	Entre los antiguos nahuas los cargos públicos hacían que aumentara el tonalli, donde 

las “transformaciones del tecuhtli y del tlatoani implicaban un aumento de su fuego”. 
En este sentido “tleyotía [nite] significa a la letra ‘llenar a alguien de fuego’ […] esto nos 
indica que podía haber un aumento de energía” [López Austin 2012: 460]. Ideas seme-
jantes se encuentran entre los nahuas de Huachinango [Chamoux 2011: 165-167].



206
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

bien dotado de todo, para poder trabajar bien hasta dominarse a sí mismo (Xo-
lotla, abril, 2015).

Sucede que entre los nahuas puede haber una “manipulación” de la 
propia subjetividad al ejercer un control de la “animacidad”, con el fin de 
autodominarse emotivamente e intelectivamente; es decir, para ellos el 
calor humano y la fuerza se “economizan”. De hecho, la “concentración” 
es un movimiento anímico que dota una parte del cuerpo de mayor calor.

Por ejemplo, entre los nahuas de Tetelcingo, Morelos, la palabra cuato-
tonilia se refiere a la persona que “estudia” [Karttunen 1983: 61]. Y entre los 
nahuas de Xolotla piensan que:

Si se concentran se quedan inmóviles, bien inspiradotes. En mexicatl diríamos 
tehuanteh; es decir, “ellos” tienen una comunión con los espíritus puros, que uno 
no ve; quiere decir que “ellos” están concentrados en ese momento y no puede 
otro hablarle (interrumpirlo). Mi padre lo hacía, mi padre era un creyente, un 
habitante puro de esa tribu, de esa creencia. Él si se concentraba […], él di-
rectamente lo hacía por su propia convicción, era como una ética. Agarraba su 
incienso, echaba el sahumerio, sus flores y empezaba hacer sus ritos; estaba 
invocando a los espíritus [Xolotla, abril, 2015].21 

Los xolotecos consideran que un grado de mayor calidez en el cerebro 
o en la cabeza es un signo de “enojo”, característico de las personas 
“temperamentales” a las que llaman: cuatotonqui, “cabeza caliente”. Por su 
parte, la palabra cuatotoniliztli es un calor que se tiene que adquirir, como 
cuando alguno hace enojar a otro “artificialmente” (Xolotla, abril, 2015).

Otro registro de transitividad del calor vital se puede hacer explícito 
mediante la activación de los “pulsos”. Por ejemplo, cuando sucede un 
aumento de calor en las manos suelen decir que la persona tiene “buena mano” 
o “mano caliente” (maitotonqui). Incluso, para los nahuas de Guerrero, los 
objetos creados o adquiridos por intercesión de la mano “son cristalizaciones 
de la fuerza” y “extensiones de las personas” [Good  2011: 186].

Lo anterior nos lleva a comprender que las relaciones entre los nahuas 
están mediadas por la transferencia del tonal (calor humano) y este calor 
puede acumularse en distintas partes del cuerpo, ya que para ellos el calor se 
“somatiza” y se “economiza”. Así, puede ser transferible en distintos gra-

21	Entre los antiguos nahuas, “la fuerza del tonalli capacitaba a los hombres que en la vida 
adulta actuarían con lo sobrenatural” [López Austin 2012: 401, 415; Martínez González 
2011: 299-305].



207

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

dos y perceptible a través de las actitudes, la personalidad y las emociones 
[véase León Vega 2016].

A continuación disertaremos sobre la importancia del itonal en la con-
formación de las distintas personalidades o las formas de ser y estar.

Las formas de ser y estar en el mundo 

La relación del itonal con los “temperamentos” ha sido un fenómeno es-
tudiado recientemente por Jaime Echeverría [2014] en la comunidad de 
Xolotla. Su estudio muestra que existe una relación entre un tipo de person-
alidad y la calidad del itonal que posee un ser humano. En otras localidades 
también se ha registrado que el tonal está relacionado con la personalidad, 
como sucede en la Sierra Negra de Puebla y entre los nahuas de Tetelcingo, 
Morelos [Romero López 2007: 3; Paulo 2014: 146]. Al parecer, el fenómeno 
se puede rastrear desde los tiempos prehispánicos [López Austin 2012: 210].

En Xolotla existen por lo menos seis temperamentos ligados a un itonal 
particular, que se pueden reconocer por sus opuestos: el “temeroso” en 
oposición al “valiente”; el “virtuoso” en oposición al “inútil” y el “flojo” 
en oposición al “diligente” (trabajador, dichoso y próspero). Estos “tipos” 
corresponden a “personajes” de la localidad y se distinguen por su cuali-
dad “pasiva” o “activa”. El valiente corresponde al tecuani; el temeroso es 
un mohqui; el diligente es el yehuatzi; la persona inútil es un nenpoliuhqui; el 
diligente o trabajador es el tequihua y el flojo es el tlatzihuini.22 

En la actualidad la persona valiente se dice que “tiene agallas”, “es bien 
cruel”, “tiene valor” y “no tiene miedo”. En una fiesta de mayordomía, al 
entablar una conversación con alguien que es considerado “muy valiente”, 
comentaba:

He matado cuantos cabrones y mejor me fui. Por dinero no hago eso; pero si me 
buscan me encuentran. He pecado, pero es por mi defensa. Maté, tenía quince 
años. La mala suerte. A mi padre lo mataron cuando tenía ocho años, entonces 
los asesinos de mi padre los fui a matar. Mi papá era tranquilo, pacífico, él no 

22	La construcción de la personalidad social puede tener sus antecedentes en las antiguas 
prácticas vinculadas con el calendario, como el que fue registrado por los colaborado-
res de Sahagún en el libro iv del Códice Florentino. Por ejemplo en el caso del “valiente” 
o tecuani, pudieran haberse relacionado con las personas que nacían bajo el influjo del 
signo del día ce-ocelotl, quienes serían animosos y esforzados (tiacauh u oquichtli) [cf 
véase Sahagún 1950-81: 5]. De igual manera, los que nacían en el signo de matlactli-
quauhtli, tenían los atributos de un tonalli fuerte (tonalchicahuac) y un tonalli vigoroso o 
maduro (tonallapalihui) [cf véase Sahagún 1950-81: 38-39].



208
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

mató […]. Entonces de ahí agarré un coraje [Xolotla, abril, 2015].

Esta explicación nos permite apreciar que existe un momento 
determinante en la vida personal, donde se “activa” la forma de ser o el 
temperamento predominante. Al parecer, puede existir un fenómeno 
donde la persona se ve dominada por una “forma de ser”, que es reflejo de 
“el espíritu que trae uno” desde el nacimiento o como herencia. Además, el 
interlocutor se reconoce como un ser con la sensibilidad vejada, que logró 
adquirir “sangre fría”.23  

La insensibilidad es una cualidad que hace no sentir miedo. El valiente 
se caracteriza porque no le importa perder la vida, pero no por eso anda 
provocando a la gente; es decir, “no está mostrando su valor en público”. 
Comentan que el valeroso actúa con objetivos precisos para matar a per-
sonas malas, grandes asesinos y para hacerlo necesita estar muy enojado 
[Xolotla, abril, 2015].

Contrario a la personalidad valiente es el que “posee un espíritu te-
meroso”, cobarde, sin agallas, “apachurrado”. El que de todo se asusta es 
llamado muhqui. Esta personalidad se puede ver expresada en los pacien-
tes que tienen que ser curados de susto o espanto (mohcali), a quienes se les 
identifica por padecer debilidad y carecer de fuerza (chicahualiztli). Inclu-
sive, otros investigadores han observado que “la persona débil de itonal es 
propensa a ser asustada” con facilidad [Echeverría 2014: 208].

Lo anterior se explica porque el temeroso de nacimiento posee “una 
naturaleza fría originada por la debilidad de su corazón y su tonalli, que lo 
hace fácilmente vulnerable a las experiencias sorpresivas que ocasionaban 
el susto”. Ya que en el pasado como en el presente, en toda situación de 
miedo lo que se produce es una sensación de frialdad, temblor corporal, 
temblor de labios y del corazón [Echeverría 2014: 194, 196].

En fin: el mohcali es el temeroso, cobarde, falto de fuerza; es muy sentimental, 
chillón, se asusta hasta con su sombra. El cobarde no manda, teme lo descono-
cido, se esconde y huye [Xolotla, abril, 2015].

Con respecto a la personalidad próspera, dichosa (diligente o virtuosa), 
se distingue por “inteligente”, “tiene cabeza”, “tiene mente”, con mucho res-

23	Esto puede guardar relación con lo que se creía en el México prehispánico, ya que 
consideraban que las acciones de los borrachos se debían “al demonio que a él entra-
ba”, porque, decían: “así es su conejo, así fue su signo del día” [ca iuhqui itoch, iuhqui 
itonal] [cf véase Sahagún 1950-81: 16; Sahagún 2006: 222].



209

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

peto en la comunidad es llamado en público: yehuatzi o “señor”. El yehuatzi 
puede tener a su cargo muchas personas y puede extender sus vínculos 
en círculos mayores de relaciones humanas, porque tiene la capacidad de 
dirigir y de ordenar así como de encauzar acciones favorables para el bien 
común (Xolotla, abril, 2015).

Por eso le decían yehuatzi, ‘señor’, ahí entra la palabra. Él ni te hace maldad, 
él lo único que quiere siempre es como que ayudar, dice: ‘vamos ayudarnos’, 
‘vamos hacer esto’, o ‘vamos a madriarlos esos desgraciados’, o ‘no nos vamos 
a dejar’. Ese es el que está pensando diferente […], ese tiene otra mentalidad 
[Xolotla, abril, 2015].

El yehuatzi trae un principio que está puesto sobre los objetivos del 
bien común; por eso dicen que “es cabrón” y se “prende” el pueblo para 
actuar en favor de él cuando “les calienta la cabeza”. Se los compara con el 
buen gallo de pelea y el águila de recia vista. Consideran que el virtuoso no 
debe hablar con farsa ni actuar de manera contraria al bien común. El líder 
no debe de establecer alianzas externas que perjudiquen o comprometan 
el bien de todos. Debe tener principios, debe ser un hombre pensante y 
viviente, compasivo y piadoso (Xolotla, abril, 2015).

Lo contrario a la persona virtuosa es la “inútil”, “incompetente”, la que 
no sabe hacer nada. Se caracteriza porque no tiene iniciativa ni don de man-
do. Se refieren a él como “idiota” y con muchas otras ofensas. Este tipo de 
personas son causa de desprecio y las ignoran, pero a pesar de su natura-
leza están incluidos en la colectividad.24 

Por ejemplo, un señor de respeto me comentó que de pequeño conoció 
a otro niño que le decían tezuhquitl, “piedra lodosa”, porque “se nombra-
ban las cosas, así como cualquier cosa, no creas que lo tomaban como una 
persona”. Decían que “él nació en vano”.

Tezuquitl, ¿Sabes qué quiere decir?: “piedra lodosa”. ‘A ver tú, piedra lodosa, 
ven’. Mi abuela, decía: ‘¡Hey, tezuquitl!’ Él niño fue un criado de mi abuela, era 
un niño huérfano, era de la nada, nada más le dijeron tezuquitl, no tenía registro 
[…], luego lo enterraron. No hubo papel alguno o acta de defunción, era como 

24	Entre los antiguos nahuas, la persona que nacía bajo el influjo del signo del día chicu-
nahui-ehecatl, dicen que “todos lo menosprecian”, que “su vida será como el viento” 
(zan iuhquin ehecatocotinemi), “nada pudo hacer en su vida” (atle huel muchihua in inemi-
liz), “nada pudo hacer en la tierra” (atle hueliti in tlalticpac) [cf véase Sahagún 1950-81: 
7; Sahagún 2006: 219].



210
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

un animalito, de balde nació [Xolotla, abril, 2015].

Destaca en mucho la similitud que pueda existir con las creencias del 
México antiguo, porque se pensaba que las personas que nacían en los días 
nemontemi, si era varón, le nombraban: nemon, nentlacatl, o nenquizqui, que 
quiere decir “ni vale nada, ni será para nada” [Sahagún 2006:151]. Inclu-
so, quien nacía en el signo del día chicuacen-malinalli, decían: “ellos fueron 
insignificantes en el mundo” (zan hualnenenquizan tlalticpac) [cf véase Sa-
hagún 1950-81: 21].25 

En la actualidad, dicen que la persona inútil es tonta, “la riega pronto”, no 
es abusado, es un “zángano”. A cada rato dice: “voy a descansar”. Algunos 
le suelen decir: “pareces un animal” (mocate ce yulcatl) [Xolotla, abril, 2015].

Otra expresión íntima de los espíritus humanos se puede ver reflejada en 
la personalidad trabajadora. El hombre o mujer trabajador, dicen que a pesar 
de la adversidad, se esfuerza y sale adelante, es próspero.26 En el pueblo de 
Xolotla se hace la diferencia entre el yehuatzi y el tequihua, pues aunque los 
dos son líderes o cabecillas, su desempeño y función son distintas. “El trabajo 
del tequihua es trabajar y él trabaja de faena sin ningún peso. El yehuatzi es el 
gobernante que está controlando al pueblo, son los señores, los que saben” 
[Xolotla, abril, 2015].27 

El trabajador se considera como “un buen ejemplo” y se destaca su 
buena labor en el desempeño del cargo de mayordomo. El haber dado 
un buen ejemplo del trato y atención hacia las otras personas, deja enten-
dido que posee desarrolladas facultades, habilidades y virtudes, lo que le 
permite acceder al cargo de presidente auxiliar, de tequihua. Porque dicen: 
“Si quedó bien la fiesta, todos aceptan que fuiste un ejemplo, un buen ciu-
dadano que depositaron la confianza y te aceptaron de presidente” [Xolotla, 
3 de abril, 2015]28. 

Al contrario de la personalidad trabajadora, los flojos reflejan la na-
turaleza íntima de su itonal mediante su forma de actuar. Ellos no tienen 
ánimo, no le echan ganas, no saben trabajar, a todo le ponen pretexto y por 

25	Los niños que nacían en el día ey-atl, decían que su riqueza “semejante al agua pasaría” 
y “todo su trabajo saldría en vano” [cf véase Sahagún 1950-81: 19; Sahagún 2006: 222].

26	Los antiguos nahuas pensaban que el signo del día chicome-coatl era “prospero” [cf 
véase Sahagún 1950-81: 49; Sahagún 2006: 227].

27	Antiguamente, los que nacían en el signo del día ce-cuetzpallin “eran nervosos” y “serían 
muy grandes trabajadores y con facilidad allegarían riquezas” [Sahagún 2006: 234].

28	En el México antiguo el “signo del día” (cemilhuitonalli), nahui-itzcuintli, era el “signo 
de los señores y principales” y quien lo poseyera podía ser motlacamatiz, “rico” o 
“prospero” [cf véase Sahagún 1950-81: 19; Sahagún 2006: 222].



211

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

ello nunca acaban su trabajo. Me refirieron el caso de unas muchachas que 
fueron obligadas a recolectar café porque “son bien flojas”:

Estas muchachas son bien flojas, no saben hacer nada, no saben bordar, no sa-
ben hacer de comer, no saben moler. Se deberían de encontrar un hombre que 
las violara […], ya me estorban […], ni siquiera la secundaria terminaron, no 
saben nada [Xolotla, octubre, 2015].

Después de haber descrito las personalidades que se reconocen en 
el pueblo de Xolotla, ahora veremos cuáles son las maneras de actuar 
con el corazón, poniendo atención en el hecho de que en el “juego” de enti-
dades es como se producen las maneras de actuar y comportarse.

Las maneras de actuar con el corazón 

Varios autores han constatado que entre los nahuas se traslapan las ideas 
del itonal y el yolotl, en cuanto que los dos son considerados como receptácu-
los y almacenes de cierta “memoria anímica”, que permite el accionar en 
el mundo [Martínez 2006a: 138; Toumi 1984]. Entre los nahuas de Tzinaca-
pan, Puebla, Sybille Toumi [1984] ha descubierto que pueden ser pensados 
como un “ritmo” constante (yolotl) y el otro como una “irradiación” de vida 
(tonal).

Los dos principios vitales tonal y yolotl son indisociables y se rencuentran en 
la seudo-sinonimia de nemi-yoli, “vivir”. Yolnemia es, por lo tanto, ‘pensar’ en el 
sentido más completo de la palabra: con su corazón y con su espíritu, con su 
‘ritmo’ y su ‘irradiación’.

Esto quiere decir que los dos principios vitales están vinculados con 
la vida (nemi) entendida como un “movimiento”; incluso el término yolotl, 
“corazón”, se construye bajo la forma abstracta de yoli, “vivir”. En términos 
generales, el corazón “hace referencia al núcleo, centro (iyoloco) y esencia 
de las cosas”. Incluso se considera que la casa, el pueblo y el altar, tienen 
corazón [Martínez 2011: 33-34].

Entre los nahuas, el corazón lo relacionan con “la vitalidad, motricidad, 
la memoria, los sentimientos, el pensamiento y el lenguaje”. Es considerado 
sede de la identidad y de la “historia personal”. En cuanto a sus características 
físicas, dicen que lo sienten en el “estómago” [véase Martínez 2011: 36-37].

Diversos autores han registrado que entre los nahuas existen corazones 
de distintas calidades. Por ejemplo, reconocen corazones amargos (chich-



212
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

ic iyollo o yolchichic), dulces (tzopelic iyollo), fuertes (yolchicahuac); suaves, 
duros, débiles. Incluso hay personas que poseen un corazón de pollo, 
crudo, frío, blanco; corazones con buena y mala voluntad [Martínez 2011: 
35; Echeverría 2012a: 294; Romero López 2006: 81].

[Todo ello quiere decir que] las cualidades del corazón podían determinar algu-
nas características personales […], del comportamiento. Por ejemplo, el blanco 
era resultado de la alegría y la satisfacción [...], pertenecía a las personas de 
conocimientos y poderes mágicos. El dulce es en la actualidad susceptible de ser 
deseado [López Austin 2012: 255].29 

Toda acción y movimiento viene del corazón, por ello, la “voluntad” 
se considera que es una iniciativa que se logra concretar gracias a la inter-
vención del potencial anímico y suelen distinguir entre “buena” o “mala” 
voluntad [véase Questa 2010: 86]. En este sentido, la actuación humana de-
pende del estado del corazón (yollotl) y del tipo de voluntad (itlanequilitzi) 
que se manifieste.

Como habíamos dicho, el tonal “pulsa” en el semblante, en el pecho 
pulsa el corazón como el sol, pero también en la cabeza se encuentra un 
“pulso” importante que llaman cuahyolotl, “la coronilla”. En las manos se le 
nombra imayolo, “centro de la mano”, y en los pies moxoyoloco, “centro de la 
planta del pie” (Xolotla, julio, 2015).30  

Los pulsos del cuerpo están ligados al equilibrio anímico de las per-
sonas. Los nahuas de Tlacotepec de Díaz creen que si el pulso anímico 
ubicado en el corazón cuenta con un latido rítmico y suave es señal de 
salud; mientras que uno arrítmico y fuerte es signo de enfermedad [Rome-
ro López 2006: 120; Echeverría 2012a: 315].

Además, las zonas o lugares de mayor actividad de las entidades 
anímicas (cabeza, corazón, entrañas) son también zonas “erógenas” donde 
los nahuas consideran que se generan, sienten o “palpitan” determinadas 
emociones. De hecho, puede existir una “escala anímica” corporal, en la 

29	Entre los antiguos nahuas, “Un corazón amargo estaba asociado al esfuerzo, pesar y 
arrepentimiento; el reblandecimiento del corazón estaba ligado a la tristeza; el corazón 
duro se asociaba a la constancia; el corazón crudo y frío caracterizaba a los hombres 
libres” [Martínez 2011: 35].

30	También incluimos el ombligo o xictli como un punto de suma importancia para los 
nahuas de Xolotla, no únicamente por la práctica de enterrar el ombligo en una parte 
del solar, sino porque consideran que en el cuerpo humano existe “un punto de equi-
librio, de fuerza”, en donde se siente otro “latido” o “brinco” vital.  Existen ideas 
compartidas con los nahuas de Coxcatlán, Puebla [Hersh y González 2011: 153].



213

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

que se pueden distinguir grados de una arquetípica manifestación emotiva 
y afectiva.

Los nahuas de Xolotla consideran que en la cabeza el tonal genera impul-
sos positivos racionales, intelectivos y espirituales, además de emociones 
negativas como el odio, el coraje y el enojo. Del alma-corazón provienen 
impulsos emocionales positivos como el amor, la alegría, el gozo, el placer; 
y emociones negativas como la repulsión, el asco y el aborrecimiento. En las 
entrañas, el ánima (entiéndase animal) genera emociones impulsivas como 
la envidia, el deseo, la codicia y la afición; y positivas como la tranquilidad, 
el descanso y la paz.

Teniendo presente los distintos constituyentes que integran a una 
persona, finalmente pasaremos a describir las maneras en que el hombre 
socializa y actúa de acuerdo con el tipo de corazón que posee y desarrolla.

El corazón fuerte (yolchicahuac)

En Xolotla existe una semejanza entre el calor del sol a medio día y el 
corazón que es de la misma calidad cuando es “maduro”. Incluso se dice 
que el sol hace madurar las cosas más rápido, al igual que un hombre, con 
corazón inteligente, puede hacer “madurar” otros corazones por medio de 
la educación [Xolotla, julio, 2015].

La palabra cuachicahuac quiere decir que es una persona “de ca-
beza fuerte”, es el que no ha encanecido, o los que toman mucho y no se 
emborrachan. A la vez, el yolchicahuac es el sujeto que no tiene miedo, es 
muy atrevido y temperamental. “No es débil de mente”, “no es débil de 
corazón”, “no es débil de edad” [Xolotla, julio, 2015].

Otro de los aspectos que caracteriza a la persona de corazón fuerte es 
que “sus ojos son recios”, tiene “vista fuerte”. Para los xolotecos, la palabra 
ixpepetoni “quiere decir que los ojos se le chispan, hasta los ojos se le saltan”, 
y puede ser de emoción o de “coraje”. Debido a la vista fuerte y el excesivo 
calor en su cabeza, puede provocar el “mal de ojo” [Xolotla, octubre, 2015].

Las personas con estas características son resistentes en unos aspectos, 
pero en otros son vulnerables. Por ejemplo, la persona de corazón fuerte o 
de “mente fuerte” es propensa a “calentarse” o a enojarse rápido; se “ac-
tivan” cuando se les empieza a meter coraje. Las cualidades positivas son 
que “aguanta muy fuertes trabajos”, tiene “fuertes brazos”, “los alimentos 
lo hacen fuerte” [Xolotla, abril, 2015].

A los curanderos se les considera en Xolotla como poseedores de un 
corazón fuerte. Piensan que este tipo de personas pueden aguantar los 
ataques de una “sombra pesada” al momento de una pesadilla. En estos 



214
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

casos el yolchicahuac aguanta porque “no es débil, sino que está fuerte para 
todo” [Xolotla, abril, 2015] [véase Guerrero 2011: 81-82].

El corazón extraviado (yolpoliuhqui)

Existen varias maneras o grados de concebir al “loco” o la “locura”. En-
contramos que la forma de actuar de manera “loca” o “alocada” se puede 
transmitir de una generación a otra. Por ejemplo, Rodrigo, por ser un niño 
muy travieso, de hacer muecas con la cara y no obedecer, se consideraba 
“loco”. El abuelo del niño explicaba que la manera de comportarse obe-
decía a la semejanza en el carácter de su tío-abuelo. Él fue distinguido por 
ser “canijo” y “alocado” [Xolotla, diciembre, 2015].

En el pueblo existe otra persona considerada “loca” por ciertas 
características en su comportamiento. Por ejemplo, existe un muchacho de 
aproximadamente 35 años que deambula por el pueblo de noche y de día, 
a cualquier hora se le puede ver en la calle y es por eso que le dicen que 
“parece extraviado”. Comentan que “es entrometido”, porque en cualquier 
evento está presente o en cualquier comida de fiesta. El muchacho no es 
casado; dicen las personas que “es tomador”.

Ya van varios accidentes que le acontecen “por ser descuidado”, “flojo” 
y porque “se mete en donde no lo llaman”. Llegó a traer vendas en las ma-
nos por quemaduras, así como raspones y heridas en la cara. Cuentan que 
hace tiempo hubo varias abuelitas del pueblo que fueron violadas y una 
murió. Las exclamaciones de las personas fueron: “es un loco”, “está bien 
loco”, “es un demente”, “está mal de la cabeza”, “tiene torcido su corazón”.

De hecho, algunas personas aún piensan que los cambios de ánimo y 
las manifestaciones del comportamiento depende de los “aires” o “espíri-
tus” que pueden meterse en el interior del corazón y de la mente. Un buen 
ejemplo es la locura.

Llega una raíz en el corazón de la vesícula biliar, y por esta razón empieza 
la locura: palpita el corazón […]. Claro, una vez que te haigas enfermado del 
corazón, ya tu cerebro ya no trabaja, ya pierde el sentido, ya se empieza a volver 
loco […]. Porque el sentido te lo quitan los amo cualime, ellos lo andan llevando 
ya [Acosta 2013: 140-41].31 

31	En el México prehispánico había “indicios de la locura por herencia paterna” y eso era 
“herencia del tonalli”. Las personas que nacían bajo el influjo del signo ocho-muerte 
fueron llamados tlahueliloc, que quiere decir “loco de atar” o “loco furioso” [cf véase 
Sahagún 1950-81: 48-49]. Otro tipo o grado de locura se da al momento de haber 



215

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

Se puede notar que existe un tipo de locura por brujería, aparte de la 
que se da por la intromisión de un aire y la que se considera que es heren-
cia. Con respecto a un caso de locura por brujería, se pudo registrar que un 
señor de 45 años lo “vivió en carne propia”. Decía que fue la misma esposa 
quien lo llevó al desquicio. Ellos estaban por cumplir 25 años de casados, 
de los cuales, 12 años vivieron “como perros y gatos”. Al final, la señora, 
fastidiada, le expresó su desprecio.

De manera drástica, un 17 de diciembre, la esposa tomó la decisión de 
llevarse a sus hijos; al señor “le vaciaron la casa”. En esos días él le siguió 
rogando a su esposa, dice: “como que me tenía encadenado, como esclavo, 
amarrado”.32 Lo que le dolió fue que “ya no me recibían (mis hijos) con el 
abrazo, el beso; veía todo frío. Eso me empezó a afectar”. Además, comen-
ta: “lo que me taladraba la mente fue que ya no iba a cenar con mis hijos, 
eso era mi tormento, mi delirio”.

El señor cuenta que un día estando en una junta con los del comité 
vecinal, se desapareció:

En ese instante no les dije nada y agarré el palo de escoba y ahí me desaparecí. 
Dice una de mis hijas que llegué a su casa, y le dije: “prepárense que vamos ir 
a cenar”; pero ya había pasado Navidad. Desaparecí […], me mordieron los 
perros, todo lleno de estiércol y con mi camisa desgarrada. “Háblele a mi hijo”, 
les decía a mis vecinos, “vamos a ir cenar” [Xolotla, julio, 2015].

Después de estar extraviado, los vecinos lo llevaron a su casa y llegaron 
sus hijos. Los de la comitiva dijeron: “Si lo llevamos a un hospital lo van a 
llevar a un manicomio o le van a dar pastillas que lo van a perjudicar. Mejor 
lo vamos a llevar con un especialista”. El especialista ritual le dijo: “Ahorita 
es como si hubieras vuelto a nacer ¿Cuántas personas los ves en la calle 
perdidos, porque les sucede lo mismo? En la mente tenemos un botoncito 
como un flash, que si se funde perdido para toda la vida ese flash; pero 
usted recobró su función” [Xolotla, julio, 2015].

El interlocutor llega a la siguiente reflexión: “La conclusión que saco es 
que mi corazón no se afectó porque hubiera sufrido un paro cardiaco, un 

“perdido” el corazón al no estar en el “justo centro”; a esa persona la llamaban yollopo-
liuhqui o “desacordado”, por tener el “corazón de lado” (yollochicopul) [cf véase Saha-
gún 1950-81: 49]. En todos estos casos, “al ser afectado el cerebro, el tonalli corría con 
la misma suerte” [Echeverría 2012b: 109, 137, 140].

32 Entre los nahuas de la Huasteca se habla de personas que “echan a perder los corazo-
nes” (xicpiya tlahnamiquiliztli) [Camacho 2004: 130].



216
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

infarto. Gracias a Dios seguía funcionando el corazón, pero el que estaba 
mal era mi mente, ya era otra realidad, era un delirio […] fue un desquicio” 
[Xolotla, julio, 2015].

El corazón pensante (yoltlamatini)

El “corazón pensante” es aquel que mantiene una armonía con los otros 
constituyentes. Se considera que la persona que “piensa bien” lo hace 
porque mantiene un diálogo constante entre la mente y el corazón. Incluso, 
dicen: “lo más importante es la mente, el espíritu, si de lo que se trata es de 
transformar la espiritualidad” [Xolotla, julio, 2015].

Entre los xolotecos, las personas pensantes son las que tienen 50 años 
para arriba. Un amigo me decía: “Mira, mis cincuenta años me han 
servido para ver cómo trabajan, cómo le hacen otros y para pensar cómo 
hacerlo mejor”. Otro amigo decía: “Lo que pienso y lo que hago, lo realizo 
de forma desinteresada, con cariño, con corazón, con plena conciencia de 
lo que merece la importancia” [Xolotla, abril, 2015].

Las personas con corazón pensante que reflexionan o “las que tienen 
mente”, se les llama en náhuatl otlanenehui, “el que piensa”. Dicho “estado” 
deriva de mantener un continuo movimiento de calor en el interior del 
cuerpo. Esto era lo que comentaban:

Mira, el estudio, la concentración, el estar tocando un instrumento, la simple 
atención genera calor. Esta plática genera movimiento del alma, genera calor. 
Todo movimiento genera calor, el estar pensando es tener el cerebro en mov-
imiento y caliente [Xolotla, abril, 2015].

Consideran que las personas con corazón pensante difícilmente se 
dejan llevar por el odio, porque poseen “un espíritu pensante”. Ellas son 
“admiradas por su proceder tanto de pensamiento como de actitud”. Se 
reconocen como “grandes hombres”, “hombres a toda talla”, “hombres 
ilustres” y “defensor de las causas justas”. Ellos saben establecer un diálogo 
entre la mente y el corazón [Xolotla, octubre, 2015].

Las personas que tienen un “corazón que piensa” pueden ser los tla-
matquime. Me comentaban que “actúa psicológicamente” porque “cuando 
hace bien las cosas se siente uno bien”. Estos personajes “son apoyados 
por espíritus ancestrales” para llegar a “tener visiones y conocimientos” 
[Xolotla, abril, 2015].



217

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

El corazón suave (yolcaxanqui)

Los nahuas de Xolotla se refieren a las personas con corazón suave como 
yolyemanqui y cuando su modo de proceder es realizado de manera muy 
sutil, dicen: “voy a portarme suavecito” (yemanqui). Consideran que este 
tipo de corazón y comportamiento se refleja a través del uso de los sentidos 
y en diversas características físicas. Por ejemplo, se dice que en su manera 
de proceder “son dóciles”, tienen “la vista suave”, su tono de voz “melódi-
co”, ellos actúan “suavecito, suavemente” [Xolotla, mayo, 2015]. A este tipo 
de personas se les puede llamar yolcaxanqui, “el de corazón blando”, tal 
como refiere Jaime Echeverría [2012a: 294]:

El temperamento y las cualidades de la persona están igualmente determinados 
por el corazón y el tonalli […]. La persona calificada como yolcaxanqui, “el de 
corazón blando”, se identifica por ser generosa, afectiva y conmoverse por el 
dolor. Estas características […] hacen a la persona débil de mente y de espíritu.

El tipo de corazón personal tiene dos componentes: el social, que cali-
fica como favorable un tipo de actitud con “corazón blando”; y el personal, 
porque al asumir ese papel implica cierta “debilidad” en su forma de ser 
y se “estigmatiza” considerándolo como “calmado”. A pesar de ello, se les 
tiene en buen concepto porque dicen que son “a todo dar”, “es bien suave”, 
“nos hace sentir bien”, “es sincero, su compañía no causa incomodidad” 
[Xolotla, abril, 2015].33 

En este tenor, un músico me comentaba que “todo instrumento produce 
un calor como el calor del sol”. El señor toca el violín porque considera 
que es afín a su calidad “tranquila y suave” y considera que aunque no se 
perciba a simple vista, la percusión genera un “calor perjudicial” tanto para 
las personas como para las plantas [Xolotla, abril, 2015].

Finalmente, tuve la oportunidad de platicar con don Panchito, una per-
sona considerada por la comunidad como “bien suave”. Recuerdo que la 
primera vez que lo conocí, enfrentó su rostro con el mío, quedando a esca-
sos centímetros. Sus ojos no eran ofensivos, ni tenía una “mirada fuerte” 
o “recia”. Su rostro no expresaba ningún ceño o fruncimiento, incluso pa-

33	Entre los antiguos nahuas, la persona que nacía bajo la influencia del signo cuatro-
perro era de “corazón calmado” (cehui iyollo) [cf véase Sahagún 1950-81: 4; Sahagún 
2006: 222]. Incluso, los que nacían bajo el influjo de la serie de días encabezado por el 
signo uno-flor, decían que cada uno de ellos mereció “consuelo” (ineyollaliliz) y vivió 
“feliz” (pactinenca) [cf véase Sahagún 1950-81: 23].



218
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

recería “sin expresión”. El tono de voz fue suave y moderado. En dicha 
postura nos mantuvimos escasos minutos. Y después me dijo:

Cuando salí fuera yo nunca estuve con mis amigos y en la cantina […]. No me 
gusta tomar, estamos tomando por mi compadrito, por la fiesta, así es costum-
bre […]. Había trabajo en las obras, me agarré yo de chalancito, empecé a salir 
de 18 años ahora tengo hartos compadres y ahijados; sobrinos, hijos […]. No sé 
por qué me respetaban, yo la hice de padrino. Sí cuesta, pero lo hago de corazón 
[Xolotla, abril, 2015].34 

Consideraciones Finales

Al momento de contrastar la información etnográfica y etnohistórica se 
muestra, por una parte, el cambio o la permanencia del concepto de itonal 
en cuanto a su contenido semántico, y por otra, similitudes o dife-
rencias en el uso del mismo. En muchos casos las creencias antiguas 
prevalecen en los aspectos “informales” de la cultura, en sus hábitos, 
gestos, modos de decir y practicarla; por ello, al comparar las creencias 
actuales con las antiguas, además de que nos hizo registrar datos sensibles 
sobre las entidades no abordados en otras etnografías, nos ayudó a ver las 
similitudes o diferencias en cuanto al uso de los conceptos y su significado. 
Logramos entender que la importancia del corazón para los nahuas radica 
en que está ligado a las experiencias y los sentimientos, sentimientos que en 
muchos casos son la causa de padecimientos. Sucede que la enfermedad es 
más proclive a aparecer cuando las entidades anímicas se encuentran sucias 
o mancilladas. La enfermedad se ve representada por la caída anímica o 
fluctuación en donde el espíritu se pierde y es necesario recuperarlo. Sucede 
que para los nahuas no se puede pensar la pérdida del tonal o enfermedad 
del yolotl desligada del aspecto moral y emocional, ya que de lo que se trata 
es de recuperar también la pulcritud e “inocencia original” mediante las 
“limpias”, “sobadas” y llamadas del tonal (tonaltzatzilia). De otro modo, lo 
genuino en el hombre puede tornar su faz, su mente y su corazón pueden 
trastocarse, recreando pasiones desbordadas (odio, rencor, rivalidad, 
envidia, maldad). Al parecer, cuando el tonal y el yolotl están “sucios” y 
llenos de tlazol, el ser humano se ancla a una modalidad, una personalidad 

34	Entre los antiguos nahuas se refieren al corazón calmado o satisfecho como teyolpachi-
hui. Lo contrario son los que no tienen el corazón satisfecho (amo teyolpachihuiti) [cf 
véase Sahagún 1950-81: 51]. Sépase que el nahuatlismo “apapacho” viene del verbo 
patzoa “apretar”, ninopachoa era “apretarse la barriga”.



219

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

en la que es más propensa a proceder desde una lógica deshumanizada y 
animal. Esto quiere decir que se ve insensibilizada la manera ética y estética 
de proceder, que va en contra de los ideales nahuas de comportamiento. 
Logramos observar que las “cargas de pensamiento” que se depositan 
en una persona también delimitan su modo de ser y de proceder. Eso les 
confiere a los actores sociales ciertos patrones de conducta que los define, los 
caracteriza o “estigmatiza”. Los antecedentes familiares acerca del carácter 
de los antepasados también es un peso que recae sobre los descendientes. 
Dicho carácter hereditario sirve como una explicación para dar sentido a 
las expresiones de la manera de ser y de estar en el mundo, coherente con 
su manera de ver la vida y su cosmovisión.

Referencias

Acosta Márquez, Eliana
2013	 La constitución y deterioro del cuerpo. Una exploración etnográfica sobre la no-

ción de persona a través de la relación del Itonal y el Chikawaliztli entre los nahuas 
de Pahuatlán, Puebla, tesis de doctorado en Antropología. enah. México.

Aramoni Burguete, María Elena
1990	 Talokan tata, talokan nana: nuestras raíces. Hierofanías y testimonios de un mun-

do indígena. Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (conaculta). 
inah. México.

Báez Cubero, María de Lourdes 
2004	 Nahuas de la Sierra Norte de Puebla. Comisión Nacional para el Desarrollo 

de los Pueblos Indígenas (cdi). México.
2005	 Experiencia onírica y práctica ritual entre los nahuas de la Sierra Norte de 

Puebla, en Arqueología y Antropología de las Religiones, Patricia Fournier y 
Walburga Wiesheu (coords.). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes 
(conaculta). inah. México: 19-32.

Burkhart, Louise M.
1989	 The Slippery Earth. Nahua-Christian Moral Dialogue in Sixteenth-Century 

Mexico. University of Arizona Press. Tucson.
Camacho González, Laura Rebeca 
2004	 De eso que llaman inteligencia. Palabra, corazón y pensamiento de los nahuas, 

tesis de licenciatura en Etnohistoria. enah. México.
Chamoux, Marie-Noëlle
1996	 L’humain et le non-humain dans un dialecte náhuatl contemporain. Amer-

india, 21: 37-54. 
2011	 Persona, animacidad y fuerza, en La noción de vida en Mesoamérica, Perig 



220
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

Pritou, María del Carmen Valverde Valdés y Johannes Neurath (coords.). 
unam. Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (cemca). Méxi-
co: 155-180.

Chimalpáhin, Domingo
1998	 Las ocho relaciones y el memorial de Colhuacan, Rafael Tena Martínez (trad.), 

ii vols. Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (conaculta). México.
Cifuentes, Enrique, Hermelindo Salazar y Eleuterio Salazar
1989	 Etnomedicina en la Sierra Norte de Puebla: oniromancia y plegarias para 

la recuperación del tonalli. América Indígena, 49 (4): 675-683.
Echeverría García, Jaime 
2012a	 Los miedos entre los antiguos nahuas. Dinámica y motor del orden social y cos-

mológico, tesis de doctorado. Instituto de Investigaciones Antropológicas 
(iia)/Facultad de Filosofía y Letras (ffyl)/unam. México.

2012b	 Los locos de ayer. Enfermedad y desviación en el México antiguo. Instituto 
Mexiquense de Cultura, Gobierno del Estado de México (imc). México.

2014	 Tonalli, naturaleza fría y personalidad temerosa: el susto entre los nahuas 
del siglo xvi. Estudios de Cultura Náhuatl, 48: 177-212.

Fagetti, Antonella
2007	 El cuerpo sutil. Consustancialidad y ‘contagio’ entre el cuerpo humano, 

las partes que lo conforman y los objetos que lo rodean, en Antropología y 
Simbolismo, Patricia Fournier, Saúl Millán y María Eugenia Olavarria (co-
ords.). inah, enah. México: 63-76.

Florentine Codex Véase Sahagún, Fray Bernardino de.
Gámez Alejandra, Israel Lazcano, Ernesto Licona et al.
2010	 Etnohistoria del estado de Puebla. Convergencias y divergencias, en Los 

Pueblos indígenas de Puebla. Atlas etnográfico. inah, Gobierno del Estado de 
Puebla. México: 119-176.

García de León, Antonio
1969	 El universo de lo sobrenatural entre los nahuas de Pajapan, Veracruz. 

Estudios de Cultura Náhuatl, 8: 279-311.
Garza Camino, Mercedes de la
1978	 El hombre en el pensamiento religioso náhuatl y maya. unam, Centro de Estu-

dios Mayas (Serie: Cuadernos). México.
Guerrero Collazo, Tania
2011	 Remedios, plantas y curanderos en la Huasteca Veracruzana, Municipio de Benito 

Juárez, tesis de licenciatura en Etnología. enah. México.
Good Eshelman, Catharine
2011	 Una teoría náhuatl del trabajo y la fuerza: sus implicaciones para el 

concepto de la persona y la noción de vida, en La noción de vida en Me-
soamérica, Perig Pritou, María del Carmen Valverde Valdés y Johannes 



221

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

Neurath (coords.). unam, Centro de Estudios Mexicanos y Centroameri-
canos (cemca). México: 181-204.

Hersh Martínez, Paul y Lilian González Chévez
2011	 Enfermar sin permiso. Ensayo de epidemiología sociocultural a propósito de seis 

entidades nosológicas de raigambre nahua en la colindancia de Guerrero, Morelos 
y Puebla. inah (Colección Científica 579, Serie Antropología). México.

Hernández Cuéllar, Rosendo
1982	 La religión nahua en Texoloc, Municipio de Xochiatipan, Hgo., Instituto Nacional 

Indigenista (ini), ciesas. Secretaría de Educación Pública (sep). (Serie Et-
nolingüística: 51). México.

Köhler, Ulrich
2000	 Los llamados Señores de la Noche según las fuentes originales, en Códices 

y documentos sobre México. Tercer simposio, Constanza Vega Sosa (coord.). 
inah. México: 507-22.

León-Portilla, Miguel
2004	 Los significados del corazón en el México prehispánico. Estudios de Cultura 

Náhuatl, 35: 251-260.
León Vega, Gilberto
2016	 Calor humano y economía de afectos entre los nahuas de Xolotla. Un acercamien-

to etnohistórico y etnográfico, tesis de maestría en Historia y Etnohistoria. 
enah. México.

López Austin, Alfredo 
2012	 Cuerpo humano e ideología. Las concepciones de los antiguos nahuas, ii vols. 

unam, Instituto de Investigaciones Antropológicas (iia). México.
McKeever Furst, Jill Leslie
1995	 The Natural History of Soul in Ancient Mexico. New Haven, Universidad de 

Yale.
Martínez González, Roberto
2006a	 El tonalli y el calor vital. Algunas precisiones. Anales de Antropología, 40 (2): 

117-151.
2006b	 El ihiyotl, la sombra y las almas-aliento en Mesoamérica, en Cuicuilco, sep-

tiembre-diciembre, 13 (038): 177-199.
2011	 El nahualismo, unam, Instituto de Investigaciones Históricas (iih), Instituto 

de Investigaciones Antropológicas (iia). México.
Molina, fray Alonso
2000	 Vocabulario en lengua castellana y mexicana, mexicana y castellana, Miguel 

León-Portilla (ed.). Porrúa. México.
Paulo Maya, Alfredo
2014	 Ritual, parentalidad y el proceso de salud enfermedad atención, en una comunidad 

indígena. El caso de Tetelcingo Morelos, tesis de doctorado en Antropología, 



222
nú

m
er

o
 7

0,
 s

ep
tie

m
b

re
-d

ic
ie

m
b

re
, 2

01
7

Gilberto León Vega

unam, Facultad de Filosofía y Letras (ffyl), Instituto de Investigaciones 
Antropológicas (iia). México.

Questa Rebolledo, Alessandro
2010	 Cambio de vista, cambio de rostro. Relaciones entre humanos y no-humanos a 

través del ritual entre los nahuas de Tepetzintla, Puebla, tesis de maestría en 
Antropología. unam, Facultad de Filosofía y Letras (ffyl), Instituto de In-
vestigaciones Antropológicas (iia). México.

Romero López, Laura Elena
2006	 Cosmovisión, cuerpo y enfermedad. El espanto entre los nahuas de Tlacotepec de 

Díaz, Puebla. inah. México.
2007	 La noción de persona y el concepto de ixtlamatki en la visión del mundo 

de los nahuas de la Sierra Negra de Puebla. Revista Electrónica Pueblos y 
Fronteras, 4: 1-41.

Romero Redondo, Iván
2013	 El alma escindida. El tonali y el nahuali para los nahuas de la Sierra de 

Zongolica, en Los sueños y los días. Chamanismo y nahualismo en el México 
actual, Miguel A. Bartolomé y Alicia M. Barabas (coords.), vol. 4. Pueblos 
nahuas y otomíes, Miguel A. Bartolomé y Alicia M. Barabas (coords.), 
inah. México: 115-134.

Sahagún, fray Bernardino de 
1950-81	 Florentine Codex. General History of the Things of New Spain, Charles Dibble 

and Arthur J. O. Anderson (eds.). Monographs of The School of American 
Research. Santa Fe, Nuevo México.

1958	 Veinte himnos sacros de los nahuas, versión, Ángel María Garibay K. (coord.). 
unam, Instituto de Historia, Seminario de Cultura Náhuatl (Fuentes Indí-
genas de la Cultura Náhuatl, Informantes de Sahagún: 2). México.

2006	 Historia general de las cosas de Nueva España, Ángel María Garibay K. (ed.). 
Porrúa. México.

Signorini, Italo y Alessandro Lupo
1989	 Los tres ejes de la vida. Almas, cuerpo, enfermedad entre los nahuas de la Sierra de 

Puebla. Ed. Universidad Veracruzana. Xalapa. México.
Stresser-Péan, Guy
2011	 El Sol-Dios y Cristo. La cristianización de los indios de México vista desde la 

Sierra de Puebla, de Roberto Rueda y Arturo Vázquez (trads.). fce, Centro 
de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (cemca). México.

Taggart, James M.
2003	 El discurso moral de los nahuas, en Etnografía del Estado de Puebla, Elio 

Masferrer Kan, Georgina Vences Ruíz, Norma Barranco Torres et al. Secre-
taría de Cultura del Estado de Puebla. México: 88-111.



223

nú
m

er
o

 7
0,

 s
ep

tie
m

b
re

-d
ic

ie
m

b
re

, 2
01

7

Calor, corazón y personalidad entre los nahuas

Toumi, Sybille
1984	 Y rester ou s’en sortir? L’espace notionnel dans le dialecte náhuatl de Tzi-

nacapan (Mexique). Amerindia, 9: 25-121.
1997	 De palabras y maravillas. Ensayo sobre la lengua y la cultura de los nahuas (Sierra 

Norte de Puebla). Traducción de María Ángela Ochoa Peralta. Consejo Na-
cional para la Cultura y las Artes (conaculta). México. 

Viesca Treviño y Aranda Andrés 
2005	 El corazón y sus enfermedades en la cultura náhuatl prehispánica. Estu-

dios de Cultura Náhuatl, 36: 225-244.


