Calor, corazén y personalidad entre
los nahuas de San Pedro Xolotla'

Gilberto Ledn Vega*
Direccion de Etnohistoria
Instituto Nacional de Antropologia e Historia

RESUMEN: EI objetivo de este articulo es entender la relacion que se establece entre el tonal y el
corazon, para la produccion de los afectos, las formas de actuar y la definicion de la personalidad.
Partimos de la idea de que hay un juego entre entidades y centros animicos en el interior del
hombre, que le permite la generacién de emociones, conformar un cardcter y recrear las formas de
ser y estar en el mundo. Para ello, serd necesario ahondar en la concepcién del cuerpo humano y
la persona. La informacion etnogrifica recolectada entre los nahuas de Xolotla serd estudiada a la
luz de las fuentes etnohistéricas de los nahuas del siglo XV1.

PALABRAS CLAVE: Tonalli, calor humano, persona, corazén, nahuas de Xolotla.

Warmth, heart and personality among the Nahuas of San Pedro Xolotla

ABSTRACT: The objective of this article is to understand the correlation established between the
soul/spirit and the heart, how it effects affection, behavior and the definition of the personal-
ity. We start from the idea that there is an interrelationship between the entities and psychic
centers within the body, which allows the person to generate emotions, shape his/her character
and recreate the ways of being and interacting with the world. The idea here is that it is neces-
sary to explore the conception of the physical body and the person. The ethnographic information
gathered from the Nahuas of Xolotla, in the state of Puebla, is studied in light of the ethno-histor-
ical sources of the Nahuas of the 16th Century.

KEYWORDS: Tonalli, Human warmth, Person, Heart, Nahuas of Xolotla.

! Le agradezco a Jaime Echeverria Garcia por la lectura de este articulo y sus comenta-
rios al mismo.

* gleonvega@yahoo.com.mx

Fecha de recepcién: 7 de diciembre de 2016 ® Fecha de aprobacién: 1 de octubre de 2017

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

»



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

196 GILBERTO LEON VEGA

El material empirico del que disponemos para el estudio del calor humano
y su relacién con el corazén entre los nahuas de Xolotla, fue recolectado de
2014 a 2016. Debido a la permanencia durante varios periodos de tiempo,
se pudo entablar amistad con distintos habitantes del pueblo y mediante
el trabajo etnografico se recabaron datos sensibles sobre la concepcién del
cuerpo humano y la persona.” Ello ayud6 a obtener un primer acercamiento
al concepto de “animacidad”,® “personalidad” y “comportamiento”; sobre
todo, las bases para entrever la manera en que se relacionan las entidades
con los centros animicos.

El material etnohistérico de las fuentes del siglo XVI complementa
la explicacién acerca de los conceptos abordados, dando profundidad
histérica para su comprensioén e inteleccion. El enfoque que se mantiene
es etnografico y antropolégico, de manera que se privilegia la informacién
empirica recabada en campo; pero se establece un didlogo con la etnohis-
toria y los datos etnolégicos de otros grupos nahuas. Nos apoyamos en
fuentes antiguas como el Cddice Florentino y el Vocabulario de Molina; asi
como en diccionarios y trabajos etnograficos actuales.

Partimos de la idea, segtin la cual, la persona se constituye de elementos
concretos y sutiles (“pesados” o “ligeros”) que se encuentran en continua
comunicacién en el interior del cuerpo. Las entidades sutiles se pueden alo-
jar en una zona o un 6rgano concreto, dotando al corazén, el cerebro y las
entrafas de la “animacidad” requerida. Las entidades no sélo circulan en
el interior del cuerpo, sino que extienden su agencia al exterior, de manera
que se proyectan en la apariencia de los individuos, las emociones dibu-
jadas en el rostro y las actitudes que imperan en su modo de actuar.

Antes de pasar a explicar lo referente a la concepcién de la persona y
sus constituyentes, serd necesario dar un panorama general acerca de la
comunidad de estudio.

2 Agradezco a los sefiores Alberto Herndndez Casimira e Hipélito Herndndez Vargas, al
sefior Teodulfo Herndndez y a su sefiora Félix, asi como a la sefiora Natalia Alvarez y
su hija Reyna Alvarez, quienes mantuvieron conmigo una extensa comunicacién.
“Animacidad” es un concepto utilizado por Marie Noélle-Chamoux [2011: 156, 162]
para referirse a la dimensién gramatical de lo vivo, donde hasta los cerros “son conce-
bidos como seres realmente vivos”; “las piedras pueden constituir, al igual que los ani-
males, el ‘alma’ de un ser humano y su ‘doble” vivo. La dimensién gramatical de
animacidad tiene una fuerte carga semdntica en la cultura y corresponde a creencias
profundamente arraigadas y persistentes”.



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 197

LA COMUNIDAD NAHUA DE XOLOTLA

Los nahuas de San Pedro Xolotla se encuentran asentados en la Sierra Norte
del estado de Puebla, en el municipio de Pahuatlan de Valle, conocida como
la zona noroccidental de la Huasteca. Tienen vecinos a tres comunidades
de habla ndhuatl, que son: Atla, Atlantongo y Mamiquetla. El municipio
colinda con el de Naupan, Honey y Acaxochitldn, este tltimo pertenece al
estado de Hidalgo.

Xolotla se encuentra al limite con dicho estado y tiene a Tulancingo
como ciudad central. Dicen que son huastecos en cuanto a sus tradiciones,
que pertenecieron al territorio del Totonacapan y fueron hablantes de to-
tonaco antes de ser conquistados por los nahuas de Texcoco [Baez 2004].
Es de contrastar el pasado glorioso que rememoran los habitantes de Xo-
lotla, teniendo como fundador al rey Xolotl, con la modernidad que ha
incidido en la localidad hasta el presente. El contexto tiene que ver con la
expansion del sistema mundial capitalista, que ha tratado de integrar a las
“micropoblaciones” a su sistema, lo que ha derivado en un proceso para
“desetnificar” a los pueblos [Gamez et al. 2010: 135].

Teniendo en cuenta las serias transformaciones sociales y culturales que
han modificado su forma de ver el mundo y sus categorias para pensarlo,
en el presente se aprecia una concepcién particular en cuanto a los consti-
tuyentes que conforman una persona. En este campo centraremos nuestra
atencion, ya que nos interesa comprender la importancia que se pone al
“calor humano” (itonal) en las pautas y los protocolos para interactuar.

LA CONFORMACION DEL SER HUMANO

Don Alberto Hernandez Casimira, originario de Xolotla, realiz6 un
manuscrito sobre “La creacién del hombre” en espafiol y con traduccién al
nahuatl, donde narra que un dia (ce fonali): “Dios cre6 al hombre de barro,
le formé su cabeza, le afiné su rostro, sus brazos y sus entrafas”. El Diablo,
que habia observado desde otro lugar, la obra de Dios culminada, le pidi6é
aquella arcilla y agreg6, ademads de la cintura, entre las piernas: la “parte

v, 4

intima”; “con la cual [...] peca el hombre”.

4 Enel periodo colonial los nahuas cristianos mencionan que Dios creé a los hombres,
considerados “sus instrumentos”, “sus creaturas”, “sus hechuras” (toltecatlachichihua-
lloni) [Chimalpahin 1998: 36]. Con respecto a la idea de pecado entre los antiguos na-

huas, véase Burkhart [1989: 28, 58, 76, 115, 145, 176, 178, 187, 204].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

198 GILBERTO LEON VEGA

De acuerdo con la narracién, el hombre esta compuesto de dos partes:
la de Dios y la del Diablo.” La parte de arriba le sirve para ayudar y convi-
vir con sus hermanos en las diversas tareas mediante el trabajo, el ingenio
y los afectos; y la segunda se convierte en la herramienta seductiva que
corrompe al hombre, “por ser la parte baja y pecaminosa obra del diablo”.

Ante la “corrupcién” humana, la reproduccién cultural esta enfocada
en el desarrollo de seres humanos “integros” o “completos”, aptos para
socializar y trabajar; por el contrario, la deshumanizacién de los hijos es
temida por los padres, por lo que se trata de formar buenos ciudadanos,
con principios y valores que favorezcan a mejorar los lazos de convivencia.

En los ideales de los nahuas, la persona nombrada cuatlamelahuac es
opuesta a la persona tlacaloa. El primer concepto significa el “hombre de
cabeza pensante” o el “hombre recto”, deriva de la palabra melahuac, que
significa “derecho”; al contrario, el tlacaloa es el que se comporta de forma
“chueca” o “torcida”.

La persona considerada tlacamelahuac, “hombre recto”, es sinénimo de
cuale tlacatl, “buen hombre” o de cuale cristiano, “buen cristiano”. Lo contrario
es el ahmo cuale tlacatl o ahmo cristiano, como lo es el violador, el que roba
o el que mata. Inin ahmo tlacatl quiere decir que si es humano, pero por su
accién no humana lo distinguen como alguien que perdi6 su vivencia como
cristiano [Chamoux 1996].°

LOS CONSTITUYENTES DE LA PERSONA NAHUATL

En Xolotla, todo humano (tlacatl) esta dotado por diversos constituyentes.”
Fisicamente, cuenta con extremidades (pies, manos y cabeza), cinco elementos
(calor, viento, tierra, agua y movimiento) y una humanidad cristiana (compuesta
por un espiritu, un alma y un dnima); ademas de “agregados” animicos, es
decir, fuerzas adicionales como la sombra (cehuallotl) o “guardianes” como

> Respecto de las ideas de Dios y el Diablo entre los antiguos nahuas puede verse Toumi
[1997: 63-66, 79, 117-121] y Burkhart [1989: 38-39]. Ideas similares se encuentran entre
los nahuas de Atla [Acosta 2013: 178-183] y los de Cuacuila, también en el estado de
Puebla [Chamoux 1996: 37-54].

En la Antigliedad se creia que el ser humano podia torcer el recto camino “siguiendo
el desorden y la ‘inmoralidad” contraria a su fonalli”, lo que significa perder “su ener-
gila vital, su identidad, su ‘rostro’ y ‘corazén’” [Garza 1978: 79].

“Constituyentes de la persona es [...] un término mas general y abarcador, ya que
ademas de entidades animicas nos permite considerar [...] las cualidades [...], las re-
laciones, las cuales, nos aproximan a devenires, procesos, acciones y, sobre todo, a
vinculos sociales” [Acosta 2013: 92].



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 199

el “angel de la guarda” o el santo patrono del pueblo.?

Los centros animicos u “6rganos” son las partes en el interior del cuerpo
donde se concentra gran porcién de esencia animica. En el centro animico
se ubica la entidad animica que es lo que dota al ser humano de vida y
voluntad; de modo que brindan “animacidad” en la persona [Chamoux
2011] al estar en constante flujo en el interior como en el exterior del cuerpo
[véase Martinez 2006al].

Los “agregados” animicos dotan al hombre de continua proteccién
y pueden ser pensados también como un ctimulo de fuerza, que incluso
puede devenir en un “recubrimiento” y robustecimiento del hombre [véase
Fagetti 2007].° La “sombra” o cehuallot] es una especie de “guardian” que
suele vincularse con el fonal, la diferencia es que el tonal es mas visible en
la vigilia del dia y la “sombra” acttia de manera onirica, haciéndose pre-
sente en la oscuridad de la noche. Durante esos momentos la “sombra”
evita el ataque de otras sombras que quieren devorar al tonal [véase Baez
2005; véase Signorini y Lupo 1989].Consideran que un aumento de fuerza
es reflejo de que las entidades animicas se encuentran “extradotadas” de
fuerza. El peligro que se corre al adquirir mayor fuerza es que las entidades
pueden salirse de control desatando impulsos y comportamientos propios
de un “animal”: yolcatl. El juego animico que se establece para crear este
tipo de emociones tiene que ver con los “impulsos” animicos o la “anima-
cidad” de la parte “visceral” del hombre.

Por falta de espacio nos concentraremos tinicamente en la relacién que
existe entre el tonal y el yolotl, entre la cabeza y el corazén, para ir avan-
zando en la “teoria de las emociones” y dejaremos de lado la relaciéon que
se establece con el centro animico “visceral”, donde el dnima recrea las emo-
ciones més hostiles y mortiferas, como los celos, la rivalidad y la envidia."’

En cuanto a los constituyentes “ligeros”, en Xolotla, el itonal significa
“el espiritu” de alguien, el cual es considerado una entidad animica cali-
da y brillante que esta relacionada con el Sol y con Dios. No sélo se localiza
en “el cerebro” o “cabeza”, sino que también se deposita en el corazoén,
manos y pies; de modo que el fonal esta presente a través de los “pulsos”

8  Antiguamente la palabra mamal (“o el mamalli de”) se entendia como “la carga” y era

“lo que trae consigo” un fonalli, segtn el tonalamatl. Es una variante de “su acompa-
fante” (thuical) o “su complemento” (ixeliuhca) [véase Kohler 2000: 515-517].

° De hecho, entre los nahuas de Tepetzintla, Puebla, consideran que el chicahualiztli
“suma potencia al tonal como al corazon, iyolo (tonalchicahuac)” [Questa 2010: 120].

1% Antiguamente las entidades animicas estaban diferenciadas por las funciones psiqui-
cas, “desde las mas racionales del tonalli hasta las mas pasionales de ihiyotl, y las mas
importantes radican en la entidad central, el feyolia” [Lopez Austin 2012: 262].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

200 GILBERTO LEON VEGA

del cuerpo y es por el sudor (itonili) que se regula térmicamente.
Don Hipdlito Hernandez, nativo de Xolotla, entiende al itonal como

una “fuerza activa”, “es lo que esta viviendo una persona” y tiene que ver
con la conformacién de la propia existencia."

El espiritu se traduce como alma. Itonal, su alma. Itonal es como la fuerza activa
del dia y como de su alma, como su hora. Si. Como el tiempo que esta, como
estd dando la vida, lo que estd viviendo nada mds. O sea, que la relacién entre
el itonal y el tonaltzintli es algo natural. [tonal quiere decir su alma y tonaltzintli,
es el sol (Xolotla, abril, 2015).

Respecto de la entidad animica que se encuentra en el corazén, se
refieren a ella como el yolotli, “alma-corazén”. Consideran que todo
humano en su interior tiene un “cofre” donde va guardando los recuerdos
y donde recae el aprendizaje. Asi que el corazén sirve como almacén de
las experiencias humanas y la frase que ocupan para referir a ese cofre es
niquehua ipanoyolo, “guardo en mi corazén”.

Aqui nosotros pensamos que todas las experiencias de uno lo va guardando
en su corazon, porque todo se concentra en el corazén no en la mente; sino en
el corazon. Nicehua ipanoyolo, ‘guardo en mi corazon’; una ofensa guardo en mi
corazén; una respuesta buena de alguien guardo en mi corazén. Como que
el corazon es el almacén de lo que puede el hombre realizar conscientemente
(Xolotla, julio, 2015).

Para ellos existen dos manifestaciones o funciones del corazon: el que
“racionalizan” en una parte del cuerpo (iyolo), porque se mueve el 6rgano;
y el que “somatizan” en el epigastrio o abdomen (yolotli), porque ahi lo
“sienten”. Un corazén ejerce un movimiento centrifugo, provocando la
vida, y otro corazén produce un movimiento centripeto (mediante los sen-
tidos), forjando la conciencia.?

oy i

I Entre los antiguos nahuas, el tonal o tonalli se tradujo como “4nima”, “alma”, “espiritu”
o “el signo en que alguno nace”, pero literalmente era “lo irradiado” [Lépez Austin
2012: 186]. El plural de tonalli es tonaltin [Florentine Codex, lib. 1v: 39, 57; en adelante CF].

12 Para los antiguos nahuas, “el corazén, yéllotl, es el 6rgano solar por excelencia en una
anatomia que equipara la estructura del cuerpo humano con aquella del universo,
siempre en movimiento, latiendo constantemente, distribuyendo sangre y con ella
vida y calor a todo el microuniverso que era el organismo, asumia la ubicacion y las
funciones de éste. El cuerpo, reflejo del cosmos, tenia el cielo en la cabeza, que era
llamada precisamente ilhuicatl, cielo, tenia su sol en el centro y del diafragma hacia



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 201

El corazon fisico (iyolo) también es generador de sentimientos y afectos.
Las afecciones del corazén se ven reflejadas en los estados de dnimo, cuya
expresion en el rostro tiene su origen en el juego de entidades y centros
animicos. De hecho, los nahuas creen que lo necesario para el éptimo des-
empefio de las entidades es manejar las emociones dafiinas y encauzar las
favorables. A través de ese mecanismo subjetivo se espera tener un licido
tonal (tonalchipahuac) y un corazén limpio (yolchipahuac).

Si bien, las entidades animicas establecen interconexiones o circuitos
para el 6ptimo desempeiio personal, hay que considerar que el corazén
puede verse atraido por deseos y pasiones generadas desde la parte “vis-
ceral”, donde se encuentra un dnima. Al parecer, el dnima refiere al lado
animal del ser humano, a las formas impulsivas e irracionales generadas en
el interior de “las entrafias”."”

En Xolotla, el adecuado manejo de los impulsos animicos tiene que ver
tanto con las formas de expresion positivas como negativas. De ahi que
sea pertinente mantener en 6ptimas condiciones el corazén y la “mente”,
porque consideran que quien no sabe dominar sus impulsos y baja su
corazon hasta las entrafas, “se deja dominar por el chamuco” (Xolotla,
abril, 2016).

También se suele pensar que este tipo de personas han depositado
“el corazon en la mierda”, porque toda su accién “sucia” y “grosera” estd
dirigida a “comer” a las personas y devorarlas con emociones negativas,
acciones de “mala voluntad” propias de un corazén sucio y manchado.

Existe un corazén de buen comportamiento; en pocas palabras, lo tiene en el
“pecho”, acé [en el epigastrio]; pero los que obran en una forma chueca, ellos
lo tienen en la parte del intestino donde esta la caca (Xolotla, octubre, 2015).
[...] cuando una persona se porta muy mal, muy mal [decian]: innon tlacatl amo-
quipiayo iyollo iyelpa, iniyollo manelihtoc ihua inicuitl, [que] quiere decir: “aquella
persona no tiene su corazén en el pecho, su corazén lo tiene revuelto con su
caca” (Xolotla, diciembre, 2016).

Antes de pasar a comprender las formas de actuar y de ser entre los
nahuas de Xolotla, veremos cudl es el origen del calor humano, expresado

abajo los miembros y drganos representativos de los inframundos” [véase Viesca y
Aranda 2005: 227].

3 En Pajapan, Veracruz, existe la creencia de un “animal compafiero” que serfa la “liga
mas fuerte [del hombre] con la naturaleza”, le llaman “animal” [Garcia de Le6n 1969:
290-291].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

202 GILBERTO LEON VEGA

tanto en el semblante de las personas como en los “pulsos”, que son puntos
de concentracién de las dos entidades en el cuerpo.

EL ORIGEN DEL TONAL O CALOR HUMANO

Entre los nahuas de Xolotla se piensa que todo fue hecho por Dios. A Dios le
suelen llamar en ndhuatl Toteco, aunque también puede referir a “Nuestro
sefor Jesucristo”, quien se identifica con Tonaltzintli, el Sol. Consideran
que Cristo-sol, Tlanextzintli, no actiia de manera directa sino a partir de su
espiritu o lo “espiritual”. La paloma del Espiritu Santo, Teotonaltzintli, es
la entidad que establece un vinculo entre Dios y los hombres, al ser ellos
los beneficiarios de la irradiacién espiritual originaria del Dios-sol [véase
Stresser-Péan 2011].

Desde este punto de vista, las entidades animicas son consideradas
como constituyentes divinos que el hombre administra, pero que no le
pertenecen. Las entidades personalizadas, ademas de tener la facultad de
crear relaciones, al transmitir la fuerza mediante un oficio, también pueden
llegar a dafiarse, perderse o menoscabarse con actos, conductas o modos
de vivir que “ensucien” o perjudiquen la humanidad e integridad de la
persona.'

Mediante el trabajo de campo hemos identificado que el calor humano
es una condicién individual, en tanto que cada cuerpo es depositario de la
“animacidad” o impulsividad que lo moviliza; ademds, las personas estan
sujetas a los condicionamientos sociales, pues cada hombre nace en una
realidad que lo “regula”, es decir, que cada ser humano debe de aprender a
manejar sus impulsos vitales y desarrollarse como persona.

Algunas personas consideran que esa “dote” de vitalidad divina fue
depositada durante “su dia” de nacimiento (notonal). De hecho, ellos con-
sideran que el “el dia en que nace” una persona, intlentonalizneci, “es el
instante en que el Dios-sol estaba actuando sobre el mundo”. En Xolotla la
palabra:

* Los antiguos nahuas pensaban que los excesos sexuales podfan “cubrir de polvo el
tonalli” o “llenar de basura el tonalli”. Con esas practicas menguaban las capacidades
mentales. Por ello, el tonalli estaba “en relacién directa con la capacidad de gobierno”
y “una capacidad mental apta para el cargo” [Lopez Austin 2012: 245]. En la actuali-
dad existen diversos dafios que perjudican al tonalli. En estos casos, los especialistas
rituales tienen que recurrir a las plegarias y la oniromancia para recuperarlo y restau-
rar el equilibrio en el paciente [Cifuentes et al. 1989].



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 203

Notonal quiere decir ‘mi dia’, puede ser en ‘mi dia que naci’ o ‘mi alma’. Por
decirlo, notonal ynipan nitlacatl, ‘mi dia que naci’. Notonal quemanimiquiz, ‘el
dia que me va a llegar la muerte’. Notonal yaznelhuicac, esa es una palabra que
quiere decir que ‘mi alma se va ir al cielo’; porque notonal ya es algo sobrenatu-
ral que viene de Dios (Xolotla, abril, 2015)."5

Cada vez menos consideran que de acuerdo con su “hora” o “fecha”
de nacimiento, la partera podia saber sobre las “prendas” con las que venia
cada persona. Para los nahuas de hoy, el hombre llega al mundo portando
riquezas, dadivas y gracias divinas. Por ejemplo, el “don” se hace presente
con una sefial fisica en la cabeza a la que llaman: cuahpapahtli o cuahtonal
[véase Hernandez 1982: 41-42].1¢

Esto fue lo que me explicé don Braulio sobre un mechén de cabello que
se enredé y le creci6 en la cabeza cuando era nifio, y que lleg6 a medir mas
de un metro:

Fijate que yo soy uno de esos, lo que pas6 fue que me lo cortaron. Mi abuelita,
que exactamente era una de esas curanderas, en paz descanse, era una de esas
y como naci con esa cosa (cuauhpapahtli), la gente decia que iba a ser brujo o
iba a ser musico. Ajd. Nunca supe por qué, yo simplemente me gustaba la
musica y nunca pensé tomarme un refresco y echarme un taquito por tocar
la misica. De la miusica vivo [Xolotla, julio, 2015].

Se cree que el hombre viene destinado y constituido de tal manera
que puede desarrollar sus dones o “talentos” en cierto espacio y oficio.
Contrariamente, puede que vaya marchando en contra de los preceptos
socioculturales establecidos y “contra natura” de su destino y don, lo que
puede llevar a menoscabar su dote divina y desintegrar parte de su hu-
manidad.

De hecho, para justificar la naturaleza de alguna persona, suelen decir:

1. u

yehuanitonal, “su alma ya es asi”; “esa es su suerte”.

Pues como dice el dicho: yehuanitonal, o sea ‘que ya es su alma’, ‘ya es asi’, ya
con todo. Dicen: ‘ese cabrén ya es asi’. Es que cada uno viene cargando algo

15 En Tzinacapan, Puebla, el posesivo notonal quiere decir “dia de mi santo”. Y entre los
nahuas de Cuetzalan, Puebla, notonal es “mi alma y/o mi espiritu” [Aramoni 1990: 40].

16 Las fuentes referentes a los antiguos nahuas dicen que el dios de Chalma ondeaba el
“sol frontal” (cuatonalla); o sea, “su disco, su movimiento, su escudete frontal, su sol de
la frente” (iyoholli iyoya uxcuatechimal icuatonal) [Sahagian 1958: 211-14].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

204 GILBERTO LEON VEGA

natural que le pertenece, es su destino, asi es uno; ya su alma tiene que venir a
cumplir algo, algo tiene que hacer aqui, para algo vino el dia que naci6 (Xolotla,
abril, 2015). 7

LAS PROYECCIONES DEL CALOR Y RESPLANDOR HUMANO

Al enfocarnos en los rasgos caracteristicos del itonal y en sus proyecciones
fisicas a través del cuerpo, encontramos que para los nahuas de Xolotla el
rostro es una expresion de su irradiacién, dicen: “como que palpita con
sus gestos, muecas y el brillo de los 0ojos”. Los nahuas observan que “el
aspecto fisico de cada uno es la expresion del itonal”, por ello ponen mucha
atencion en “la apariencia, el semblante, en cémo se paran, cémo miran sus
ojos” (Xolotla, abril, 2015)."®

El ojo es considerado el 6rgano por excelencia de expresion del espiritu,
del itonal. Incluso el estado del ojo, como lo opaco, demuestra un grado
de “menor lucidez” en el hombre. Ademas, el brillo que irradia el rostro,
su transparencia, su rubor, son también un indicador de que el ifonal esta
limpio (chipahuac). Por ejemplo, reconocen el rostro y la voz de un joven
(hombre o mujer) que “es virgen”, al percibir un candor de inocencia en las
facciones, la manera de mirar y el rubor de su piel.

Para reconocer la expresion del estado de ser de los hombres, también
tiene que ver el cabello peinado o arreglado. Ellos comentan que “en el ca-
bello brillante o el cabello opaco o crespo, se ve el semblante de cada uno”.
De hecho, toda la apariencia importa:

Es que su itonal no se puede entender sino es mediante lo fisico, ya sea en el sudor, en el
calor del cuerpo, en el brillo del ojo 0 en la cara, en su semblante. Hasta se ve en las ves-
timentas, en la ropa que trae uno, en lo que uno porta o carga. El itonal no tinicamente
se encuentra en el interior, sino que nosotros vemos que se muestra en la apariencia
fisica, en el semblante, en su cara, en su cabello. Para verse el itonal tiene que ser visto
mediante las otras personas. Hay que ver cémo te califican (Xolotla, diciembre, 2015).

17 Entre los antiguos nahuas, cuando se referfan a la naturaleza de una persona decian: ca
niman iuhcan oquiz, “tal era su costumbre o naturaleza” [cF véase Sahagtn 1950-81: 29].

'8 Los antiguos nahuas consideraban que si una persona nacfa en un signo del dia ce-
ocelotl: “en ninguna parte de la tierra fue con rostro radiante” (acan ixtona in tlalticpac),
porque su signo fue mal condicionado (atlacacemelle in itonal) [CF véase Sahagun 1950-
81: 6]. Los que nacian en un “signo de miseria” (ifonal in icnoyotl) como en el dia ce-
quiahuitl, decian: “en ningun lugar brilla su rostro” (acan ixtona) [cF véase Sahagun
1950-81: 43]. Respecto de las ideas del brillo entre los nahuas del siglo xvi, véase
Burkhart [1989: 53] y Mckeever Furst [1995: 88-95].



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 205

Ademas, en Xolotla las “clases” de personas se distinguen bajo dos ru-
bros: la distincién entre “pesudo”’® y “pobrecito”, entre el prestigio y la
deshonra, porque consideran que no sélo las riquezas del rico llaman la at-
encién o “lucen”, sino que la manera de proceder digna, justa e inteligente,
aumenta el esplendor del semblante.

Es decir, sucede que las personas se lustran artificialmente o natu-
ralmente, ya sea porque las cosas hagan “resplandecer” con riquezas al

hombre o de acuerdo con el modo de comportarse con pulcritud y natu-
ralidad.

Motonoli, la riqueza, esta relacionado con el tonalli, como mitzcuiltonoz. El
tonoz aqui se puede decir como una accién que yendo al pasivo, quiere decir
‘resplandece como sol’. Un ejemplo en este caso, si alguien es célebre, por
ejemplo, alguien que por el dinero es célebre, aquel dinero hace que el hombre
rico resplandezca (Xolotla, julio, 2015).20

Asimismo, la integridad se suele identificar con la frente y la postura
de la cabeza, ya que se consideran sitios donde resalta el lustre y la dig-
nidad de la persona. Aunado “al porte” de la persona, la “limpieza” es la
manifestacion de la honra y dignidad de cada uno. Consideran que es una
cualidad animica necesaria para entablar contacto con los santos y ances-
tros del pueblo.

Un mayordomo coment6 que la limpieza y el lustre se alcanzan al “es-
tar bien cargado de energia”, “bien dotado de todo” y “concentrado”. El
tnico fin de la pulcritud es llegar a mantener el “alma limpia” (tonalchipa-
huatzitzi).

Porque nomas asi bien flaco y mugroso no creo que la haga uno; no va a ver
nada positivo. Para eso uno tiene que estar bien, bien cargado de energia, men-
talmente, fisicamente, moralmente, espiritualmente y estar limpio, para que
uno también pueda hablar con sus espiritus (initonal). Porque mi padre asi le
hacia, no creas que dormia con mujer, él dejaba un mes; asi estaba limpio mi
jefe. Y mi mama dormia aparte, mi padre en otra casa, porque tenia que estar

19 “Pesudo” refiere a la persona que tiene muchos pesos, es decir, mucho dinero.

? Entre los antiguos nahuas los cargos publicos hacian que aumentara el tonalli, donde
las “transformaciones del tecuhtli y del tlatoani implicaban un aumento de su fuego”.
En este sentido “tleyotia [nite] significa a la letra ‘llenar a alguien de fuego’ [...] esto nos
indica que podia haber un aumento de energia” [Lopez Austin 2012: 460]. Ideas seme-
jantes se encuentran entre los nahuas de Huachinango [Chamoux 2011: 165-167].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

206 GILBERTO LEON VEGA

bien dotado de todo, para poder trabajar bien hasta dominarse a si mismo (Xo-
lotla, abril, 2015).

Sucede que entre los nahuas puede haber una “manipulacién” de la
propia subjetividad al ejercer un control de la “animacidad”, con el fin de
autodominarse emotivamente e intelectivamente; es decir, para ellos el
calor humano y la fuerza se “economizan”. De hecho, la “concentracién”
es un movimiento animico que dota una parte del cuerpo de mayor calor.

Por ejemplo, entre los nahuas de Tetelcingo, Morelos, la palabra cuato-
tonilia se refiere a la persona que “estudia” [Karttunen 1983: 61]. Y entre los
nahuas de Xolotla piensan que:

Si se concentran se quedan inméviles, bien inspiradotes. En mexicatl dirfamos
tehuanteh; es decir, “ellos” tienen una comunién con los espiritus puros, que uno
no ve; quiere decir que “ellos” estan concentrados en ese momento y no puede
otro hablarle (interrumpirlo). Mi padre lo hacia, mi padre era un creyente, un
habitante puro de esa tribu, de esa creencia. Fl si se concentraba [...], él di-
rectamente lo hacia por su propia conviccién, era como una ética. Agarraba su
incienso, echaba el sahumerio, sus flores y empezaba hacer sus ritos; estaba
invocando a los espiritus [Xolotla, abril, 2015].%!

Los xolotecos consideran que un grado de mayor calidez en el cerebro
0 en la cabeza es un signo de “enojo”, caracteristico de las personas
“temperamentales” a las que llaman: cuatotonqui, “cabeza caliente”. Por su
parte, la palabra cuatotoniliztli es un calor que se tiene que adquirir, como
cuando alguno hace enojar a otro “artificialmente” (Xolotla, abril, 2015).

Otro registro de transitividad del calor vital se puede hacer explicito
mediante la activacién de los “pulsos”. Por ejemplo, cuando sucede un
aumento de calor en las manos suelen decir que la persona tiene “buena mano”
0 “mano caliente” (maitotonqui). Incluso, para los nahuas de Guerrero, los
objetos creados o adquiridos por intercesiéon de la mano “son cristalizaciones
de la fuerza” y “extensiones de las personas” [Good 2011: 186].

Lo anterior nos lleva a comprender que las relaciones entre los nahuas
estdn mediadas por la transferencia del tonal (calor humano) y este calor
puede acumularse en distintas partes del cuerpo, ya que para ellos el calor se
“somatiza” y se “economiza”. Asi, puede ser transferible en distintos gra-

2! Entre los antiguos nahuas, “la fuerza del tonalli capacitaba a los hombres que en la vida
adulta actuarian con lo sobrenatural” [Lopez Austin 2012: 401, 415; Martinez Gonzélez
2011: 299-305].



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 207

dos y perceptible a través de las actitudes, la personalidad y las emociones
[véase Leén Vega 2016].

A continuacién disertaremos sobre la importancia del itonal en la con-
formacién de las distintas personalidades o las formas de ser y estar.

LAS FORMAS DE SER Y ESTAR EN EL MUNDO

La relacién del itonal con los “temperamentos” ha sido un fenémeno es-
tudiado recientemente por Jaime Echeverria [2014] en la comunidad de
Xolotla. Su estudio muestra que existe una relacién entre un tipo de person-
alidad y la calidad del itonal que posee un ser humano. En otras localidades
también se ha registrado que el tonal esta relacionado con la personalidad,
como sucede en la Sierra Negra de Puebla y entre los nahuas de Tetelcingo,
Morelos [Romero Lépez 2007: 3; Paulo 2014: 146]. Al parecer, el fenémeno
se puede rastrear desde los tiempos prehispanicos [Lopez Austin 2012: 210].

En Xolotla existen por lo menos seis temperamentos ligados a un itonal
particular, que se pueden reconocer por sus opuestos: el “temeroso” en
oposicién al “valiente”; el “virtuoso” en oposicion al “inttil” y el “flojo”
en oposicién al “diligente” (trabajador, dichoso y préspero). Estos “tipos”
corresponden a “personajes” de la localidad y se distinguen por su cuali-
dad “pasiva” o “activa”. El valiente corresponde al tecuani; el temeroso es
un mohqui; el diligente es el yehuatzi; la persona inttil es un nenpoliuhqui; el
diligente o trabajador es el tequihua y el flojo es el tatzihuini.?

En la actualidad la persona valiente se dice que “tiene agallas”, “es bien
cruel”, “tiene valor” y “no tiene miedo”. En una fiesta de mayordomia, al
entablar una conversacion con alguien que es considerado “muy valiente”,
comentaba:

He matado cuantos cabrones y mejor me fui. Por dinero no hago eso; pero si me
buscan me encuentran. He pecado, pero es por mi defensa. Maté, tenia quince
anos. La mala suerte. A mi padre lo mataron cuando tenia ocho afos, entonces
los asesinos de mi padre los fui a matar. Mi papa era tranquilo, pacifico, él no

2 La construccién de la personalidad social puede tener sus antecedentes en las antiguas
practicas vinculadas con el calendario, como el que fue registrado por los colaborado-
res de Sahagtn en el libro 1v del Cédice Florentino. Por ejemplo en el caso del “valiente”
o tecuani, pudieran haberse relacionado con las personas que nacian bajo el influjo del
signo del dia ce-ocelot], quienes serian animosos y esforzados (tiacauh u oquichtli) [cF
véase Sahagtin 1950-81: 5]. De igual manera, los que nacian en el signo de matlactli-
quauhtli, tenian los atributos de un tonalli fuerte (tonalchicahuac) y un tonalli vigoroso o
maduro (fonallapalihui) [cF véase Sahagun 1950-81: 38-39].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

208 GILBERTO LEON VEGA

mato [...]. Entonces de ahi agarré un coraje [Xolotla, abril, 2015].

Esta explicacion nos permite apreciar que existe un momento
determinante en la vida personal, donde se “activa” la forma de ser o el
temperamento predominante. Al parecer, puede existir un fenémeno
donde la persona se ve dominada por una “forma de ser”, que es reflejo de
“el espiritu que trae uno” desde el nacimiento o como herencia. Ademas, el
interlocutor se reconoce como un ser con la sensibilidad vejada, que logré
adquirir “sangre fria”.*

La insensibilidad es una cualidad que hace no sentir miedo. El valiente
se caracteriza porque no le importa perder la vida, pero no por eso anda
provocando a la gente; es decir, “no estd mostrando su valor en ptblico”.
Comentan que el valeroso acttia con objetivos precisos para matar a per-
sonas malas, grandes asesinos y para hacerlo necesita estar muy enojado
[Xolotla, abril, 2015].

Contrario a la personalidad valiente es el que “posee un espiritu te-
meroso”, cobarde, sin agallas, “apachurrado”. El que de todo se asusta es
llamado muhqui. Esta personalidad se puede ver expresada en los pacien-
tes que tienen que ser curados de susto o espanto (mohcali), a quienes se les
identifica por padecer debilidad y carecer de fuerza (chicahualiztli). Inclu-
sive, otros investigadores han observado que “la persona débil de itonal es
propensa a ser asustada” con facilidad [Echeverria 2014: 208].

Lo anterior se explica porque el temeroso de nacimiento posee “una
naturaleza fria originada por la debilidad de su corazén y su tonalli, que lo
hace facilmente vulnerable a las experiencias sorpresivas que ocasionaban
el susto”. Ya que en el pasado como en el presente, en toda situaciéon de
miedo lo que se produce es una sensacién de frialdad, temblor corporal,
temblor de labios y del corazén [Echeverria 2014: 194, 196].

En fin: el mohcali es el temeroso, cobarde, falto de fuerza; es muy sentimental,
chillén, se asusta hasta con su sombra. El cobarde no manda, teme lo descono-
cido, se esconde y huye [Xolotla, abril, 2015].

Con respecto a la personalidad préspera, dichosa (diligente o virtuosa),

a7 o

se distingue por “inteligente”, “tiene cabeza”, “tiene mente”, con mucho res-

Z Esto puede guardar relacion con lo que se crefa en el México prehispanico, ya que
consideraban que las acciones de los borrachos se debian “al demonio que a él entra-
ba”, porque, decian: “asi es su conejo, asi fue su signo del dia” [ca iuhqui itoch, iuhqui

itonal] [cF véase Sahagun 1950-81: 16; Sahagtn 2006: 222].



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 209

peto en la comunidad es llamado en ptblico: yehuatzi o “sefior”. El yehuatzi
puede tener a su cargo muchas personas y puede extender sus vinculos
en circulos mayores de relaciones humanas, porque tiene la capacidad de
dirigir y de ordenar asi como de encauzar acciones favorables para el bien
comun (Xolotla, abril, 2015).

Por eso le decian yehuatzi, ‘sefior’, ahi entra la palabra. El ni te hace maldad,
él lo tinico que quiere siempre es como que ayudar, dice: ‘vamos ayudarnos’,
‘vamos hacer esto’, o “‘vamos a madriarlos esos desgraciados’, o ‘no nos vamos
a dejar’. Ese es el que esta pensando diferente [...], ese tiene otra mentalidad
[Xolotla, abril, 2015].

El yehuatzi trae un principio que esta puesto sobre los objetivos del
bien comun; por eso dicen que “es cabrén” y se “prende” el pueblo para
actuar en favor de él cuando “les calienta la cabeza”. Se los compara con el
buen gallo de pelea y el dguila de recia vista. Consideran que el virtuoso no
debe hablar con farsa ni actuar de manera contraria al bien comun. El lider
no debe de establecer alianzas externas que perjudiquen o comprometan
el bien de todos. Debe tener principios, debe ser un hombre pensante y
viviente, compasivo y piadoso (Xolotla, abril, 2015).

Lo contrario a la persona virtuosa es la “intitil”, “incompetente”, la que
no sabe hacer nada. Se caracteriza porque no tiene iniciativa ni don de man-
do. Se refieren a él como “idiota” y con muchas otras ofensas. Este tipo de
personas son causa de desprecio y las ignoran, pero a pesar de su natura-
leza estan incluidos en la colectividad.*

Por ejemplo, un sefior de respeto me comenté que de pequefo conocié
a otro nifo que le decian tezuhquitl, “piedra lodosa”, porque “se nombra-
ban las cosas, asi como cualquier cosa, no creas que lo tomaban como una
persona”. Decian que “él naci6 en vano”.

Tezuquitl, ;Sabes qué quiere decir?: “piedra lodosa”. ‘A ver td, piedra lodosa,
ven’. Mi abuela, decia: ‘jHey, tezuquit!!’ Fl nifio fue un criado de mi abuela, era
un nifio huérfano, era de la nada, nada mas le dijeron tezugquitl, no tenia registro
[...], luego lo enterraron. No hubo papel alguno o acta de defuncién, era como

2 Entre los antiguos nahuas, la persona que nacia bajo el influjo del signo del dia chicu-
nahui-ehecatl, dicen que “todos lo menosprecian”, que “su vida serd como el viento”
(zan iuhquin ehecatocotinemi), “nada pudo hacer en su vida” (atle huel muchihua in inemi-
liz), “nada pudo hacer en la tierra” (atle hueliti in tlalticpac) [cF véase Sahagun 1950-81:
7; Sahagun 2006: 219].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

210 GILBERTO LEON VEGA

un animalito, de balde naci6 [Xolotla, abril, 2015].

Destaca en mucho la similitud que pueda existir con las creencias del
Meéxico antiguo, porque se pensaba que las personas que nacian en los dias
nemontemi, si era vardn, le nombraban: nemon, nentlacatl, o nenquizqui, que
quiere decir “ni vale nada, ni sera para nada” [Sahagtn 2006:151]. Inclu-
so, quien nacia en el signo del dia chicuacen-malinalli, decian: “ellos fueron
insignificantes en el mundo” (zan hualnenenquizan tlalticpac) [cF véase Sa-
haguin 1950-81: 21].>

Enla actualidad, dicen que la persona intitil es tonta, “la riega pronto”, no
es abusado, es un “zdngano”. A cada rato dice: “voy a descansar”. Algunos
le suelen decir: “pareces un animal” (mocate ce yulcatl) [Xolotla, abril, 2015].

Otra expresion intima de los espiritus humanos se puede ver reflejada en
la personalidad trabajadora. El hombre o mujer trabajador, dicen que a pesar
de la adversidad, se esfuerza y sale adelante, es préspero.”® En el pueblo de
Xolotla se hace la diferencia entre el yehuatzi'y el tequihua, pues aunque los
dos son lideres o cabecillas, su desempefio y funcién son distintas. “El trabajo
del tequihua es trabajar y él trabaja de faena sin ningtin peso. El yehuatzi es el
gobernante que esta controlando al pueblo, son los sefiores, los que saben”
[Xolotla, abril, 2015].%

El trabajador se considera como “un buen ejemplo” y se destaca su
buena labor en el desempefio del cargo de mayordomo. El haber dado
un buen ejemplo del trato y atencién hacia las otras personas, deja enten-
dido que posee desarrolladas facultades, habilidades y virtudes, lo que le
permite acceder al cargo de presidente auxiliar, de tequihua. Porque dicen:
“Si quedd bien la fiesta, todos aceptan que fuiste un ejemplo, un buen ciu-
dadano que depositaron la confianza y te aceptaron de presidente” [Xolotla,
3 de abril, 2015]%.

Al contrario de la personalidad trabajadora, los flojos reflejan la na-
turaleza intima de su itonal mediante su forma de actuar. Ellos no tienen
animo, no le echan ganas, no saben trabajar, a todo le ponen pretexto y por

% Los nifios que nacfan en el dia ey-atl, decian que su riqueza “semejante al agua pasaria”
y “todo su trabajo saldria en vano” [cF véase Sahagtin 1950-81: 19; Sahagtin 2006: 222].

% Los antiguos nahuas pensaban que el signo del dia chicome-coatl era “prospero” [CF
véase Sahagtin 1950-81: 49; Sahagtin 2006: 227].

¥ Antiguamente, los que nacfan en el signo del dia ce-cuetzpallin “eran nervosos” y “serfan
muy grandes trabajadores y con facilidad allegarian riquezas” [Sahagtin 2006: 234].

% En el México antiguo el “signo del dia” (cemilhuitonalli), nahui-itzcuintli, era el “signo
de los sefiores y principales” y quien lo poseyera podia ser motlacamatiz, “rico” o
“prospero” [cF véase Sahagun 1950-81: 19; Sahagun 2006: 222].



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 211

ello nunca acaban su trabajo. Me refirieron el caso de unas muchachas que
fueron obligadas a recolectar café porque “son bien flojas”:

Estas muchachas son bien flojas, no saben hacer nada, no saben bordar, no sa-
ben hacer de comer, no saben moler. Se deberian de encontrar un hombre que
las violara [...], ya me estorban [...], ni siquiera la secundaria terminaron, no
saben nada [Xolotla, octubre, 2015].

Después de haber descrito las personalidades que se reconocen en
el pueblo de Xolotla, ahora veremos cuéles son las maneras de actuar
con el corazén, poniendo atencién en el hecho de que en el “juego” de enti-
dades es como se producen las maneras de actuar y comportarse.

LAS MANERAS DE ACTUAR CON EL CORAZON

Varios autores han constatado que entre los nahuas se traslapan las ideas
del itonal y el yolotl, en cuanto que los dos son considerados como receptacu-
los y almacenes de cierta “memoria animica”, que permite el accionar en
el mundo [Martinez 2006a: 138; Toumi 1984]. Entre los nahuas de Tzinaca-
pan, Puebla, Sybille Toumi [1984] ha descubierto que pueden ser pensados
como un “ritmo” constante (yolotl) y el otro como una “irradiaciéon” de vida
(tonal).

Los dos principios vitales tonal y yolotl son indisociables y se rencuentran en
la seudo-sinonimia de nemi-yoli, “vivir”. Yolnemia es, por lo tanto, ‘pensar’ en el
sentido mas completo de la palabra: con su corazén y con su espiritu, con su
‘ritmo’ y su ‘irradiacién’.

Esto quiere decir que los dos principios vitales estan vinculados con
la vida (nemi) entendida como un “movimiento”; incluso el término yolot!,
“corazén”, se construye bajo la forma abstracta de yoli, “vivir”. En términos
generales, el corazén “hace referencia al nticleo, centro (iyoloco) y esencia
de las cosas”. Incluso se considera que la casa, el pueblo y el altar, tienen
corazon [Martinez 2011: 33-34].

Entre los nahuas, el corazon lo relacionan con “la vitalidad, motricidad,
la memoria, los sentimientos, el pensamiento y el lenguaje”. Es considerado
sededelaidentidad y dela “historia personal”. En cuantoa sus caracteristicas
fisicas, dicen que lo sienten en el “estémago” [véase Martinez 2011: 36-37].

Diversos autores han registrado que entre los nahuas existen corazones
de distintas calidades. Por ejemplo, reconocen corazones amargos (chich-

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

212 GILBERTO LEON VEGA

ic iyollo o yolchichic), dulces (tzopelic iyollo), fuertes (yolchicahuac); suaves,
duros, débiles. Incluso hay personas que poseen un corazén de pollo,
crudo, frio, blanco; corazones con buena y mala voluntad [Martinez 2011:
35; Echeverria 2012a: 294; Romero Lépez 2006: 81].

[Todo ello quiere decir que] las cualidades del corazén podian determinar algu-
nas caracteristicas personales [...], del comportamiento. Por ejemplo, el blanco
era resultado de la alegria y la satisfaccion [...], pertenecia a las personas de
conocimientos y poderes magicos. El dulce es en la actualidad susceptible de ser
deseado [Lépez Austin 2012: 255].%

Toda accién y movimiento viene del corazoén, por ello, la “voluntad”
se considera que es una iniciativa que se logra concretar gracias a la inter-
vencién del potencial animico y suelen distinguir entre “buena” o “mala”
voluntad [véase Questa 2010: 86]. En este sentido, la actuacion humana de-
pende del estado del corazén (yollotl) y del tipo de voluntad (itlanequilitzi)
que se manifieste.

Como habiamos dicho, el tonal “pulsa” en el semblante, en el pecho
pulsa el corazén como el sol, pero también en la cabeza se encuentra un
“pulso” importante que llaman cuahyolotl, “la coronilla”. En las manos se le
nombra imayolo, “centro de la mano”, y en los pies moxoyoloco, “centro de la
planta del pie” (Xolotla, julio, 2015).%

Los pulsos del cuerpo estan ligados al equilibrio animico de las per-
sonas. Los nahuas de Tlacotepec de Diaz creen que si el pulso animico
ubicado en el corazén cuenta con un latido ritmico y suave es senal de
salud; mientras que uno arritmico y fuerte es signo de enfermedad [Rome-
ro Lopez 2006: 120; Echeverria 2012a: 315].

Ademas, las zonas o lugares de mayor actividad de las entidades
animicas (cabeza, corazén, entranas) son también zonas “erégenas” donde
los nahuas consideran que se generan, sienten o “palpitan” determinadas
emociones. De hecho, puede existir una “escala animica” corporal, en la

¥ Entre los antiguos nahuas, “Un corazén amargo estaba asociado al esfuerzo, pesar y
arrepentimiento; el reblandecimiento del corazén estaba ligado a la tristeza; el corazén
duro se asociaba a la constancia; el corazon crudo y frio caracterizaba a los hombres
libres” [Martinez 2011: 35].

% También incluimos el ombligo o xictli como un punto de suma importancia para los
nahuas de Xolotla, no tinicamente por la practica de enterrar el ombligo en una parte
del solar, sino porque consideran que en el cuerpo humano existe “un punto de equi-
librio, de fuerza”, en donde se siente otro “latido” o “brinco” vital. Existen ideas
compartidas con los nahuas de Coxcatlan, Puebla [Hersh y Gonzalez 2011: 153].



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 213

que se pueden distinguir grados de una arquetipica manifestacion emotiva
y afectiva.

Los nahuas de Xolotla consideran que en la cabeza el tonal genera impul-
sos positivos racionales, intelectivos y espirituales, ademds de emociones
negativas como el odio, el coraje y el enojo. Del alma-corazén provienen
impulsos emocionales positivos como el amor, la alegria, el gozo, el placer;
y emociones negativas como la repulsion, el asco y el aborrecimiento. En las
entrafias, el dnima (entiéndase animal) genera emociones impulsivas como
la envidia, el deseo, la codicia y la aficion; y positivas como la tranquilidad,
el descanso y la paz.

Teniendo presente los distintos constituyentes que integran a una
persona, finalmente pasaremos a describir las maneras en que el hombre
socializa y actta de acuerdo con el tipo de corazén que posee y desarrolla.

EL CORAZON FUERTE (YOLCHICAHUAC)

En Xolotla existe una semejanza entre el calor del sol a medio dia y el
corazén que es de la misma calidad cuando es “maduro”. Incluso se dice
que el sol hace madurar las cosas més rapido, al igual que un hombre, con
corazén inteligente, puede hacer “madurar” otros corazones por medio de
la educacioén [Xolotla, julio, 2015].

La palabra cuachicahuac quiere decir que es una persona “de ca-
beza fuerte”, es el que no ha encanecido, o los que toman mucho y no se
emborrachan. A la vez, el yolchicahuac es el sujeto que no tiene miedo, es
muy atrevido y temperamental. “No es débil de mente”, “no es débil de
corazén”, “no es débil de edad” [Xolotla, julio, 2015].

Otro de los aspectos que caracteriza a la persona de corazén fuerte es
que “sus 0jos son recios”, tiene “vista fuerte”. Para los xolotecos, la palabra
ixpepetoni “quiere decir que los ojos se le chispan, hasta los ojos se le saltan”,
y puede ser de emocién o de “coraje”. Debido a la vista fuerte y el excesivo
calor en su cabeza, puede provocar el “mal de ojo” [Xolotla, octubre, 2015].

Las personas con estas caracteristicas son resistentes en unos aspectos,
pero en otros son vulnerables. Por ejemplo, la persona de corazén fuerte o
de “mente fuerte” es propensa a “calentarse” o a enojarse rapido; se “ac-
tivan” cuando se les empieza a meter coraje. Las cualidades positivas son
que “aguanta muy fuertes trabajos”, tiene “fuertes brazos”, “los alimentos

o hacen fuerte” [Xolotla, abril, .
loh fuerte” [Xolotla, abril, 2015

A los curanderos se les considera en Xolotla como poseedores de un
corazén fuerte. Piensan que este tipo de personas pueden aguantar los
ataques de una “sombra pesada” al momento de una pesadilla. En estos

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

214 GILBERTO LEON VEGA

casos el yolchicahuac aguanta porque “no es débil, sino que esta fuerte para
todo” [Xolotla, abril, 2015] [véase Guerrero 2011: 81-82].

EL CORAZON EXTRAVIADO (YOLPOLIUHQUI)

Existen varias maneras o grados de concebir al “loco” o la “locura”. En-
contramos que la forma de actuar de manera “loca” o “alocada” se puede
transmitir de una generacién a otra. Por ejemplo, Rodrigo, por ser un nifio
muy travieso, de hacer muecas con la cara y no obedecer, se consideraba
“loco”. El abuelo del nifio explicaba que la manera de comportarse obe-
decia a la semejanza en el cardcter de su tio-abuelo. El fue distinguido por
ser “canijo” y “alocado” [Xolotla, diciembre, 2015].

En el pueblo existe otra persona considerada “loca” por ciertas
caracteristicas en su comportamiento. Por ejemplo, existe un muchacho de
aproximadamente 35 afios que deambula por el pueblo de noche y de dia,
a cualquier hora se le puede ver en la calle y es por eso que le dicen que
“parece extraviado”. Comentan que “es entrometido”, porque en cualquier
evento estd presente o en cualquier comida de fiesta. EIl muchacho no es
casado; dicen las personas que “es tomador”.

Ya van varios accidentes que le acontecen “por ser descuidado”, “flojo”
y porque “se mete en donde no lo llaman”. Lleg6 a traer vendas en las ma-
nos por quemaduras, asi como raspones y heridas en la cara. Cuentan que
hace tiempo hubo varias abuelitas del pueblo que fueron violadas y una

Za7i

murié. Las exclamaciones de las personas fueron: “es un loco”, “esta bien
loco”, “es un demente”, “estd mal de la cabeza”, “tiene torcido su corazén”.

De hecho, algunas personas atin piensan que los cambios de animo y
las manifestaciones del comportamiento depende de los “aires” o “espiri-
tus” que pueden meterse en el interior del corazén y de la mente. Un buen

ejemplo es la locura.

Llega una raiz en el corazon de la vesicula biliar, y por esta razén empieza
la locura: palpita el corazén [...]. Claro, una vez que te haigas enfermado del
corazoén, ya tu cerebro ya no trabaja, ya pierde el sentido, ya se empieza a volver
loco [...]. Porque el sentido te lo quitan los amo cualime, ellos lo andan llevando
ya [Acosta 2013: 140-41].%

P

3 En el México prehispénico habia “indicios de la locura por herencia paterna” y eso era
“herencia del tonalli”. Las personas que nacian bajo el influjo del signo ocho-muerte
fueron llamados tlahueliloc, que quiere decir “loco de atar” o “loco furioso” [cF véase
Sahagun 1950-81: 48-49]. Otro tipo o grado de locura se da al momento de haber



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 215

Se puede notar que existe un tipo de locura por brujeria, aparte de la
que se da por la intromisién de un aire y la que se considera que es heren-
cia. Con respecto a un caso de locura por brujeria, se pudo registrar que un
sefor de 45 afos lo “vivié en carne propia”. Decia que fue la misma esposa
quien lo llevé al desquicio. Ellos estaban por cumplir 25 afios de casados,
de los cuales, 12 afios vivieron “como perros y gatos”. Al final, la sefiora,
fastidiada, le expres6 su desprecio.

De manera drastica, un 17 de diciembre, la esposa tom¢ la decision de
llevarse a sus hijos; al sefior “le vaciaron la casa”. En esos dias él le sigui6
rogando a su esposa, dice: “como que me tenia encadenado, como esclavo,
amarrado”.*> Lo que le doli6 fue que “ya no me recibian (mis hijos) con el
abrazo, el beso; veia todo frio. Eso me empez6 a afectar”. Ademads, comen-
ta: “lo que me taladraba la mente fue que ya no iba a cenar con mis hijos,
eso era mi tormento, mi delirio”.

El sefior cuenta que un dia estando en una junta con los del comité
vecinal, se desapareci6:

En ese instante no les dije nada y agarré el palo de escoba y ahi me desapareci.
Dice una de mis hijas que llegué a su casa, y le dije: “preparense que vamos ir
a cenar”; pero ya habia pasado Navidad. Desapareci [...], me mordieron los
perros, todo lleno de estiércol y con mi camisa desgarrada. “Hablele a mi hijo”,
les decia a mis vecinos, “vamos a ir cenar” [Xolotla, julio, 2015].

Despusés de estar extraviado, los vecinos lo llevaron a su casa y llegaron
sus hijos. Los de la comitiva dijeron: “Si lo llevamos a un hospital lo van a
llevar a un manicomio o le van a dar pastillas que lo van a perjudicar. Mejor
lo vamos a llevar con un especialista”. El especialista ritual le dijo: “Ahorita
es como si hubieras vuelto a nacer ;Cuantas personas los ves en la calle
perdidos, porque les sucede lo mismo? En la mente tenemos un botoncito
como un flash, que si se funde perdido para toda la vida ese flash; pero
usted recobré su funciéon” [Xolotla, julio, 2015].

El interlocutor llega a la siguiente reflexién: “La conclusién que saco es
que mi corazén no se afecté porque hubiera sufrido un paro cardiaco, un

“perdido” el corazoén al no estar en el “justo centro”; a esa persona la llamaban yollopo-
liuhqui o “desacordado”, por tener el “corazén de lado” (yollochicopul) [cF véase Saha-
gtn 1950-81: 49]. En todos estos casos, “al ser afectado el cerebro, el tonalli corria con
la misma suerte” [Echeverria 2012b: 109, 137, 140].

%2 Entre los nahuas de la Huasteca se habla de personas que “echan a perder los corazo-
nes” (xicpiya tlahnamiquiliztli) [Camacho 2004: 130].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

216 GILBERTO LEON VEGA

infarto. Gracias a Dios seguia funcionando el corazén, pero el que estaba
mal era mi mente, ya era otra realidad, era un delirio [...] fue un desquicio”
[Xolotla, julio, 2015].

EL CORAZON PENSANTE (YOLTLAMATINI)

El “corazén pensante” es aquel que mantiene una armonia con los otros
constituyentes. Se considera que la persona que “piensa bien” lo hace
porque mantiene un didlogo constante entre la mente y el corazon. Incluso,
dicen: “lo mas importante es la mente, el espiritu, si de lo que se trata es de
transformar la espiritualidad” [Xolotla, julio, 2015].

Entre los xolotecos, las personas pensantes son las que tienen 50 afios
para arriba. Un amigo me decia: “Mira, mis cincuenta afios me han
servido para ver como trabajan, cémo le hacen otros y para pensar cémo
hacerlo mejor”. Otro amigo decia: “Lo que pienso y lo que hago, lo realizo
de forma desinteresada, con carifio, con corazén, con plena conciencia de
lo que merece la importancia” [Xolotla, abril, 2015].

Las personas con corazén pensante que reflexionan o “las que tienen
mente”, se les llama en nahuatl otlanenchui, “el que piensa”. Dicho “estado”
deriva de mantener un continuo movimiento de calor en el interior del
cuerpo. Esto era lo que comentaban:

Mira, el estudio, la concentracién, el estar tocando un instrumento, la simple
atencion genera calor. Esta platica genera movimiento del alma, genera calor.
Todo movimiento genera calor, el estar pensando es tener el cerebro en mov-
imiento y caliente [Xolotla, abril, 2015].

Consideran que las personas con corazén pensante dificilmente se
dejan llevar por el odio, porque poseen “un espiritu pensante”. Ellas son
“admiradas por su proceder tanto de pensamiento como de actitud”. Se
reconocen como “grandes hombres”, “hombres a toda talla”, “hombres
ilustres” y “defensor de las causas justas”. Ellos saben establecer un didlogo
entre la mente y el corazén [Xolotla, octubre, 2015].

Las personas que tienen un “corazén que piensa” pueden ser los tla-
matquime. Me comentaban que “actta psicolégicamente” porque “cuando
hace bien las cosas se siente uno bien”. Estos personajes “son apoyados
por espiritus ancestrales” para llegar a “tener visiones y conocimientos”
[Xolotla, abril, 2015].



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 217

EL CORAZON SUAVE (YOLCAXANQUI)

Los nahuas de Xolotla se refieren a las personas con corazén suave como
yolyemanqui y cuando su modo de proceder es realizado de manera muy
sutil, dicen: “voy a portarme suavecito” (yemanqui). Consideran que este
tipo de corazén y comportamiento se refleja a través del uso de los sentidos
y en diversas caracteristicas fisicas. Por ejemplo, se dice que en su manera
de proceder “son déciles”, tienen “la vista suave”, su tono de voz “mel6di-
co”, ellos actian “suavecito, suavemente” [Xolotla, mayo, 2015]. A este tipo
de personas se les puede llamar yolcaxanqui, “el de corazén blando”, tal
como refiere Jaime Echeverria [2012a: 294]:

El temperamento y las cualidades de la persona estan igualmente determinados
por el corazén y el tonalli [...]. La persona calificada como yolcaxanqui, “el de
corazén blando”, se identifica por ser generosa, afectiva y conmoverse por el
dolor. Estas caracteristicas [...] hacen a la persona débil de mente y de espiritu.

El tipo de corazén personal tiene dos componentes: el social, que cali-
fica como favorable un tipo de actitud con “corazén blando”; y el personal,
porque al asumir ese papel implica cierta “debilidad” en su forma de ser
y se “estigmatiza” considerdndolo como “calmado”. A pesar de ello, se les
tiene en buen concepto porque dicen que son “a todo dar”, “es bien suave”,
“nos hace sentir bien”, “es sincero, su compafia no causa incomodidad”
[Xolotla, abril, 2015].3

En este tenor, un musico me comentaba que “todo instrumento produce
un calor como el calor del sol”. El sefior toca el violin porque considera
que es afin a su calidad “tranquila y suave” y considera que aunque no se
perciba a simple vista, la percusion genera un “calor perjudicial” tanto para
las personas como para las plantas [Xolotla, abril, 2015].

Finalmente, tuve la oportunidad de platicar con don Panchito, una per-
sona considerada por la comunidad como “bien suave”. Recuerdo que la
primera vez que lo conoci, enfrenté su rostro con el mio, quedando a esca-
sos centimetros. Sus o0jos no eran ofensivos, ni tenia una “mirada fuerte”
o “recia”. Su rostro no expresaba ningtn cefio o fruncimiento, incluso pa-

% Entre los antiguos nahuas, la persona que nacfa bajo la influencia del signo cuatro-
perro era de “corazon calmado” (cehui iyollo) [cF véase Sahagun 1950-81: 4; Sahagun
2006: 222]. Incluso, los que nacian bajo el influjo de la serie de dias encabezado por el
signo uno-flor, decian que cada uno de ellos merecié “consuelo” (ineyollaliliz) y vivid
“feliz” (pactinenca) [CF véase Sahagun 1950-81: 23].

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

218 GILBERTO LEON VEGA

receria “sin expresién”. El tono de voz fue suave y moderado. En dicha
postura nos mantuvimos escasos minutos. Y después me dijo:

Cuando sali fuera yo nunca estuve con mis amigos y en la cantina [...]. No me
gusta tomar, estamos tomando por mi compadrito, por la fiesta, asi es costum-
bre [...]. Habia trabajo en las obras, me agarré yo de chalancito, empecé a salir
de 18 anos ahora tengo hartos compadres y ahijados; sobrinos, hijos [...]. No sé
por qué me respetaban, yo la hice de padrino. Si cuesta, pero lo hago de corazén
[Xolotla, abril, 2015].3*

CONSIDERACIONES FINALES

Al momento de contrastar la informacién etnografica y etnohistérica se
muestra, por una parte, el cambio o la permanencia del concepto de itonal
en cuanto a su contenido semdntico, y por otra, similitudes o dife-
rencias en el uso del mismo. En muchos casos las creencias antiguas
prevalecen en los aspectos “informales” de la cultura, en sus habitos,
gestos, modos de decir y practicarla; por ello, al comparar las creencias
actuales con las antiguas, ademas de que nos hizo registrar datos sensibles
sobre las entidades no abordados en otras etnografias, nos ayudoé a ver las
similitudes o diferencias en cuanto al uso de los conceptos y su significado.
Logramos entender que la importancia del corazén para los nahuas radica
en que esta ligado a las experiencias y los sentimientos, sentimientos que en
muchos casos son la causa de padecimientos. Sucede que la enfermedad es
mas proclive a aparecer cuando las entidades animicas se encuentran sucias
o mancilladas. La enfermedad se ve representada por la caida animica o
fluctuacién en donde el espiritu se pierde y es necesario recuperarlo. Sucede
que para los nahuas no se puede pensar la pérdida del tonal o enfermedad
del yolotl desligada del aspecto moral y emocional, ya que de lo que se trata
es de recuperar también la pulcritud e “inocencia original” mediante las
“limpias”, “sobadas” y llamadas del tonal (tonaltzatzilia). De otro modo, lo
genuino en el hombre puede tornar su faz, su mente y su corazén pueden
trastocarse, recreando pasiones desbordadas (odio, rencor, rivalidad,
envidia, maldad). Al parecer, cuando el tonal y el yolotl estan “sucios” y
llenos de tlazol, el ser humano se ancla a una modalidad, una personalidad

3 Entre los antiguos nahuas se refieren al corazén calmado o satisfecho como teyolpachi-
hui. Lo contrario son los que no tienen el corazoén satisfecho (amo teyolpachihuiti) [cF
véase Sahagtn 1950-81: 51]. Sépase que el nahuatlismo “apapacho” viene del verbo
patzoa “apretar”, ninopachoa era “apretarse la barriga”.



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 219

en la que es mas propensa a proceder desde una légica deshumanizada y
animal. Esto quiere decir que se ve insensibilizada la manera ética y estética
de proceder, que va en contra de los ideales nahuas de comportamiento.
Logramos observar que las “cargas de pensamiento” que se depositan
en una persona también delimitan su modo de ser y de proceder. Eso les
confiere a los actores sociales ciertos patrones de conducta que los define, los
caracteriza o “estigmatiza”. Los antecedentes familiares acerca del caracter
de los antepasados también es un peso que recae sobre los descendientes.
Dicho carécter hereditario sirve como una explicacion para dar sentido a
las expresiones de la manera de ser y de estar en el mundo, coherente con
su manera de ver la vida y su cosmovision.

REFERENCIAS

Acosta Marquez, Eliana

2013 La constitucion y deterioro del cuerpo. Una exploracién etnogrdfica sobre la no-
cién de persona a través de la relacion del Itonal y el Chikawaliztli entre los nahuas
de Pahuatlin, Puebla, tesis de doctorado en Antropologia. ENAH. México.

Aramoni Burguete, Maria Elena

1990 Talokan tata, talokan nana: nuestras raices. Hierofanias y testimonios de un mun-
do indigena. Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (CONACULTA).
INAH. México.

Béaez Cubero, Maria de Lourdes

2004 Nahuas de la Sierra Norte de Puebla. Comision Nacional para el Desarrollo
de los Pueblos Indigenas (cpr). México.
2005 Experiencia onirica y practica ritual entre los nahuas de la Sierra Norte de

Puebla, en Arqueologia y Antropologia de las Religiones, Patricia Fournier y
Walburga Wiesheu (coords.). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes
(coNAcULTA). INAH. México: 19-32.

Burkhart, Louise M.

1989 The Slippery Earth. Nahua-Christian Moral Dialogue in Sixteenth-Century
Mexico. University of Arizona Press. Tucson.

Camacho Gonzéilez, Laura Rebeca

2004 De eso que llaman inteligencia. Palabra, corazon y pensamiento de los nahuas,
tesis de licenciatura en Etnohistoria. ENAH. México.

Chamoux, Marie-Noélle

1996 L’humain et le non-humain dans un dialecte ndhuatl contemporain. Amer-
india, 21: 37-54.
2011 Persona, animacidad y fuerza, en La nocién de vida en Mesoamérica, Perig

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

220 GILBERTO LEON VEGA

Pritou, Maria del Carmen Valverde Valdés y Johannes Neurath (coords.).
uNAM. Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMcA). Méxi-

co: 155-180.
Chimalpahin, Domingo
1998 Las ocho relaciones y el memorial de Colhuacan, Rafael Tena Martinez (trad.),

11 vols. Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (CONACULTA). México.

Cifuentes, Enrique, Hermelindo Salazar y Eleuterio Salazar

1989 Etnomedicina en la Sierra Norte de Puebla: oniromancia y plegarias para
la recuperacién del tonalli. América Indigena, 49 (4): 675-683.

Echeverria Garcia, Jaime

2012a  Los miedos entre los antiguos nahuas. Dindmica y motor del orden social y cos-
molégico, tesis de doctorado. Instituto de Investigaciones Antropolégicas
(11a) /Facultad de Filosofia y Letras (FFYL)/UNAM. México.

2012b  Los locos de ayer. Enfermedad y desviacion en el Meéxico antiguo. Instituto
Mexiquense de Cultura, Gobierno del Estado de México (1mc). México.

2014 Tonalli, naturaleza fria y personalidad temerosa: el susto entre los nahuas
del siglo xv1. Estudios de Cultura Ndhuatl, 48: 177-212.

Fagetti, Antonella

2007 El cuerpo sutil. Consustancialidad y ‘contagio” entre el cuerpo humano,

las partes que lo conforman y los objetos que lo rodean, en Antropologia y
Simbolismo, Patricia Fournier, Satl Millan y Maria Eugenia Olavarria (co-
ords.). INAH, ENAH. México: 63-76.

Florentine Codex Véase Sahagtn, Fray Bernardino de.

Gamez Alejandra, Israel Lazcano, Ernesto Licona et al.

2010 Etnohistoria del estado de Puebla. Convergencias y divergencias, en Los
Pueblos indigenas de Puebla. Atlas etnogrifico. INaAH, Gobierno del Estado de
Puebla. México: 119-176.

Garcia de Le6n, Antonio

1969 El universo de lo sobrenatural entre los nahuas de Pajapan, Veracruz.
Estudios de Cultura Ndhuatl, 8: 279-311.

Garza Camino, Mercedes de la

1978 El hombre en el pensamiento religioso ndhuatl y maya. uNam, Centro de Estu-
dios Mayas (Serie: Cuadernos). México.

Guerrero Collazo, Tania

2011 Remedios, plantas y curanderos en la Huasteca Veracruzana, Municipio de Benito
Judrez, tesis de licenciatura en Etnologia. ENAH. México.

Good Eshelman, Catharine

2011 Una teoria ndhuatl del trabajo y la fuerza: sus implicaciones para el
concepto de la persona y la nocién de vida, en La nocion de vida en Me-
soameérica, Perig Pritou, Maria del Carmen Valverde Valdés y Johannes



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 221

Neurath (coords.). unam, Centro de Estudios Mexicanos y Centroameri-
canos (CEMcA). México: 181-204.

Hersh Martinez, Paul y Lilian Gonzélez Chévez

2011 Enfermar sin permiso. Ensayo de epidemiologia sociocultural a propdsito de seis
entidades nosolégicas de raigambre nahua en la colindancia de Guerrero, Morelos
y Puebla. Inan (Coleccion Cientifica 579, Serie Antropologia). México.

Hernandez Cuéllar, Rosendo

1982 La religion nahua en Texoloc, Municipio de Xochiatipan, Hgo., Instituto Nacional
Indigenista (IN1), CIESAS. Secretaria de Educacién Publica (sEp). (Serie Et-
nolingtiistica: 51). México.

Kohler, Ulrich

2000 Los llamados Sefiores de la Noche segtin las fuentes originales, en Cddices
y documentos sobre México. Tercer simposio, Constanza Vega Sosa (coord.).
INAH. México: 507-22.

Leén-Portilla, Miguel

2004 Los significados del corazén en el México prehispénico. Estudios de Cultura
Nihuatl, 35: 251-260.

Leén Vega, Gilberto

2016 Calor humano y economia de afectos entre los nahuas de Xolotla. Un acercamien-

to etnohistérico y etnogrifico, tesis de maestria en Historia y Etnohistoria.
ENAH. México.

Lépez Austin, Alfredo

2012 Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones de los antiguos nahuas, 11 vols.
UNAM, Instituto de Investigaciones Antropoldgicas (11a). México.

McKeever Furst, Jill Leslie

1995 The Natural History of Soul in Ancient Mexico. New Haven, Universidad de
Yale.

Martinez Gonzalez, Roberto

2006a  Eltonalliy el calor vital. Algunas precisiones. Anales de Antropologia, 40 (2):
117-151.

2006b El ihiyotl, la sombra y las almas-aliento en Mesoamérica, en Cuicuilco, sep-
tiembre-diciembre, 13 (038): 177-199.

2011 El nahualismo, uNaM, Instituto de Investigaciones Histéricas (11H), Instituto
de Investigaciones Antropoldgicas (11a). México.

Molina, fray Alonso

2000 Vocabulario en lengua castellana y mexicana, mexicana y castellana, Miguel
Ledn-Portilla (ed.). Porria. México.

Paulo Maya, Alfredo

2014 Ritual, parentalidad y el proceso de salud enfermedad atencion, en una comunidad

indigena. El caso de Tetelcingo Morelos, tesis de doctorado en Antropologia,

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

222 GILBERTO LEON VEGA

uNAaM, Facultad de Filosofia y Letras (FFyL), Instituto de Investigaciones
Antropologicas (11a). México.

Questa Rebolledo, Alessandro

2010 Cambio de vista, cambio de rostro. Relaciones entre humanos y no-humanos a
través del ritual entre los nahuas de Tepetzintla, Puebla, tesis de maestria en
Antropologia. unaMm, Facultad de Filosofia y Letras (FFyL), Instituto de In-
vestigaciones Antropolégicas (11a). México.

Romero Léopez, Laura Elena

2006 Cosmovision, cuerpo y enfermedad. El espanto entre los nahuas de Tlacotepec de
Diaz, Puebla. INAH. México.

2007 La nocién de persona y el concepto de ixtlamatki en la visién del mundo
de los nahuas de la Sierra Negra de Puebla. Revista Electrénica Pueblos y
Fronteras, 4: 1-41.

Romero Redondo, Ivan

2013 El alma escindida. El tonali y el nahuali para los nahuas de la Sierra de
Zongolica, en Los suefios y los dias. Chamanismo y nahualismo en el México
actual, Miguel A. Bartolomé y Alicia M. Barabas (coords.), vol. 4. Pueblos
nahuas y otomies, Miguel A. Bartolomé y Alicia M. Barabas (coords.),
INAH. México: 115-134.

Sahagin, fray Bernardino de

1950-81  Florentine Codex. General History of the Things of New Spain, Charles Dibble
and Arthur J. O. Anderson (eds.). Monographs of The School of American
Research. Santa Fe, Nuevo México.

1958 Veinte himnos sacros de los nahuas, version, Angel Maria Garibay K. (coord.).
UNAM, Instituto de Historia, Seminario de Cultura Nahuatl (Fuentes Indi-
genas de la Cultura Nahuatl, Informantes de Sahagun: 2). México.

2006 Historia general de las cosas de Nueva Espaiia, Angel Maria Garibay K. (ed.).
Porrda. México.

Signorini, Italo y Alessandro Lupo

1989 Los tres ejes de la vida. Almas, cuerpo, enfermedad entre los nahuas de la Sierra de
Puebla. Ed. Universidad Veracruzana. Xalapa. México.

Stresser-Péan, Guy

2011 El Sol-Dios y Cristo. La cristianizacion de los indios de México vista desde la
Sierra de Puebla, de Roberto Rueda y Arturo Vazquez (trads.). Fcg, Centro
de Estudios Mexicanos y Centroamericanos (CEMca). México.

Taggart, James M.

2003 El discurso moral de los nahuas, en Etnografia del Estado de Puebla, Elio
Masferrer Kan, Georgina Vences Ruiz, Norma Barranco Torres et al. Secre-
taria de Cultura del Estado de Puebla. México: 88-111.



CALOR, CORAZON Y PERSONALIDAD ENTRE LOS NAHUAS 223

Toumi, Sybille

1984 Y rester ou s’en sortir? L'espace notionnel dans le dialecte ndhuatl de Tzi-
nacapan (Mexique). Amerindia, 9: 25-121.

1997 De palabras y maravillas. Ensayo sobre la lengua y la cultura de los nahuas (Sierra
Norte de Puebla). Traducciéon de Maria Angela Ochoa Peralta. Consejo Na-
cional para la Cultura y las Artes (CONACULTA). México.

Viesca Trevifio y Aranda Andrés

2005 El corazon y sus enfermedades en la cultura nahuatl prehispanica. Estu-
dios de Cultura Nahuatl, 36: 225-244.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



