La discapacidad en el pensamiento
y la medicina néhuatl

Carlos Viesca*

Mariblanca Ramos R. de Viesca**

Departamento de Historia y Filosofia de la Medicina, Facultad de
Medicina y Posgrado en Humanidades en Salud, UNAM

RESUMEN: Este articulo tiene como objetivo ofrecer una vision general sobre la discapacidad entre
los antiguos nahuas, que parte de diferentes aristas: la religion, la medicina y la sociedad. La idea
central estd sustentada en mostrar que la discapacidad en el México antiguo no fue un fenémeno
que discriminara y excluyera a la poblacién, sino todo lo contrario. El discapacitado fue visto con
respeto, se le ofrecio cuidados y proteccion social. De hecho, la nocion misma de discapacidad estd
presente en uno de los mitos fundacionales del pueblo mexica: el de la creacién del quinto Sol.
Nanahuatzin, el futuro astro solar, era un dios discapacitado. Esto le da al fendmeno una impor-
tancia césmica que impactd en la sociedad. Asimismo, las personas con ciertas enfermedades y
caracteristicas que podriamos llamar deformes fueron concebidas como sefialadas por los dioses.

PALABRAS CLAVE: Cultura nihuatl, cosmovision, discapacidad, enfermedad, medicina.

Disability in thought and Nahuatl medicine

ABSTRACT: The article offers a general view on disability among the ancient Nahuas, covering
different perspectives: religion, medicine and society. It is based on the idea that disability in ancient
Mexico was not a phenomenon that was discriminated against, nor that resulted in the exclusion
of people, in fact it was quite the opposite. The disabled were treated respectfully and were offered
care and social protection. In reality, the very notion of disability is present in one of the founding
myths of the Mexica people: that of the creation of the fifth Sun: Nanahuatzin, the future solar
star, was a disabled god. This provided the phenomenon with a cosmic importance that influenced

* cviesca@frontstage.org
**x .
mamaviesca@yahoo.com

Fecha de recepcion: 15 de diciembre de 2016 ® Fecha de aprobacién: 3 de mayo de 2017

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero70, septiembre-diciembre, 2017

»



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

172 CARLOS VIESCA® MARIBLANCA RAMOS R. DE VIESCA

society. Moreover, people with certain illnesses and characteristics, that today would be considered
‘deformed,” were conceived as signals from the Gods.

KEYWORDS: Nahuatl culture, Worldview, Disability, Illness, Medicine

La discapacidad en sus diversas manifestaciones es una constante en la
humanidad. De hecho se encuentra presente en el mundo animal, derivada
de problemas bioldgicos, congénitos y adquiridos, de secuelas de enferme-
dades y accidentes, de consecuencias sociales derivadas de la edad y del
padecimiento de enfermedades, en especial cuando éstas son crénicas. Sin
embargo, los seres humanos han presentado diferentes actitudes frente a la
discapacidad y a los individuos discapacitados, que van del abandono de
quienes pueden constituir una carga amenazante para la supervivencia del
grupo, como sucede en sociedades némadas, al desarrollo de medidas de
apoyo que les permitan llevar una vida con calidad.

En las siguientes paginas presentaremos una imagen de la manera en
que los pueblos nahuas prehispdnicos, en particular los mexica, conceptua-
lizaron la discapacidad y ofrecieron a los individuos discapacitados opor-
tunidades dentro de su entorno social y en su caso, fueron tratados
médicamente.

Un primer punto a tener en cuenta es el hecho de que la discapacidad
no tiene el mismo significado en el México actual que en el prehispanico.
Hoy en dia se ha dignificado el enfoque de la posesién de capacidades
diferentes en términos de acortar la brecha existente entre los individuos
considerados socialmente dentro de los limites de la normalidad y aquellos
que quedan fuera de ellos. También se ha dado preferencia a la tendencia a
considerar como discapacitado a quien presenta alteraciones del desarrollo
neurolégico, tanto a nivel del pensamiento, como en el aspecto motor, a
aquellos que sufren secuelas de enfermedades o accidentes que impiden en
mayor o menor grado la adecuada realizacién de las actividades que
normalmente se esperarian de ellos. En el mundo prehispanico se consideraba
que habia individuos que por edad, alteraciones congénitas o defectos
adquiridos, pobreza y condicion social, no gozaban de las posibilidades de
vivir en buenas condiciones de las cuales disponian otros miembros del
grupo social.



LA DISCAPACIDAD EN EL PENSAMIENTO 173

LA CREACION DEL MUNDO Y DE LOS SERES HUMANOS

Dicho lo anterior, consideramos de gran interés acotar las dimensiones de
la discapacidad en el &mbito de la cosmovisién mesoamericana, de la cual
es parte importante la perteneciente a los nahuas.

Las leyendas y mitos que refieren la creacién del mundo, lo hacen
tomando como punto de partida una pareja primordial, Ometéotl y Ome-
cihuatl, que tiene su casa en un lugar que se convertira en el decimotercer
cielo en el momento en que hayan construido los demas pisos del universo
para morada de sus hijos y sus parejas. El esquema general de este uni-
verso es una serie de pisos ubicados a lo largo de un eje vertical y retorcido,
como el malinalli, graminea que crece en forma de pasto en toda Mesoamé-
rica. De estos pisos, una vez que los dioses hubieran construido el dltimo,
que consideraban pertenecia a la superficie de la tierra en la que moran los
humanos y se ubica en el centro del universo, trece corresponden a los cielos,
estando cuatro de ellos intimamente relacionados con ella, y nueve infra-
mundos, tipificados como infiernos por los frailes cristianos en el siglo xvi,
pero que simplemente son las regiones de abajo en las que viven los muertos
y los dioses que reinan sobre ellos [Cédice Vaticano A 3738 1964: laminas 1y 11].

Lo que es fundamental para el tema de la discapacidad en esta vision
del mundo, es que las diversas etapas de la creacion y la necesidad de
destruir algunos de ellos y construirlos nuevamente, da lugar a concebir
la certeza de que existen errores y que éstos caben dentro del orden de la
creacion, de la naturaleza. De tal manera habra dioses, animales y seres
humanos con defectos.

Todas las leyendas mesoamericanas coinciden en que cuatro soles pre-
cedieron al nuestro, y que todos ellos y la humanidad que vivia en ellos
fueron destruidos por no haber cumplido con las expectativas de los dioses
creadores. De acuerdo con la Leyenda de los soles, el primero, 4 tigre (nahui
océlotl), fue destruido y los tigres devoraron a los hombres; el segundo fue
destruido por vientos que arrasaron con casas, sembradios y los humanos
que no perecieron quedaron convertidos en monas; el tercero ardi6 a causa
de una lluvia de fuego y quienes vivieron en ese sol fueron nifios (pipiltin)
y unos pocos que sobrevivieron fueron convertidos en gallinas, aunque otros
cédices mencionan pdjaros, seiialando la relacién entre nifios y guajolotitos,
a los que se sigue llamando pipilas; el cuarto fue destruido por agua y por
muchos afios, 52, estuvo el mundo anegado a tal grado que los cerros des-
aparecieron y los dos tinicos sobrevivientes permanecieron encerrados en
el tronco de un ahuehuete comiendo mazorcas de maiz, en tanto que los
demads fueron convertidos en peces y estos dos mismos, por haber encendido

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

174 CARLOS VIESCA® MARIBLANCA RAMOS R. DE VIESCA

un fuego y haber asado pescados fueron decapitados por Tezcatlipoca quien
“les corto el cuello, y les puso las cabezas en las nalgas”, convirtiéndolos
en perros [Leyenda de los soles 2002: 175, 177]. Otra version, la transmitida
por el Cédice Vaticano 3738, narra la destruccion de los soles en un orden
diferente, poniendo al Sol de Agua en primer lugar y no en el cuarto, y sefiala
que en esta era hubo gigantes, todos los cuales perecieron (Idmina 1v). En el
cuarto Sol, al que llama la Edad de los cabellos negros, sefiala en cambio que
esta humanidad mereci6 ser destruida a causa de sus vicios (lamina vrir). Esta
version tiene el interés de que da una connotacién moral a la destrucciéon de
estos humanos, logrando sobrevivir unos cudntos, de los que dice que ofre-
cieron sacrificios a los dioses para pedir agua. Los gigantes, identificados
como tales en la ldmina citada y el texto correspondiente del Cddice Vaticano
A 3738, aparecen por igual en otras relaciones de las creaciones de los soles.
Fernando de Alva Ixtlilx6chitl habla de ellos tanto en su Sumaria Relacion
[1977 1: 264-265] como en su Historia Chichimeca [1977 1I: 7-10], sefialando su
tamafo y fuerza descomunales, pero a la vez su incapacidad para adorar
adecuadamente a los dioses y para sobrevivir. Pero tal vez de mayor interés
es lo que relatan los Anales de Cuauhtitlin dando testimonio de que estos
gigantes eran el resultado de intentos fallidos de los dioses para crear a la
humanidad que deseaban; eran torpes y de movimientos lentos y dificiles
y su saludo era “no se caiga usted”, pues si caian, nunca mas podrian vol-
verse a levantar [Anales de Cuauhtitlin 1992: 5]. Esta falta de habilidad con
los pies ha sido interpretada no sélo como producto de su gigantismo, sino
por pertenecer a un mundo creado por Tezcatlipoca, quien como se ha visto
carecia de un pie [Moreno de los Arcos 1984: 38; Viesca 1997: 121-122].

Lo que consideramos de interés especial en estas narrativas de la crea-
cién de los soles y las humanidades pertenecientes a cada uno de ellos es la
idea de que las sucesivas creaciones van encaminadas a mejorar a los seres
humanos, darles mejor forma tanto en lo fisico como en lo moral, progre-
sion que se simboliza a través de los alimentos que comian y que conducen
al maiz, y que es el sustento bésico de los seres humanos del Quinto Sol,
creados por Quetzalcéatl con el polvo de los huesos de los antepasados y su
propia sangre, y al hombre de maiz de las leyendas maya-toltecas conteni-
das en el Popol Vuh.

Volviendo por un momento a los dioses, recordemos que ellos también
sufren discapacidades que en algunos momentos les hacen vivir relegados,
como es el caso de Nanahuatzin, quien padecia de bubas, es decir de infar-
tos ganglionares y de pustulas cutdneas, signos de sifilis en sus estadios
avanzados. El es el tnico entre los dioses capaz de desgranar a palos el
Tonacatépetl, el cerro de los mantenimientos, como se hace con el maiz, una



LA DISCAPACIDAD EN EL PENSAMIENTO 175

vez creados los hombres del que seria el Quinto Sol y que fue él quien se
arrojara a la hoguera para convertirse en éste, no sin antes decir “...Yo soy
un pobre enfermo”, lo cual no impidié que fuera el tnico valiente que
entrara al fuego [Leyenda de los soles 2002: 183].

Otro ejemplo es el de Xdlotl. X6lotl es el gemelo de Quetzalcéatl, dei-
dad que en el mito se negd a morir para dar vida al Quinto Sol, huyendo y
escondiéndose repetidas veces y convirtiéndose en el pie de maiz, que tiene
dos cafias; en maguey, que tiene dos cuerpos; y en pez, el axdlotl, que fue la
forma en que los demds dioses le encontraron y le mataron. Su nombre
significa “el del pie hecho bola”, torcido, y es asi como se le representa. Una
de las interpretaciones etimoldgicas que se ha dado al nombre es que deriva
del verbo xolochoa, que significa arrugarse, plegarse [Robelo 1951: 469-471].
Xolotl es también un perro, “monstruoso” por no tener pelo y tener las
patas zambas y deviene xoloitzcuintli, el perro mexicano sin pelo, pero se le
representa también con las patas torcidas, lo cual puede significar un pie
equino varo, tanto como representar convulsion. La representacién de un
personaje con los pies torcidos en el Palacio de Atetelco en Teotihuacan, en
un entorno dedicado a Quetzalcdatl, es una evidencia més de esta discapa-
cidad manifestada en un ser que no es un humano sino alguien relacionado
con el ambito de lo sagrado [Matos y Vargas 1972].

Otros dioses son representados con los pies y las manos torcidos, como
sucede con Tlazoltéotl, la diosa que se come los pecados de las gentes que
se confiesan ante sus sacerdotes [Cédice Florentino 1979, vol. 1, lib. 1, cap. x1r:
ff. 18v-22r].

Situacién totalmente diferente es la de Tezcatlipoca, deidad de la noche
y el sol nocturno, dios todopoderoso y temible pues manda y quita la
salud y las riquezas, el cual es cojo, pues su pie izquierdo le fue arrancado
por la tierra al cerrar sus fauces cuando entraba a su interior. Sin embargo,
ser cojo no le impedia ser un guerrero poderoso y temible [Sahagtin 1969,
vol. 11, lib. 111, cap. 11: 277-278]. Esto, llevado a la vida cotidiana pudiera ser
el caso del duefio de un esqueleto que se conserva en el Departamento de
Antropologia Fisica del iNaH en el Museo Nacional de Antropologia, el
cual es llamado carifiosamente “el principe tecpaneca” por haber sido
encontrado en terrenos de Azcapotzalco. Este tiene en un fémur enterrada
y semiosificada una punta de flecha, pero el otro miembro inferior tiene
todas las alteraciones hipotréficas consecutivas a un pie equino varo cuyo
origen no es posible precisar, pero que testimonia que alguien con esta dis-
capacidad podia desempefiarse como guerrero.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

176 CARLOS VIESCA® MARIBLANCA RAMOS R. DE VIESCA

LOS DIOSES, LA ENFERMEDAD Y LA DISCAPACIDAD

Pasando al mundo de los seres humanos, el tema de la discapacidad, de lo
incompleto que son éstos, surge en los momentos mismos de su creacién.
Un mito acolhua del que nos han llegado dos versiones describe en una de
ellas como el sol lanzé una flecha que se clavé en la tierra haciendo un hoyo
y fertilizandola, pues de alli sali6 un hombre incompleto, pues solamente
tenia de los sobacos para arriba, y a poco sali6é de alli mismo una mujer
completa [Mendieta 2002, vol. 1, lib. 11, cap. 1v: 186]. La otra variante relata
que ambos salieron del hoyo producido por la flecha, pero los dos estaban
incompletos, tenian del térax para arriba [Historia de México, 1965: 91]. El
resultado, en ambos textos, es que dandose un beso engendraron a un hijo
completo del que se originaria toda la humanidad [Leén-Portilla 2001: 187-
188]. Lo importante es saber que de una discapacidad severa derivan seres
que no la padecen, siendo esta la idea central que permea en la conceptua-
lizacién y el trato social dado a la discapacidad en el mundo nédhuatl
prehispanico.

Sin embargo, esta historia solo cobra significancia en el momento en
que los humanos inventan el cémputo del tiempo y cambian una discapa-
cidad, la ceguera, que les quieren imponer los dioses ante su inmensa
curiosidad y capacidad de aprender, por la pérdida de la inmortalidad
[Viesca 1997: 120]. Esto también conlleva el computo del tiempo y las eda-
des que caracterizan los diversos momentos del desarrollo humano, que en
cierta medida incorporan capacidades, discapacidades e incapacidades. De
esto se deriva que lo mas preciado para los humanos, y también para los
dioses, es la capacidad de conocer y de pensar y que las discapacidades son
aceptadas libremente por el género humano a cambio de esta caracteristica
que consideraron los primeros padres y madres, primordial.

De esta aceptacién de una posibilidad que puede depender de la buena
o mala conducta, de un castigo o un sefialamiento por parte de los dioses o
del interactuar con fuerzas césmicas y seres sobrenaturales o con otros seres
humanos sin contar en ese momento con la proteccién de entes superiores,
es en donde se finca la explicacion de la existencia de las diversas discapaci-
dadesy de las acciones encaminadas a tratarlas, o al menos a hacerlas menos
penosas.

La imagen que ofrece el Cédice Ramirez muestra claramente la funcién
sanadora y protectora de la humanidad que detenta Quetzalcéatl. Durante
las festividades dedicadas a €l en Cholula,



LA DISCAPACIDAD EN EL PENSAMIENTO 177

...se hacian grandes bailes, regocijos y muy graciosos entremeses, para lo cual
habia en medio de este patio [del templo] un pequeio teatro de a treinta pies en
cuadro, curiosamente encalado, el cual enramaban y aderezaban para aquel dia
con toda la pulicia (sic) posible, cercdndolo todo de arcos hechos de toda diver-
sidad de rosas y plumeria, colgando a trechos muchos péjaros y conejos y otras
cosas apacibles, donde después de haber comido, se juntaba toda la gente, y
salian los representantes que hacian entremeses, fingiéndose sordos, arromadi-
Z0s, €0jos, ciegos y mancos, viniendo a pedir sanidad al idolo, los sordos res-
pondiéndole adefesios, y los arromadizos tosiendo y sondndose, y los cojos
cojeando decian sus miserias y quejas, que hacian reir grandemente a los del
pueblo... [Cédice Ramirez 1987: 119].

Cabe sefialar que no era exclusiva la presencia de discapacitados fingi-
dos, sino que también se disfrazaban de algunos animales, tales como
sapos, lagartijas, escarabajos, para contar asi fabulas acerca de diversos ofi-
cios, en tanto que otros se vestian de aves y mariposas que intercambiaban
dichos jocosos con los sacerdotes que les lanzaban inofensivos dardos con
cerbatanas [Cddice Ramirez 1987: 119-120].

La fiesta se realizaba con ficciones que representaban y reproducian los
ambitos de poder especificos de Quetzalcéatl. Como Dios creador y bene-
factor, se le presentan animales inofensivos y representativos de artes y ofi-
cios de los que esta deidad es protector. Haciendo alusién a su nombre e
imagen de serpiente emplumada se le ofrendan obras de arte plumaria. Es
alli donde caben los falsos discapacitados con quienes van enfermos de
gripe y bronquitis, enfermedades atribuidas a resfriados causados por los
aires frios, mismos que también eran atributo de Quetzalcéatl en su acep-
cién de Ehécatl, dios del viento, y los ehecame, los aires que eran sus espiri-
tus auxiliares. Los aires siguen siendo hasta la actualidad personificados
bajo la forma de diversos animales y producen, ademas de las enfermeda-
des ya sefaladas, todo tipo de enfriamientos que, cuando se traducian en
reumatismos, torticolis y “el envaramiento del pescuezo o de otra parte del
cuerpo, o encogimiento de algiin miembro, o el pararse yerto”, eran disca-
pacitantes [Cddice Florentino 1979, vol. 1, lib. 1, cap. xx1: fol. 32v; Viesca 1986:
79-81].

Pedir salud al dios era expresion directa de que este tipo de padeci-
mientos provenian de €I, y es muy posible que los verdaderos discapacita-
dos estuviesen presentes en el templo durante las festividades y acudieran
en los demaés dias a rogar por la intervencion del dios. Pero més alla de esto,
la peticion de salud obedece a un papel primordial de Quetzalcoatl, el de

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

178 CARLOS VIESCA® MARIBLANCA RAMOS R. DE VIESCA

dios creador y protector de los hombres del Quinto Sol, protector de los
médicos.

Por el contrario, Tezcatlipoca, a quien correspondia en esta era encarnar
el principio de destruccion, era quien enviaba epidemias, locura y todo tipo
de enfermedades graves, por lo que se le rezaba pidiendo se condoliera de
los sufrimientos de los enfermos, pero al mismo tiempo recordemos que le
faltaba un pie.

LA DISCAPACIDAD COMO DISTINCION

En este complejo orden del universo, el ser diferente, y la discapacidad
juega en esto un papel primordial, trae consigo la interpretacién de que los
individuos que las presentaban eran favorecidos por los dioses para cum-
plir alguna mision especial en esta vida. Por lo regular su funcion consistia
en estar cerca de los sefiores y gobernantes y servirles de vehiculo de comu-
nicacion con los dioses. Tlaloc distinguia como suyos a los albinos, seres de
naturaleza fria por su contraste con el color moreno de la piel de los indige-
nas mexicanos, por lo que se les consideraba como capaces de absorber el
calor de los demads y causarles enfermedades de diversa indole. Esta situa-
cién los convertia de diferentes —como sucede en el mundo occidental
actual— a discapacitados sociales que eran sacrificados para rescatar al Sol
desaparecido durante sus eclipses o para alejar cometas [Mendieta 2002,
vol. 1, lib. 11, cap. xv1: 215; véase Rocha 2000: 30, nota 44]. Otros seres de
Tléloc eran aquellos a quienes les cafa un rayo. Si sobrevivian estaban lla-
mados a tener visiones y actuar como controladores de la lluvia y el granizo
y a desempefiarse como curanderos, o bien, si no aceptaban esta misiéon que
se les proponia en suenos o durante el delirio consecutivo a la quemadura,
quedaban dafiados e impedidos para vivir normalmente. Ademas de ellos
estan los hidrépicos, es decir, los enfermos que retienen agua en diferentes
grados, pero se hacen notar mas al llenarse de liquido el abdomen. De
forma secundaria a las enfermedades cardiacas, renales o hepaticas, muchas
veces combinadas, esta condicién es sumamente discapacitante, pero cum-
plia con la tarea de representar al dios trayendo consigo el agua tan necesa-
ria para la vida.

Los enanos y los jorobados eran seres asociados con Quetzalcéatl y
tenian una vida no precisamente feliz, pero si de distincién, ya que eran
albergados en los palacios de los gobernantes a quienes acompafaban en
ceremonias y festividades y eran constantemente llamados para consultar-
les sobre agtieros y vaticinios. Moctezuma Xocoyotzin envié a sus enanos a
las cuevas del Iztaccihuatl a consultar acerca de quiénes eran y a qué venian



LA DISCAPACIDAD EN EL PENSAMIENTO 179

los espafioles y cuentan las leyendas que durante la huida de Quetzalcéatl
de Tollan hacia la costa, sus pajes, que eran enanos y corcovados, murie-
ron de frio al pasar entre los volcanes [Cédice Florentino 1979, vol. 1, lib. 111,
cap. x1v: fol. 223v].

Estas personas habitaban en lo que los cronistas del siglo x1v llamaban
zoologicos, cuyos ejemplos mas citados son el que fundara Moctezuma
IThuicamina en Oaxtepec y el que mantenia Moctezuma Xocoyotzin en
los jardines del que habia sido el palacio de Axaydacatl, en donde refie-
ren los cronistas que mantenia a jorobados, albinos y gentes contrahechas,
junto con todo tipo de animales también albinos, en particular jaguares.
El relato de los espafioles al respecto los llevé a mirar en ello un jardin bota-
nico y zooldgico al modo de los que comenzaban a establecerse en Europa,
el primero de ellos en Padua, entendidos como colecciones de lo que se
llamaria entonces historia natural. Sin embargo, este no era el sentido que
le daba el tlatoani mexica, lo que él alli atesoraba eran seres que le permiti-
rian en caso de necesidad tener contacto con los dioses y, al lado de ellos,
plantas cuyo consumo le proporcionaba ese mismo acceso de manera directa.

LA DISCAPACIDAD COMO ENFERMEDAD

Los dioses no sélo podian distinguir a las criaturas que les pertenecian con
deformidades y enfermedades, sino también podian hacerlo como castigo.
Es asi que los ehecame, mensajeros de Ehécatl, dios del viento y personifi-
cacion de Quetzalcéatl, podian penetrar en los humanos y causarles los
males que se remedaban en la fiesta del dios en Cholula, y en especial para
el tema que nos ocupa, paralisis, contracturas y enfermedades reumaticas
incapacitantes.

De suma importancia era Titlacahuan, personificacién de Tezcatlipoca.
El castigaba a quienes no cumplian con sus ayunos con pobreza y miserias
y con “enfermedades incurables, y contagiosas de lepra, y bubas, y gota, y
sarna y hidropesia...” [Cédice Florentino 1979, vol. 1, lib. 111, cap. 2: fol. 208v],
de las cuales caben como causa severa de discapacidad las enfermedades
cutdneas con destruccién de tejidos y no “lepra” como dicen los textos ya
hispanizados del siglo xvi —ya que todo indica que no habia lepra en
Meéxico en tiempos prehispanicos—, la sifilis secundaria y terciaria —como
la que padecié6 Nanahuatzin—, la gota que compartia con Ehécatl y la
hidropesia, compartida con Tlaloc.

Un grupo de diosas, las cihuapipiltin, que eran los espiritus de las mujeres
muertas durante su primer parto, venian a la tierra en los dias ce quidhuitl
(uno lluvia) —entre otros—, en la primera casa del tonaldmatl, y esperaban

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

180 CARLOS VIESCA® MARIBLANCA RAMOS R. DE VIESCA

en las encrucijadas a que pasaran por alli especialmente nifios y nifias y
mujeres con sus hijos pequefos, y los poseian causdndoles la “enfermedad
de perlesia”, que no es otra cosa que crisis convulsivas, consideradas como
problemas discapacitantes. Es evidente que se consideraba a los nifios
como mas susceptibles que los adultos para ser poseidos por estas diosas,
hecho mas claro todavia si se considera que ellas habian muerto en el
empefio de parir un hijo, motivo de inmensa envidia para quienes si los
habian tenido y para los nifios que habian ya nacido [Cédice Florentino 1979,
vol. 1, lib. 1, cap. x1: fols. 16v-17r; Viesca y de la Pefia 1979: 489; Ortiz de
Montellano 1993: 155].

Entre las enfermedades de Tléloc, asociadas por principio al agua y su
retencion en el organismo, se contaban también algunas enfermedades en
las que la humedad y la frialdad estaban involucradas, entre ellas enferme-
dades reumaticas, que compartia con Quetzalcéatl, y pardlisis [Sahagun
1956, vol. 1:163; 111: 264-265]. Otra diosa, Atlatonan, la madre de las aguas,
podia tanto mandar como curar defectos fisicos [Durdn 2002, vol. 11, tratado
11, cap. X1v:142].

Estas enfermedades dependian de los dioses y sus seres auxiliares y no
podian ser curadas sin la expresa voluntad de éstos, por lo tanto, el primero
y maés significativo de los tratamientos era el rogar a los dioses por la salud,
realizar o participar en ceremonias, como es el caso de la descrita en el tem-
plo de Quetzalcéatl en Cholula, a lo cual era comiin que fueran afiadidos
rituales y conjuros magicos. Sin embargo, siempre se acudia a medicacio-
nes y tratamientos manuales, tanto en estas alteraciones discapacitantes
directamente atribuidas a los dioses como en las procedentes de fenéme-
nos de la naturaleza asociados con fuerzas césmicas que, teniendo que ver
con deidades y seres sobrenaturales que las rigen, no conllevan intencio-
nalidad, como seria el caso de la relacion entre eclipses y la presencia de
labio leporino, y las subsecuentes a traumatismos y heridas.

Otro tipo de discapacidades podia ser entendido como producto de la
imperfeccion de los seres que viven en el Quinto Sol, que pueden conside-
rarse a partir de la lista de las caracteristicas negativas que no deberia de
tener el mancebo que era elegido cada afio para representar a Tezcatlipoca:
no tener la lengua enrollada o gruesa, signo que se ve en personas con
retraso mental, ni rugosa —lo que podria corresponder a condiciones de
desnutricién severa—, no cecear, no balbucear o tartamudear, ni ser mudos,
no tener cicatrices ni carnosidades en los ojos, ni la vista débil, ni los
ojos escarificados, o sea con tlceras en la cérnea, ni ser ciegos, ni tener
los ojos pequefios, ni ser manco ni cojo [Rocha 2000: 9].



LA DISCAPACIDAD EN EL PENSAMIENTO 181

La tartamudez era llamada elmimicqui, término que puede entenderse
como “muerte del higado”, entendido éste como el corazén de la noche, lo
cual permite inferir que se consideraba como un problema serio de capacidad
para entender las cosas y darse a entender. El otro término que se empleaba
era eltzatzacqui [Molina 2004, seccién espafiol-ndhuatl: f. 112r], también refe-
rido al higado pero unido a un verbo que significa encerrar, estar encerrado,
tzatzaqua [Molina 2004, seccién ndhuatl-espafol: f. 151v], siendo el resultante
estar impedida aquella parte de la mente relacionada con el ihiyot], entidad
animica ubicada en el higado. El significado es claro si se considera que
Tezcatlipoca era el dios de la noche, el que conocia todos los secretos y tenia
relacién directa con el Sol de la Noche, representado por el higado en el
cuerpo humano. Sahagtin agrega un dato curioso que ilustra acerca de cémo
miraban nuestros antepasados prehispanicos a los tartamudos, sefialando
que este defecto se debia a que continuaban mamando a pesar de ser ya
mayorcitos y la recomendacion que le hacian sus informantes médicos era
que debian de destetarlos y darles de comer como corresponde a nifios mayo-
res [Cddice Florentino 1979, vol. 111, lib. X, cap. xxvi: fol. 105r].

La mudez se decia nontli, nonotli, y enmudecer nino tentzaqua nino tla-
toltzaqua, palabras que implican que el camino de la palabra estd impedido
[Molina 2004, seccién espanol-ndhuatl: f. 87v; secciéon nahuatl-espanol: f.
73v]. Ser dueno de la palabra significaba poder, como lo denota tlatoani, el
duefio de la palabra, que es como se nombraba al gobernante. Perder la
palabra constituia una discapacidad grave.

Ya que iniciamos el repaso de las discapacidades reconocidas y tratadas
entre los nahuas prehispanicos con las alteraciones de la palabra, a raiz de
su relacién con los defectos que no se toleraban en el representante de Tez-
catlipoca en este mundo, mencionaremos ahora lo relacionado con el labio
leporino y las alteraciones en la lengua, para luego continuar en el orden
adoptado por los médicos indigenas en el siglo xvi, Martin de la Cruz y los
médicos informantes de fray Bernardino de Sahagtn, en primer lugar, ya
que en el ordenamiento “anatémico” de cabeza a pies encontramos salve-
dades que no concuerdan con una disposicion fisica entendida en términos
actuales, pues dependen de la cosmovisién indigena.

Capacidades disminuidas se relacionan con alteraciones en los labios,
el paladar y la lengua. El labio leporino, explicado como resultado de que
un astro habia mordido a la criatura en el vientre de su madre al exponerse
ésta a un eclipse, era denominado tencua, tencuatic y tencuapol [Cédice Flo-
rentino 1979, vol. 1, apéndiz del libro v, cap. xix: ff. 350v-351r; vol. 111, lib. x,
cap. ut: f. 11r; Molina 2004, seccién nahuatl-espafiol: f. 99v], conceptos con
los que se alude al dafio en el labio superior. Este dafio recuerda la creencia

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

182 CARLOS VIESCA® MARIBLANCA RAMOS R. DE VIESCA

prehispanica del conejo que habitaba en la Luna, cuya esencia era conta-
giada al feto mediante la mordida del labio.

La observacion de fendmenos naturales permitio establecer nexos que
permitian hacer inferencias de causalidad y tomar por su cuenta acciones
las més de las veces con sentido magico para impedir que sucedieran los
dafos previstos. En el caso del labio leporino se pensaba que era provocado
cuando la mujer prefiada veia un eclipse, en especial, de Luna —y recorde-
mos el mito del conejo lanzado contra la Luna para que ésta se moviese en
el firmamento, y consecuentemente el que se vea en la Luna la figura de un
conejo y no de un homtnculo como sucede en las culturas europeas [Saha-
gun 1969: 81; Lopez de la Pefia 1973: 97-98]. Sahagtn, en su Historia General
[2002, lib. v11, cap. 11: 697-698], afirma que los ninos expuestos a eclipses
lunares se podrian convertir en ratones o nacer “sin bezos o sin narices, o
boquituerto o bizcos...” o simplemente monstruosos. La operacién mégica
consistia en que la mujer debia poner un pedazo de obsidiana en la boca o
sobre el vientre, con el fin de que detuviera a los seres maléficos que des-
cendian a la tierra durante los eclipses.

La sordera era denominada nacaztzatzayotl, nacaztzatzaiuiliztli, nacazta-
paliuiliztli; y el sordo nacaztzatza, nacaztzatzatl, nacaztapal y nacaztapaltic
[Molina 2004, seccién espanol-ndhuatl: £.110v; secciéon nahuatl-espafiol: f.
62r]. En el capitulo de la Historia General de las cosas de la Nueva Espafia
correspondiente a las enfermedades, los informantes de fray Bernardino de
Sahagtin no mencionan a la sordera, y en cuanto a los males de los oidos
solamente refieren la dolencia y enfermedad que da “materia”, o sea pus, y
las llagas que se encuentran en su parte externa [Sahagtn 2002, vol. 11, lib.
X, cap. xxvi1r, parr. I: 934]. Por su parte, en el Cédice de la Cruz Badiano se
hace mencion de la sordera, pero de ninguna manera se trata de una sor-
dera permanente o del sordomudo. Se dice expresamente que cuando “se
han obturado los oidos” se recomiendan gotas del polvo de piedras precio-
sas molidas y también hojas molidas de tlatlancuaye (Iresine celosia) diluido
en agua caliente [De la Cruz 1964, ff. 14v, 15r: 27].

Sahagtn [2002: 936], en el pardgrafo 15 del capitulo xxvirr del décimo
libro de su Historia General habla de cataratas. No resulta claro que siempre
que se traduce en el siglo xvI un término como “cataratas” corresponda
realmente a esta lesioén del cristalino. Sin embargo, en su Vocabulario, fray
Alonso de Molina da algunos términos: catarata es ixfotoliciuiliztli, tener
catarata ixtotoliciui, y el que la tiene ixtotoliciuhqui [Molina 2004, seccién
espanol-ndhuatl: f. 25v]. Volviendo a Sahagtn, para su tratamiento con-
signa que “se han de raspar y raer con la raiz que se llama en indio cocéztic
[Thalictrum Hernandezii], y de noche sacar el zumo della y echarlo en los



LA DISCAPACIDAD EN EL PENSAMIENTO 183

ojos...”. Ahade luego que también se puede raspar “el interior de los par-
pados” con zacamalinalli (Commelina Sp.), a la que identifica como una
hierba dspera parecida al espartillo, y poner inmediatamente del raspado
unas gotas de pulque serenado y untar con una resina, acadxitl, que es una
resina extraida de juncos. También se beberé el liquido que se obtiene del
iztacquauitl (;Mimosacea?), del que sefiala que se da en tierra caliente. Y a
seguir, en los pardgrafos 16 y 17 habla de “lo enramado de los ojos”, lesio-
nes para las que indica se debe cortar la telilla, alzdndola con una espina y
poniendo después gotas de leche materna, zumo de chichicaquilitl (Lactuca
Intybacea), y recomienda que “el cegajoso” se guarde de demasiada clari-
dad, del sol, el viento y el frio [Sahagtin 2002, vol. 11, lib. X, cap. XXVIII, parr.
1: 936]. Da la impresién de que lo que el franciscano entiende como catarata
sean en realidad lesiones de la cérnea. Finalmente, en el pardgrafo 19, habla
de las nubes, leucomas, que en el Cédice de la Cruz Badiano son denominadas
errébneamente glaucoma, y dice que se curan con la freza de las lagartijas
mezclada con cisco y agua o bien con gotas de cardenillo y tomate [Saha-
gun 2002, vol. 11, lib. X, cap. xxvim, pérr. I: 936]. Al respecto, Martin de la
Cruz es muy claro al indicar que la carnosidad que nace en los ojos, que
inequivocamente se trata del pterigion y corresponde al “enramado” del
que habla Sahagtn, debe cortarse la punta de ella con una aguja y extraerla
y luego, sobre “la mancha, o nube” aplicar muy poco a poco excremento
humano quemado y sal y al dia siguiente hierbas agrias “de las nuestras”,
mismas que no precisa [De la Cruz 1964, fol. 12r: 23].

Molina en su Vocabulario Mexicano y Castellano ofrece una amplia gama
de términos relacionados con la ceguera: ixtepetla e ixpopoyotl es ciego e ixpo-
poyotiliztli, ceguera [Molina 2004, secciéon ndhuatl-espanol: ff. 47r-47v]; ciego
de nubes, yxapachiuhqui [Molina 2004, seccién ndhuatl-espanol:f. 44v]; ser
ciego o cegar, ixpopoyoti [Molina 2004, seccién nahuatl-espafiol: f. 47r]; tuerto,
ixpatzac, ixpatzactic, ixpatzauhqui, y quebrarse un ojo ixpatzaua [Molina 2004,
seccion ndhuatl-espanol: f. 46v], ixcapitztic [Molina 2004, seccién espafiol-
nahuatl: f. 115r] e ixcueponqui [Molina 2004, seccién nahuatl-espafiol: f. 45r].
Sin embargo, mas alld de los tratamientos sobre la superficie del ojo no se
menciona ningun otro.

En las consideraciones astrolégicas contenidas en los tonalimatl, que-
daba asentado que aquellos que nacian en dias con el signo 1-xdchitl (1-flor)
adquiririan riquezas pero se llenarian de orgullo y corrian gran riesgo de
padecer ceguera, gota, paralisis y hemorroides y putrefaccién de los genita-
les [Sahagtn, Florentine Codex, 1950-1982, lib. 1v, cap. vir: 24].

Por otra parte, quienes padecian gota, paralisis o calambres y los que
temian morir ahogados o a causa de enfermedades enviadas por Tlaloc,

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

184 CARLOS VIESCA® MARIBLANCA RAMOS R. DE VIESCA

debian de cumplir un ritual consistente en hacer figurillas antropomérfi-
cas de masa de amaranto representando volcanes y montes, con frijoles
negros en los ojos, y tras honrarlas con ceremonias y musica por cuatro
dias, el quinto se les decapitaba y se les llevaba y dejaba en el templo. Esto
se hacia en el mes de Tepeilhuitl, el de las fiestas de los cerros. También,
refiere el padre Duran que se hacian otras figurillas con ramas de arbol
retorcidas, en forma que asemejaban serpientes y que se hacia gesto de
matarlas y se les repartia a las gentes que padecian las enfermedades ante-
dichas para que las comieran y con ello sanaran [Duran 2002, vol. 11, tratado
tercero, cap. 111: 278-279]. La asociacién de los aires, ehecame, seres de Quet-
zalcoatl-Ehécatl, y los tlaloque, enanos de la lluvia, es la explicacién que en
la actualidad dan los nahuas de Tecospa a una enfermedad que califican de
“muy fria” que llaman yeyecacuatsihuiztli, siendo el yeyé una deformacién
del nahuatl clasico ehe y que se traduce como enfermedad de los aires, la
cual provoca pardlisis, la boca torcida, o sea parélisis facial, dolor en las
articulaciones y temblores [Madsen 1969: 630], mismos problemas que se
achacan actualmente a los aires en Amatlan de Quetzalcéatl en el Estado de
Morelos, poblacién en cuya torre del campanario estan representadas las
iméagenes de los aires de enfermedad, controlados por Quetzalcéatl anti-
guamente y ahora por la protecciéon de Cristo, la Virgen Maria y los santos
cristianos [Macuil 2012].

Otro problema que puede considerarse como una discapacidad y es
sumamente frecuente, en particular cuando se asocia a enfermedades
reumaticas, es la debilidad de las manos, que se curaba con semilla de xoxou-
hcapahtli (Caesalpinia Crispa) y ramas de quetzalxoxouhqui (Turbina
Corymbosa). Esta interpretacion botanica se debe a Blas Pablo Reko, la cual
consideramos errénea por ser la Turbina una enredadera, aunque esta iden-
tificacion no ha sido hasta ahora discutida por los botdnicos. Para la
“debilidad de las manos” también se utiliz6 la planta iztauhyat! (Artemisia
Mexicana), el bien conocido estafiate, que después de haber sido molida y
cocida en agua junto con otras plantas, se introducian varias veces las manos
en el agua y se conservaban en ella durante un tiempo. Posteriormente, se
exponian a la mordedura de hormigas colocandolas sobre el hormiguero
[De la Cruz 1964, f. 26r: 39].

La gota o podagra, enfermedad referida por Martin de la Cruz [De la
Cruz 1964, f. 35v: 51] en el Codice de la Cruz Badiano, es una enfermedad de
la que hablan todos los autores del siglo xvI que tratan sobre la medicina
nahuatl prehispédnica. Su nombre méas conocido es coaciuiztli, enfermedad
de la serpiente o serpentina. Y para especificar la gota de los pies se utiliza-
ron los términos icxicoaciuiztli y xococototzauiliztli [Molina 2004, seccion



LA DISCAPACIDAD EN EL PENSAMIENTO 185

espafiol-ndhuatl: f. 160v; seccién nahuatl-espafiol: £. 66r]. De hecho, era una
enfermedad muy frecuente entre los europeos, al grado que esta incluida
como una de las grandes plagas de la nobleza europea por Luis Lobera de
Avila en su célebre libro sobre las enfermedades cortesanas. No se sabe a
ciencia cierta su incidencia entre los indigenas, pero existen algunas evi-
dencias osteopatolédgicas, al igual que los tratamientos mencionados por
las fuentes.

La gota es una enfermedad crénica incapacitante que conlleva limitaciones
importantes a quienes la padecen. Fue considerada un mal de naturaleza
fria y por lo tanto relacionada con Ehécatl y los aires. Los tratamientos médicos
que se dispusieron son congruentes con las explicaciones que se dan acerca
de su origen y fisiopatologia y de la observacién empirica de los efectos de
sus componentes. Es recomendado poner ramas de piltzintecouhxochitl [De
la Cruz 1964, £. 35v: 51], que no ha sido identificada, aunque unas péaginas
adelante en el Cddice de la Cruz Badiano, en el folio 38r [De la Cruz 1964, f.
35v: 55], aparece con el mismo nombre otra planta identificable como Lantana
Camara L., que es mencionada por Hernidndez como segundo
piltzintecouhxdchitl, y también sefialada entre un grupo de plantas ttiles contra
el cansancio, sin tener ningln texto que nos permita contextualizar la
indicacién. Pero, volviendo a la receta de Martin de la Cruz, afiade que se
tomen ramas de laurel y ciprés, ambos arboles relacionados con los vientos,
y se pongan todas ellas en un hormiguero antes de emplearlas en el enfermo.
Con esto se vuelve a la relacién entre las hormigas y el mito de Quetzalcoéatl
[Leyenda de los Soles 2002: 181], y a la vez al efecto empirico antiinflamatorio
del acido férmico, sea a través de la mordedura de la hormiga o de sus
deyecciones. La receta no termina alli. Recomienda se agreguen hojas de
cuappoquiet! (;Sckuhria Sp.?), hojas y corteza de ayauhqudhuitl (Pinus
ayacahuite), el arbol de la niebla, hojas de quetzalmizquitl (Parkinsonia
aculeata), de tlalquequetzal, arboles relacionados con Quetzalcéatl-Ehécatl, y
de tepechian (Salvia Sp.), ademads de flores de varias hierbas que no son
especificadas, piedras preciosas como éztetl, esmeralda y perlas y sangre de
animales, entre ellos varios que se distinguen por su agilidad y sus pies
ligeros como la serpiente checacoatl y la lagartija, ambos igualmente
relacionados con Quetzalcéatl [De la Cruz 1964, fol. 35v: 51]. Sahagtin habla
de una acumulacién de humores en los pies a la que llama xoteuconahuiliztli
y recomienda para ello una hierba, el hueipatli (no identificada), que se debe
poner molida sobre el pie enfermo [Sahagtin 2002, vol. 11, lib. X, cap. xxvii1,
parr. v: 946].

Otro item en el Cédice de la Cruz Badiano es la contraccién incipiente de
la rodilla [De la Cruz 1964, f. 36v: 53], enfermedad muy posiblemente

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

186 CARLOS VIESCA® MARIBLANCA RAMOS R. DE VIESCA

relacionada con reumatismo articular o a secuelas de traumatismos. La receta
para aliviarla consiste en el jugo de las hierbas xiuhtontli, tzitzicton (Selloa
Glutinosa), yamanqui texdchitl (Asclepias Sp.), molidas en sangre de gavilan
o de otra ave llamada huacton. Luego el enfermo debe tomar bafio de temazcal
y comer patas cocidas de gavilan, huactli, conejo y liebre, asi como la carne
de gallo “muy peleador”; también se le unta grasa de pato. A esto se agrega
que debe trabajar mucho y no ser glotéon. Ademas de los efectos relajantes
del bafio en temazcal, es notorio el contenido magico de esta receta al
prescribirse patas de animales que tienen muy fuertes sus articulaciones
[Viesca y De la Pefia 1974]. Para las articulaciones entorpecidas por la
enfermedad recomienda el mismo texto poner cataplasma con cuauhtzitzicaztli
(Urera Sp.), tetzitzicaztli (Cnidoscolus Sp.), colotzitzicaztli (Cnidoscolus Urens),
patldhuac tzitzicaztli, que son todas ellas ortigas silvestres, y xiuhtlemaitl (;Pectis
Sp.?), agregandose viborillas, escorpiones y ciempiés, todo molido y cocido
en agua y mezclado con miel, no sin antes punzar la parte entorpecida con
un hueso de aguila o de leén (puma) [De la Cruz 1964, £. 47r: 67]. El referente
magico se repite, tanto en la carne de las viborillas, escorpiones y ciempiés
que, o no tienen articulaciones o las tienen en inmenso niimero y aparente-
mente funcionan bien.

Las paralisis eran afecciones que llamaban mucho la atencién y lo pri-
mero que se pensaba era que una parte del cuerpo, la parte afectada, habia
muerto. Es bien conocido que la representacion de la vida y la muerte y, por
lo tanto, los ciclos césmicos, se hacia mediante una cara, una de cuyas mita-
des podia ser la de un esqueleto, aunque lo mas frecuente era que se le
imprimieran los rasgos propios de una paralisis facial.

Los textos médicos prehispanicos no hablan de paralisis como tal, pero
mencionan datos que permiten identificar diversas formas y tipos de ellas.
Rocha hace una revisién cuidadosa de las fuentes y presenta los términos
que pueden tener relacién con lo que entenderiamos ahora como paralisis
en un sentido amplio del término y comienza por uacaliuiliztli, que interpreta
como un estado de “impedimento motriz parcial o total” [Rocha 2000: 121
y ss.], y que Molina traduce como “encogimiento tal” y relaciona con uaca-
liuhqui, “encogido de nervios, o tullido” [Molina 2004, seccién nahuatl-espa-
nol: f. 154r], no diferenciando nervios de tendones, error muy difundido atin
en la actualidad. Pero el mismo Molina da para expresar “tullido” las pala-
bras coaciuhqui, mas relacionada con el mal de la serpiente, designando con
el mismo término al enfermo de gota (Molina 2004, seccién nahuatl-espafol:
f. 23r), y cocototzauhqui, cocototzaui, también relacionado con la gota y con
las artritis de las manos, lo traduce como “tollirse piernas o brazos”, para
precisar con la palabra xocuecuelpachtic al tullido de pies y huilantli al tullido



LA DISCAPACIDAD EN EL PENSAMIENTO 187

que anda a gatas y, finalmente, ixpoliuhqui, como genérico de tullido, al que
caracteriza como “cosa entricada y confusa” [Molina 2004, secciéon espaiol-
nahuatl: f. 113v; seccién nahuatl-espaniol: f. 46v]. Existe una relaciéon de ideas
entre la pardlisis y la postura de cuclillas. Asi, tenemos el verbo cocototztlalia,
que corresponde a la reduplicacion de cototztlalia, “encogerse, acorrucarse”,
“sentarse en cuclillas” [Molina 2004, secciéon espafiol-nahuatl: ff. 15r, 52v].
A'su vez, cocototztlalia estd compuesto por el sustantivo cocototztli, paralisis
[véase Rocha 2000: 122].

La polivalencia de los anteriores conceptos en nahuatl hace que sus
traductores hablen algunas veces de gota y otras de paralisis. Sin embargo,
siempre la referencia va en el sentido de designar a un individuo discapa-
citado. Mencionabamos unos renglones antes al huilantli, el tullido que
anda a gatas, y se ha llamado pertinentemente la atencion de la distincién
que se hacia entre éste y quienes andan con las rodillas llamados tlanquane-
nemi o tlanquatinemi, siendo entonces tlanquatzicoltic el “tullido de la rodilla”
[Molina 2004, seccién nahuatl-espafiol: ff. 129v-129r].

Se reconocia que estos males por lo regular no sanaban, pero siempre se
buscaba hacer algo médicamente por quienes los padecian, menos para
quienes nacian con problemas o quedaban con paralisis como secuela de
enfermedades contraidas en la primera infancia que quienes presentaban
problemas agudos en la edad adulta. Las “torceduras de boca”, paralisis
faciales, todavia en muchas regiones rurales del pais estdn asociadas con
aires frios, y son un buen ejemplo de ello, pues se les aplican bilmas de
maguey cocido, se les dan bafnos de vapor y se les prescriben plantas con
acciones antiinflamatorias, como el tlatlancuaye (Iresine celosia), por ejem-
plo. Un término utilizado para designar la pardlisis facial es tennecuiltic,
traducido por Molina [2004, seccién ndhuatl-espanol: f. 99r] como “boqui-
tuerto”. Para este padecimiento se empleaba el drbol tlauelilocapahtli, que
literalmente quiere decir “medicina para la maldad o la locura” —posible-
mente la expresion del rostro al estar paralizado un lado pudo haber dela-
tado un estado de maldad en la persona—. Igualmente se utilizaba un
tratamiento con xochiocécot! [Rocha 2000: 124]. Parece ser que se refiere al
empleo del liquidambar (Liquidambar Styraciflua copal Hdez), cuya resina
tiene muy benéficos efectos tanto en este tipo de secuelas como en el trata-
miento de las heridas, en el que se conocen sus acciones antisépticas y
cicatrizantes.

En este mismo rubro pueden incluirse a las discapacidades consecutivas
a heridas y traumatismos, en las cuales cabria la pérdida de un pie o ambos,
o de una mano o las dos. Sahagin menciona el “adormecimiento perpetuo
de los pies”, lo que implica un cierto grado de discapacidad o, si se

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

188 CARLOS VIESCA® MARIBLANCA RAMOS R. DE VIESCA

quiere, de dificultad para el movimiento, y sefiala que se alivia con la
aplicacién de pafios empapados en iztauhyatl cocido en agua; o también se
cuece la yerba tlatlancuaxihuitl, y en esta agua se lavan los pies [Sahagtn,
Florentine Codex 1950-1982, lib. x, cap. xxvii1, parr. v: 159; 2000, vol. 11, lib. x,
cap. XXVIIL, parr. v: 945-946]. En cuanto a las hinchazones de los pies, se
acostumbraba punzarlos y posteriormente aplicar una bilma de océtzotl, un
tipo de resina de ocote, que seguramente aliviaba contracturas y dolores y
mejoraba con ello la funcionalidad, mezclado con polvos de semillas de
coatlxoxouhqui (Calocarpum Mammosum L. o Cratargus Sp.) [Sahagtin 2000,
vol. 11, lib. x, cap. xxv111, pérr. v: 945].

Una acepcién de cojo, que en este caso no quiere decir el carecer de un
pie o un miembro inferior, sino al hecho de claudicar, cojear, esta muy cer-
cana de lo que dice Sahagtn y es traducido por Molina como xocepoaliztli,
que significa entumecimiento del pie [Molina 2004, seccién nahuatl-espa-
nol: f. 160r]. En cambio, el mismo autor consigna la palabra xocue, cojo del
pie, es decir, a quien le falta un pie [Molina 2004, seccién nahuatl-espafiol:
f. 160v].

Las deformidades de los miembros inferiores no aparecen como problemas
a tratar en los textos médicos, pero si en los vocabularios, consigndndose la
palabra patihendido, zambo, como xotzayanqui [Molina 2004, seccién ndhuatl-
espanol: f. 161v].

Mencionaremos solamente a los jorobados, enanos, pacientes con crisis
convulsivas o con debilidad mental, recordando que todos ellos entraban
en la categoria especial de seres con diferencias significativas dentro de una
visiéon del mundo que les aproximaba a los &mbitos de lo sobrenatural, del
mundo de los espiritus. Cierto es que no todos eran medidos con el mismo
rasero y que, por ejemplo, era claramente reconocida “la pérdida de la
belleza” de los nifios poseidos por las cihuateteo, pero al mismo tiempo era
bien entendido que al crecer éstos, si lograban dominar a los espiritus pose-
sores, tendrian una fuerza animica especial que les colocaba en un lugar en
cierta forma privilegiado.

RESPONSABILIDAD SOCIAL. OBLIGACIONES DE LOS GOBERNANTES

Es claro que en el mundo ndhuatl prehispanico se contaba con mucho
menos recursos para mejorar la condicién de los pacientes discapacitados
de los que disponemos hoy en dia. Sin embargo se les trataba en la medida
de las posibilidades. Pero la dimensién especial que tiene la presencia y el
impacto social de la discapacidad en estas sociedades estriba en la existen-
cia de una responsabilidad social expresada de diversas maneras.



LA DISCAPACIDAD EN EL PENSAMIENTO 189

En primer lugar, pensamos que es conveniente traer a colacién la
leyenda de la creaciéon del Quinto Sol, en la que un enfermo seriamente
lesionado, discapacitado, es el inico entre los dioses que acepta sacrificarse
para dar luz al mundo y a los hombres que serian creados para poblarlo.
(Sublimacion de la discapacidad? Muy probablemente, pero al menos sig-
nificar al discapacitado como alguien que puede llevar a cabo funciones de
gran importancia para la vida césmica y, consecuentemente, para la vida
social. La discapacidad y el discapacitado pueden ser determinantes en el
cumplimiento de hechos conducentes a mantener la relacién con otros
niveles del universo, sean los pisos celestes o los inframundos, y los seres
que en ellos habitan son quienes pueden llevar y traer mensajes y conver-
tirse en portavoces de los deseos de los dioses o de los determinantes de la
vida césmica que salen de la esfera de lo propiamente humano.

Ahora bien, el reconocimiento de estas posibilidades obliga a tratar a
este grupo de personas de manera particular. Las casas en donde se guar-
daban a albinos, enanos y jorobados, al lado de animales y seres a quienes
se atribuian propiedades y poderes méagicos, no eran zooldgicos en el sen-
tido occidental, eran lugares especiales que significaban, con sus habitan-
tes, la posibilidad constante de entrar en comunicacién con otros sectores
del universo.

Al otro extremo esta la relacién entre el poderoso y los desvalidos, que
marca consideracién, cuidado, respeto, que son inversamente proporciona-
les a la carencia. El poderoso debe ser humilde a la vez y debe cuidar de no
ofender, de no pasar por encima de quienes carecen de ese poder, sea éste
consecutivo a la inteligencia, a la riqueza, al estrato social al que se perte-
nece o accede, a la relacion sacerdotal con dioses y espiritus. El poderoso
debe considerar que es responsable, mas responsable en cuanto mas pode-
roso se es, de los desvalidos. El gobernante, ala y cola que cobija al pueblo,
debe de cumplir con la funcién de ser madre y padre de la gente [Viesca
1977]. Es asi que Moctezuma Xocoyotzin fundé un lugar en el area de Cul-
huacan en el que vivieran y fueran decorosamente alojados y mantenidos
los veteranos de guerra que habian quedado lisiados [Torquemada 1975,
vol. 1, lib. 11, cap. Lxx1v: 284; véase Rocha 2000: 23].

La educacion de todos, contenida en las platicas de los ancianos, los
huehuetlatolli, insisten en que no se debe hacer burla del lesionado, del
deforme, en que se le debe, inclusive, dar un trato preferencial, procurar
asegurar se alimenten, no padezcan hambre ni frio [Sahagtn 2002, vol. 11,
lib. v1; Bautista, 1988].

En una palabra, las culturas del México prehispanico son un ejemplo de
cuidado y proteccién social de los individuos discapacitados.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

190 CARLOS VIESCA® MARIBLANCA RAMOS R. DE VIESCA

REFERENCIAS

Alva Ixtlilxéchitl, Fernando

1977a Sumaria Relacion de todas las cosas que han sucedido en la Nueva Espafia, y de
muchas cosas que los tultecas alcanzaron y supieron desde la creacion del mundo,
hasta su destruccion y venida de los terceros pobladores chichimecas, hasta la
venida de los espafioles, sacada de la original historia de esta Nueva Espafia.
Edmundo O’Gorman (ed., estudio introductorio y apéndice documental).
Obras historicas, t. I: 261-393. Instituto de Investigaciones Historicas/uNam.
México.

1977b Historia de la nacion chichimeca. Edmundo O’Gorman (ed., estudio intro-
ductorio y apéndice documental). Obras histéricas, t. 11: 5-263. Instituto de
Investigaciones Histéricas/uNaM. México.

Anales de Cuautitlan, véase Cédice Chimalpopoca

Bautista, fray Juan

1988 Huehuehtlahtolli, que contiene las pldticas que los padres y las madres hicieron a
sus hijos y a sus hijas, y los sefiores a sus vasallos, todos llenos de doctrina moral
y politica. Recogido, enmendado y acrecentado por el padre fray Juan Baptista de
la orden del Serdfico Padre Sanct Francisco. Melchor Ocharte (ed.), 1600. Edicién
facsimilar. Comisién Nacional Conmemorativa del v Centenario del Encuen-
tro de dos mundos. México.

Cédice Chimalpopoca

1992 Cédice Chimalpopoca en Anales de Cuautitlin y Leyenda de los Soles. Feliciano
Veldzquez (trad.). unam/Instituto de Investigaciones Histdricas. México.

Cédice Ramirez

1987 Céddice Ramirez. Relacion del origen de los indios que habitan esta Nueva Espaiia
seguin sus historias. Edicion facsimilar de la edicion de Manuel Orozco y
Berra, 1878. Editorial Porrua. México.

Cédice Vaticano 3738

1964 Cédice Vaticano 3738 en Antigiiedades de México, Lord Kingsborough (recop.)
y José Corona Nufiez (estudio e interpretacién), vol. 1. Secretaria de Haci-
enda y Crédito Publico. México: 1-314.

De la Cruz, Martin

1964 Libellus de Medicinalibus Indorum Herbis (Cddice de la Cruz Badiano). Fondo
de Cultura Econémica/Instituto Mexicano del Seguro Social. México.

Durén, fray Diego

2002 Historia de las Indias de Nueva Espafia e islas de tierra firme. Rosa Camelo y
José Rubén Romero (estudio preliminar). 2 tomos. Consejo Nacional para
la Cultura y las Artes (Cien de México). México.



LA DISCAPACIDAD EN EL PENSAMIENTO 191

Hernandez, Francisco

1959 Historia natural de Nueva Espafia, en Obras Completas, t. 11, vol. I. UNAM. México.

Historia de México

1965 en Teogonia e historia de los mexicanos. Tres opiisculos del siglo XvI, Angel Ma.
Garibay K. (ed.), Editorial Porria (“Sepan cuantos...”, 37). México: 91-116.

Leyenda de los Soles

2002 Leyenda de los Soles en Mitos e historias de los antiguos nahuas. Rafael Tena
(ed.). Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México). México:
172-205

Leén-Portilla, Miguel

2001 La filosofia ndhuatl estudiada en sus fuentes. UNAM / Instituto de Investigacio-
nes Histéricas. México.

Lépez Austin, Alfredo

1993 Textos de Medicina Ndhuatl. uNaM /Instituto de Investigaciones Histéricas.
Meéxico.

1984 Cuerpo humano e ideologia. Las concepciones de los antiguos nahuas, 2 vols.

uNnaM/Instituto de Investigaciones Antropolégicas. México.

Lopez de la Peiia, Xavier A.

1973 Medicina Nahuatl. Ensayo documental. Ediciones Medicina Familiar Mexicana.
México.

Macuil, Carmen

2012 Tradicion oral y medicina tradicional en la zona norte del Estado de Morelos y en
el Sur del Distrito Federal, tesis de maestria. Estudios Mesoamericanos/
Facultad de Filosofia y Letras/unam. México.

Madsen, William

1955 “Hot and Cold in the universe of San Francisco Tecospa”. Journal of Amer-
ican Folklore, vol. 68: 123-138.

1960 The Virgin's children. Greenwood Press. Nueva York.

1969 “The Nahua”, en Handbook of Middle American Indians, vol. vii1, Ethnology,
Robert Wauchope (ed. general), Evon Vogt (ed. del volumen). University
of Texas Press. Austin: 602-637.

Matos, Eduardo y Luis Vargas

1972 “Anomalias del pie en murales y cédices prehispanicos”. Anales de Antro-
pologia, vol. 1x: 95-104.

Mendieta, fray Gerénimo de

2002 Historia eclesidstica indiana, Joaquin Garcia Icazbalceta (noticias del autor y
de la obra), Antonio Rubial Garcia (estudio preliminar). 2 vols. Consejo
Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México). México: 2 vols.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017

192 CARLOS VIESCA® MARIBLANCA RAMOS R. DE VIESCA

Molina, fray Alonso

2004 Vocabulario en lengua castellana y mexicana y mexicana y castellana, Miguel
Leén-Portilla (estudio preliminar). Editorial Porrda. México.

Moreno de los Arcos, Roberto
“Los cinco soles cosmogoénicos”. Estudios de Cultura Nahuatl, vol. vir: 183-210.

Ortiz de Montellano, Bernard

1984 “Los principios rectores de la medicina entre los mexicas. Etiologfa, diag-
noéstico y prondstico”, en Historia General de la Medicina en México, Alfredo
Loépez Austin y Carlos Viesca Trevifio (coords. México Antiguo, vol. 1), F.
Martinez Cortés (coordinador general). unaM/Academia Nacional de
Medicina. México.

1993 Medicina, salud y nutricién aztecas. Editorial Siglo veintiuno. México.

Robelo, Cecilio A.

1951 Diccionario de Mitologia Ndhuatl. Ediciones Fuente Cultural. México.

Rocha, Arturo

2000 Nadie es ombligo en la tierra. Ayac xictli in tlalticpac. Discapacidad en el México
antiguo. Cultura ndhuatl. Fundacién teletén /Grupo editorial Miguel Angel
Porrta. México.

Sahagtn, fray Bernardino de

1956 Historia General de las Cosas de la Nueva Espafia, Angel Maria Garibay K.
(numeracién, anotaciones y apéndices), Porrta. México: 4 vols.

1950-1982 Florentine Codex. General History of the things of New Spain, Fray Bernardino
de Sahagiin, Charles E. Dibble y Arthur J. O. Anderson (traducido del nahuatl
alinglés, notas e ilustraciones). The School of American Research/The Uni-
versity of uTaH. Santa Fe, Nuevo México.

1969 Augurios y abusiones, Alfredo Lopez Austin (introduccién, versién, notas,
comentarios), UNAM/Instituto de Investigaciones Histéricas. México.

1979 Cddice Florentino, 3 vols. Edicién facsimilar. Secretaria de Gobernacion. México.

2002 Historia General de las Cosas de la Nueva Espaiia, Alfredo Lépez Austin y
Josefina Garcia Quintana (estudio introductorio, paleografia, glosario, notas).
Consejo Nacional para la Cultura y las Artes (Cien de México). México: 3
vols.

Torquemada, fray Juan de

1975 Monarquia Indiana de los veinte y un libros rituales y monarquia indiana, con el
origen y guerras de los indios occidentales, de sus poblazones, descubrimiento,
conquista, conversion y otras cosas maravillosas de la mesma tierra, Seminario
para el estudio de fuentes de tradicién indigena bajo la coordinacién de
Miguel Leén-Portilla (ed.), vol. 1 (Serie de historiadores y cronistas de Indias
5). uNaM/Instituto de Investigaciones Histéricas. México.



LA DISCAPACIDAD EN EL PENSAMIENTO 193

Viesca Trevino, Carlos

1977 “Los psicotrépicos y la medicina de los gobernantes entre los aztecas”.
Estudios de Etnobotdnica y Antropologin Médica 11. Carlos Viesca Trevifio (ed.).
Instituto Mexicano para el Estudio de las Plantas Medicinales. México:

121-136.

1986 Medicina prehispanica de México. EI conocimiento médico de los nahuas. Panorama
editorial. México.

1997 Ticiotl. Conceptos médicos de los antiguos mexicanos. Departamento de His-

toria y Filosofia de la Medicina/Facultad de Medicina/uNnam. México.
Viesca Treviiio, Carlos e Ignacio de la Pefia

1973 “La magia en el Cédice Badiano”. Estudios de Cultura Ndhuatl, vol. x1: 267-
300.

1979 “Las crisis convulsivas en la medicina nahuatl”. Anales de antropologia, vol.
14: 487-495.

Cluicuilco Revista de Ciencias Antropologicas nimero 70, septiembre-diciembre, 2017



