
CPU-e
Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308  |  Xalapa, Veracruz
© Todos los Derechos Reservados
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramíreza

Teresa Yurénb

Cony-Brunhilde Saenger Pedreroc 

Recibido: 14 de agosto de 2017
Aceptado: 23 de diciembre de 2017

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural en las 
universidades públicas del Centro-Sur de México: una 
exploración

The construction of the speech on cultural diversity in public 
universities of South Center of Mexico: an exploration

a �Maestra en Investigación Educativa, Investigadora Independiente, México. 
  ✉ evelyn.moctezuma@yahoo.fr
b �Doctora en Filosofía, Profesora-Investigadora de Tiempo Completo, Centro de Investigación 

Interdisciplinar para el Desarrollo Universitario, Universidad Autónoma del Estado de Morelos, 
México. ✉ yurent@uaem.mx

c �Doctora en Educación, Profesora-Investigadora de Tiempo Completo, Centro de Investigación 
Interdisciplinar para el Desarrollo Universitario, Universidad Autónoma del Estado de Morelos, 
México. ✉ cony.saenger@yahoo.fr

Este artículo presenta los resultados del examen de los modelos universitarios y los planes 
institucionales de desarrollo de las Universidades Públicas Estatales de la zona centro-sur 
de México, cuya finalidad fue problematizar lo que en ellos se establece sobre el tratamien-
to de la diversidad cultural e identificar tendencias que prevalecen y sus implicaciones. Se 
utilizó ATLAS.ti y Mendeley para facilitar la sistematización, codificación y comparación de 
fragmentos del discurso y se siguió la técnica de agrupamientos asociativos. Los resultados 
muestran que la transversalidad, el intercambio académico y la sensibilización son algunas 
estrategias para tratar la diversidad cultural dentro de las UPE. Las tendencias prevalecientes 
no favorecen la polivalencia cultural ni la diversidad; tienden a reproducir las estructuras y 
contribuyen a una internacionalización acrítica. Se recomienda que las Universidades Públi-
cas Estatales trabajen el tema de la diversidad con mayor claridad y reflexividad para lograr 
estrategias que fomenten la equidad.

Palabras clave: Diversidad; multiculturalidad; interculturalidad; educación superior; uni-
versidades públicas.



CPU-e

191Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

This article presents the results of the review of the official documents of the south-center 
Public Universities of Mexico in order to problematize what is established about the treat-
ment of cultural diversity and identify trends that prevail and their implications. We used 
ATLAS.ti and Mendeley, which facilitated the systematization, coding and comparison of 
fragments of the discourse and followed the technique of associative groupings. The results 
show that transversality, academic exchange and the awareness are some strategies to deal 
with cultural diversity within the Public Universities. The prevailing tendencies do no favor 
the cultural polyvalence or diversity; they tend to reproduce the structures and contribute 
to a uncritical internationalization. It is recommended that the public universities work on 
the issue of diversity with greater clarity and reflexivity to achieve strategies that promote 
equity.

Keywords: Diversity; multiculturalism; interculturalism; terciary education; public univer-
sities.

•

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural en las 
universidades públicas del Centro-Sur de México: una exploración

The construction of the speech on cultural diversity in public 
universities of South Center of Mexico: an exploration

Introducción

En este artículo presentamos los resultados de la revisión de los Modelos Univer-
sitarios o Educativos (MU) y de los Planes Institucionales de Desarrollo (PIDE) 

de las Universidades Públicas Estatales (UPE) ubicadas en la región Centro-Sur de la 
República Mexicana. Dicha revisión se hizo con una doble finalidad: a) problemati-
zar lo que se establece sobre el tratamiento de la diversidad cultural en documentos 
que constituyen el marco referencial del actuar universitario, y b) identificar algunas 
tendencias que en este aspecto prevalecen en las UPE mexicanas y sus implicaciones.



CPU-e

192Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

En los tres primeros apartados presentamos de manera breve los antecedentes 
de la cuestión que nos planteamos, así como las herramientas teóricas empleadas y 
el procedimiento metodológico que seguimos para hacer la revisión. En un cuarto 
apartado, exponemos lo que se encontró en los MU de las instituciones seleccionadas 
y, en el quinto apartado, se expone lo que encontramos en los PIDE. Al cierre de cada 
uno de estos dos últimos apartados ofrecemos elementos para la construcción de hi-
pótesis en torno a las perspectivas que observamos. Concluimos con un balance en el 
que damos cuenta de las tendencias e implicaciones que se observan en los discursos 
oficiales de las universidades en torno al tratamiento de la diversidad cultural.

1. �La diversidad cultural en la educación 
superior: una cuestión compleja

El tema de la diversidad cultural ha adquirido relevancia en el campo educativo, espe-
cialmente porque los diversos posicionamientos al respecto se traducen en políticas 
que orientan las prácticas en ese campo. Por lo que se refiere a la manera en la que el 
tema es tratado en la educación superior, conviene tener en cuenta lo que se ha inves-
tigado al respecto.

Se sabe por muchas investigaciones que la falta de comprensión de culturas aje-
nas a la propia provoca actitudes y prácticas de discriminación, racismo y exclusión, 
las que a su vez, advierte Galtung (1990), generan conflictos sociales y culturales que 
afectan a todo el tejido social. Según Schmelkes (2009), estas actitudes son un re-
flejo de las desigualdades observadas en la sociedad mexicana y están íntimamente 
relacionadas con la pertenencia a un grupo indígena. Otras investigaciones (Barrón, 
2008; Bertely, Dietz & Díaz, 2013; Bustos, en prensa; Schmelkes, 2004, entre otros) 
también revelan que la discriminación y estigmatización en los espacios educativos 
de diferentes niveles tienen como blanco especialmente a estudiantes indígenas.

En México, como en otros países, existe la Ley Federal para prevenir y eliminar 
la discriminación (Congreso de los Estados Unidos Mexicanos, 2003). Además, re-
conociendo que la existencia de las leyes es insuficiente para cambiar las prácticas y 
dada la persistencia de actitudes y prácticas discriminatorias que reproducen la in-
equidad y la injusticia social, se han generado políticas y acciones que tienden a la 
revaloración de la diversidad cultural en los espacios educativos, incluyendo los de 
educación superior. Baste mencionar que, en el ámbito internacional, la Organización 



CPU-e

193Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura (UNESCO, s.f.) ha 
insistido en que una de las misiones principales de la educación superior es “contri-
buir a comprender, interpretar, preservar, reforzar, fomentar y difundir las culturas 
nacionales y regionales, internacionales e históricas, en un contexto de pluralismo y 
diversidad cultural” (p. 30).

En el ámbito nacional, varias investigaciones (Chávez, 2008; Conrado & Sán-
chez, 2012; Ortelli & Sartorello, 2011; Raesfeld & Cuevas, 2008) muestran que las ac-
titudes discriminatorias se siguen reproduciendo al interior de las instituciones de 
educación superior. Puede inferirse que esa es la razón por la que se han generado 
distintas acciones para atender ese problema. Dietz y Mateos (2013) señalan que la 
gestión de la diversidad en el ámbito superior se ha centrado fundamentalmente en 
subsanar las deficiencias en el acceso y la calidad de la educación que reciben estu-
diantes indígenas. Por su parte, Didou y Remedi (2006) mencionan que existen varios 
organismos como el Estado, los pueblos indígenas, las universidades, el magisterio y 
las Organizaciones No Gubernamentales nacionales e internacionales, que llevan a 
cabo novedosos programas de acción afirmativa con el fin de corregir el trato des-
igual que enfrentan los indígenas, para que puedan acceder a estudios de educación 
superior y culminarlos. Uno de los programas oficiales generados con esa intención es 
la creación de universidades interculturales. La Coordinación General de Educación 
Intercultural Bilingüe (CGEIB, 2009) de la Secretaria de Educación Pública (SEP) pro-
movió ese programa a partir de 2003, con el objetivo de que los jóvenes indígenas y de 
esferas sociales marginadas tuvieran mayor acceso a la educación superior.

Otra vertiente, que rebasa el tema indígena sin dejarlo de lado, es el de las re-
laciones entre las culturas o interculturalidad. Schmelkes (2006) se refiere a esto 
cuando afirma que gradualmente se ha difundido la necesidad de ofrecer “educación 
intercultural para todos”, tesis defendida por diversos investigadores de la región lati-
noamericana (Bello, 2006; López, 2006). Son pocas las investigaciones que tratan la 
visión intercultural en torno a temas distintos al indígena. Una de ellas es la de Yurén 
y Saenger (2006), quienes apuntan a la dimensión ético-política del tratamiento de las 
distancias culturales y encuentran cuatro formas de asumir la alteridad en la enseñan-
za de lenguas extranjeras: la alteridad conjurada, la alteridad confiscada, la apertura 
aculturante y la apertura polivalente.

Las lenguas, las religiones, las tradiciones y otros aspectos de las culturas pasan a 
un primer plano en las universidades cuando se les demanda que procuren la interna-
cionalización de sus programas. Esta tendencia, que surgió en los años noventa y que 



CPU-e

194Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

en México se articuló con la aplicación del Tratado de Libre Comercio de América 
del Norte, ha generado cambios diversos en el ámbito educativo y ha contribuido a 
que se firmen convenios con universidades de otros países, se desarrollen proyectos 
interinstitucionales, se generen redes de intercambio académico y estudiantil y se 
favorezca la movilidad académica bajo distintas formas. Con el tiempo, la interna-
cionalización se volvió una exigencia para las universidades en la medida en que los 
logros en este sentido se ven reflejados en un mejor financiamiento. Baste ver que el 
Programa Nacional de Posgrados de Calidad (PNPC, 2016) establece el atributo de 
“internacional” como el nivel más alto para los posgrados.

Lo que la internacionalización implica es muy complejo y requiere de la prepa-
ración de los actores involucrados: estudiantes, académicos, directivos y personal ad-
ministrativo. La escasez de investigaciones en este ámbito nos mostró la pertinencia 
de orientarnos a conocer qué es lo que en las UPE se está privilegiando con respecto al 
tratamiento de la diversidad cultural. Para ello, emprendimos una investigación que, 
en su fase exploratoria, se ocupó de examinar los MU y los PIDE de algunas UPE, con 
la idea de elaborar supuestos acerca de las tendencias prevalecientes en la educación 
superior en México y valorar las implicaciones de las mismas. El resultado de esta fase 
exploratoria es lo que exponemos en este artículo.

2. �Diversidad cultural, multiculturalidad e 
interculturalidad: herramientas teóricas

El examen de los documentos universitarios nos demandó hacer algunas precisiones 
teóricas. Como punto de partida revisamos las definiciones propuestas por la UNESCO 
(s.f.). Según este organismo, la diversidad cultural es “la multiplicidad de formas en 
que se expresan las culturas de los grupos y sociedades” (p. 15); esa diversidad se re-
fiere no sólo “a elementos de cultura étnica o nacional, sino también a la diversidad 
lingüística, religiosa y socioeconómica” (p. 17). Sin entrar en contradicción con esta 
idea, sostenemos que el término “diversidad cultural” empleado en un sentido amplio 
se refiere a la coexistencia, en un tiempo y un territorio determinado, de sociedades 
con culturas diferentes; también se aplica para calificar a sociedades en las que coe-
xisten rasgos provenientes de culturas diferentes. De este modo, “diversidad cultural” 
desde la perspectiva de la UNESCO es una categoría que incluye tanto lo multicultural 
como lo que Bauman (2002) llama “polivalencia cultural”. La teorización al respecto 



CPU-e

195Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

enriquece el concepto de diversidad y le da un sentido distinto, como veremos más 
adelante.

Desde el punto de vista sociológico, Bauman (2002) se refiere al término “multi-
cultural” como atributo de una “sociedad tolerante de la diferencia cultural” (p. 206). 
Es una posición teórico-política que considera a cada cultura como un sistema o tota-
lidad completa; las culturas son mundos separados, que mantienen sus fronteras dife-
renciales. A esta posición, Bauman (2002) opone la “polivalencia cultural”, entendida 
como el rasgo de una sociedad “policultural” (p. 208) que resulta del reconocimiento 
de los valores de culturas diversas y de la apropiación de algunos de ellos. Las socieda-
des así conformadas son diferentes, peculiares, abiertas y dinámicas.

Desde este punto de vista, lo opuesto a las sociedades policulturales (o abiertas) 
e incluso a las sociedades tolerantes (pero relativamente cerradas), sería una sociedad 
cuyos integrantes reconocen y valoran su diferencia con respecto a otras sociedades, 
cuyos valores no son aceptados. Cuando esto sucede, la coexistencia con las otras 
sociedades a las que se devalúa se vuelve difícil, si no es que imposible. La historia 
muestra múltiples ejemplos de esa intolerancia que, en el nivel de mayor gravedad, ha 
conducido al genocidio.

Por lo que toca al término “interculturalidad”, la UNESCO (s.f.) señala:
Se refiere a las relaciones evolutivas entre grupos culturales. Ha sido definida 
como “la presencia e interacción equitativa de diversas culturas y la posibilidad 
de generar expresiones culturales compartidas, adquiridas por medio del diálogo 
y de una actitud de respeto mutuo”. La interculturalidad supone el multicultura-
lismo y es la resultante del intercambio y el diálogo “intercultural” en los planos 
local, nacional, regional o internacional. (p. 17)

Al respecto, sostenemos que a diferencia de los términos “multicultural” y “policul-
tural” que se aplican a sociedades, el término “intercultural” se aplica a las relacio-
nes que se dan entre personas, grupos o sociedades en torno a elementos culturales 
(etnia, lengua, religión); puesto que dichas relaciones son dinámicas, pueden variar 
desde una condición de inequidad a una condición de equidad o viceversa.

De manera contraria a nuestra posición, algunos autores consideran el término 
de una manera positiva que no admite la inequidad. Así, se puede entender la inter-
culturación como la relación que “busca el máximo rendimiento de las partes en con-
tacto cultural, evitando en lo posible la deculturación y la pérdida de valores etnocul-
turales” (Mosonyi & González, 1974, citados en López, 2006). Esta forma de relación 
se opone a procesos como el “bilingüismo sustractivo” (López, 2006, p. 131) deriva-



CPU-e

196Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

do de una postura asimilacionista y homogeneizadora que ve la diversidad como un 
problema; también se opone al multiculturalismo que simplemente tolera las lenguas 
originarias, sin buscar modificaciones estructurales. Más bien se corresponde con un 
“pluralismo cultural” (López, 2006, p. 132) que opera como recurso para la transfor-
mación del Estado y la búsqueda de una nueva forma de relación entre grupos cultu-
rales diversos.

El término “interculturalidad”, según la antropóloga Walsh (2009), apareció en 
los años noventa, cuando surgió la necesidad de una nueva atención a la diversidad 
étnico-cultural en América Latina; alude a una posibilidad de diálogo entre culturas 
que puede llegar a constituirse en un proyecto político de construcción social capaz 
de confrontar la discriminación, el racismo y la exclusión, a la vez que impulsa la for-
mación de “ciudadanos conscientes de las diferencias y capaces de trabajar conjunta-
mente por el desarrollo de un país y la construcción de una sociedad justa, equitativa, 
igualitaria y plural” (p. 2). Para Walsh, la interculturalidad varía mucho dependiendo 
de los contextos e intereses sociopolíticos, pero en las prácticas pueden apreciarse tres 
perspectivas, que en realidad son posicionamientos teórico-políticos. Estas perspec-
tivas son las siguientes:

1.	 Relacional. Se refiere al contacto e intercambio “entre personas, prácticas, sa-
beres, valores y tradiciones culturales distintos, lo que podría darse en con-
diciones de igualdad o desigualdad” (p. 2). La diferencia cultural se da en tér-
minos de superioridad e inferioridad. “El problema con esta perspectiva es que 
oculta o minimiza la conflictividad y los contextos de poder, dominación y colonia-
lidad” (p. 2).

2.	 Funcional. La interculturalidad que es funcional al sistema existente es aquella 
que

se enraíza en el reconocimiento de la diversidad y las diferencias culturales, con 
metas de inclusión al interior de la estructura social establecida […] busca pro-
mover el diálogo, la convivencia y la tolerancia [...pero] no toca las causas de la 
asimetría, las desigualdades sociales y culturales y tampoco cuestiona “las reglas 
del juego”. (Walsh, 2009, p. 3)

Al ser funcional, el respeto a la diversidad cultural es en realidad una nueva es-
trategia de dominación, porque de lo que se trata no es de una inclusión sin 
condiciones, sino de un “control del conflicto étnico” (Walsh, 2009, p. 4), que 
tiende a conservar el statu quo para que el modelo de acumulación capitalista 
no sufra cambios. Así, la inclusión refuerza ese modelo.



CPU-e

197Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

3.	  Crítica. Mientras que la perspectiva funcional se construye desde arriba, la 
perspectiva crítica se construye desde abajo. Para ello es necesario tomar como 
punto de partida “el problema estructural-colonial-racial y no de la diversi-
dad o diferencia” (Walsh, 2009, p. 4). Se trata de una estrategia de acción que 
“apunta a la transformación de las estructuras, instituciones y relaciones so-
ciales y la construcción de condiciones de estar, ser, pensar, conocer, aprender, 
sentir y vivir distintas” (p. 4).

Considerando la interculturalidad como herramienta descriptiva y analítica que se 
refiere al conjunto de interrelaciones que estructuran una sociedad dada en términos 
de cultura, Dietz (2017) advierte que tanto en el contexto europeo como en el lati-
noamericano se puede percibir una tensión entre dos maneras de entender la inter-
culturalidad: la primera, como estrategia político-educativa orientada a mitigar los 
efectos de las relaciones asimétricas entre grupos, mediante acciones de discrimina-
ción positiva;1 la segunda, como estrategia que busca cuestionar y transformar las 
situaciones de desigualdad arraigadas en la sociedad. Mientras que la primera resulta 
funcional al sistema de dominación existente, porque se centra en procurar la adqui-
sición de competencias que supuestamente contribuyen a que las minorías que su-
fren exclusión puedan competir con los dominadores en diversos campos, la segunda 
profundiza en el entendimiento de las estructuras que favorecen las desigualdades, 
y busca abrir canales de participación para transformarlas, además de luchar por la 
construcción de marcos jurídicos para la generación de nuevas instituciones.

Dietz (2017) propone un enfoque crítico de la interculturalidad que resulta a tono 
con la estrategia transformadora. Este enfoque se deriva del paradigma de la diversi-
dad que considera el carácter “necesariamente híbrido de cualquier identidad cultu-
ral, étnica, religiosa, de género o de clase social” (p. 196) y demanda que las sociedades 
sean más conscientes de sus diversidades internas, más inclusivas y simétricas, para lo 
cual se promueven procesos recíprocos de identificación “entre aquellos que no quie-
ren recordar y aquellos que no pueden olvidar” (Santos, 2010, citado en Dietz, 2017, p. 
2). En su opinión, este paradigma supera tanto el monoculturalismo asimilacionista, 
característico del paradigma de la desigualdad cuya pretensión es “hacer igual lo des-

1.  En el mismo tenor, Díaz (2006) se refiere al multiculturalismo como enfoque teórico político que 
propugna por políticas públicas que orienten “acciones afirmativas” o de “discriminación positiva” 
(p. 173). En esta perspectiva, dice, no se pretende la homogeneización cultural; por el contrario, se 
insiste en incluir las diferencias mediante un proceso que denomina etnofagia universal, pues la in-
clusión se lleva a cabo en el sistema del capital globalizado.



CPU-e

198Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

igual” (p. 195), como el multiculturalismo particularista, derivado del paradigma de 
la diferencia que refuerza la visión de la cultura de “nosotros” versus la de “ellos” (p. 
195), dejando de lado las condiciones estructurales que se traducen en desigualdades 
socioeconómicas.

Como dicen López, Moya y Hamel (2009), la postura multiculturalista que bus-
ca asegurar la presencia de los diferentes en el aparato estatal, resulta insuficiente si 
ese aparato no se reconstituye para que los grupos que han sido invisibilizados, dis-
criminados y excluidos participen en el poder, ejerzan sus derechos y tengan un desa-
rrollo integral. Parece conveniente a este respecto, traer a colación la distinción que 
hace Honneth (1992/2010) entre tres esferas del reconocimiento: la jurídica o de los 
derechos (que exige una relación de respeto y se opone a la exclusión), la social o de la 
solidaridad (que exige una relación de cooperación entre iguales o de ayuda al vulne-
rable, y se opone a la discriminación), y la personal o de la amistad (que se manifiesta 
en el aprecio y la confianza, y se opone al desprecio). Retomando esta distinción, bus-
camos en el discurso de las UPE indicios de tendencias que pusieran énfasis en los de-
rechos de los pueblos con culturas diferentes, o en la justificación de acciones contra 
la discriminación de quienes presentan rasgos culturales que se consideran opuestos 
a los propios, o en la condena del racismo (entendido como desprecio a la cultura del 
otro diferente). También nos interesó ver qué tanto se distinguían estas esferas y qué 
tanto se procuraba un posicionamiento que considerara todas ellas.

Considerando lo dicho hasta aquí, sostenemos que el término “intercultural” es 
un adjetivo que se aplica a formas de relación, mientras que “interculturalidad” es 
un sustantivo que se refiere a perspectivas ideológico-políticas que promueven for-
mas diferentes de relación y de valoración de las culturas. Sostenemos también que 
la forma de relación que conviene impulsar en las universidades actuales no es la de 
la igualación u homogeneización que invisibiliza las diferencias aunque busque supe-
rar desigualdades, ni la del reconocimiento de las diferencias que ignora las desigual-
dades, sino la del reconocimiento de la diversidad cultural —en términos de Dietz 
(2017)— en un ambiente de respeto, solidaridad y aprecio por el otro, acompañado 
de acciones que procuran la justicia, la cual, en términos de Ricœur (1995), incluye lo 
bueno (lo valioso para cada cultura), lo legal (que garantiza los derechos) y la equidad 
(que atiende a la diferencia). Esta forma de relación requiere de una mirada crítica y 
del ejercicio de una forma de agencia (Yurén, 2013) que contribuya a la transforma-
ción política y social al abrir canales de participación, confiriendo poder a quienes 
han estado en situación de desventaja (López, Moya & Hamel, 2009). Por último, 



CPU-e

199Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

dicha forma de relación requiere de una actitud abierta al otro que hace posible la 
polivalencia cultural (Bauman, 2002).

Aunque resulta difícil desentrañar estas perspectivas en los MU y los PIDE, nos 
propusimos hacer una primera lectura de esos documentos con la intención de en-
contrar pistas que nos permitiesen elaborar algunos supuestos para ser probados en la 
siguiente fase de la investigación.

3. La vía metódica

Nuestra unidad de análisis quedó determinada cuando elegimos el MU y el PIDE de 
cada universidad que estudiaríamos. Elegimos esos documentos porque constituyen 
un marco de referencia del actuar universitario y porque, aun cuando no son regla-
mentos y no tienen un carácter vinculante, su discurso es prescriptivo y marca un 
horizonte que orienta las acciones. Una definición que describe bien lo que es el MU 
de una universidad es la que ofrece la Universidad Autónoma del Estado de Morelos 
(UAEM):

El Modelo Universitario es el conjunto de finalidades, principios, lineamientos y 
postulados que definen la posición de la Universidad [...] frente al entorno y orien-
tan su quehacer académico. [...] Tiene como referentes la misión y visión institu-
cionales, las leyes y reglamentos concernientes [...], así como el Plan Institucional 
de Desarrollo Educativo [...]. Su función consiste en articular estos referentes con 
las actividades específicas mediante las cuales se cumplen las funciones y finalida-
des de la universidad. (UAEM, 2010, p. 5)

Por su parte, el PIDE es un instrumento de planeación institucional que —de acuerdo 
con una guía de la Universidad Nacional Autónoma de México—

hace explícitas las decisiones de carácter general que expresan los lineamientos 
políticos fundamentales, las prioridades que se derivan de esas formulaciones, la 
asignación de recursos acordes a esas prioridades, las estrategias de acción y el 
conjunto de medios e instrumentos que se van a utilizar para alcanzar las metas 
y objetivos propuestos. El plan tiene por finalidad trazar el curso deseable y pro-
bable del desarrollo institucional. (Dirección General de Planeación-Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2008, p. 5)

Ante la conveniencia de construir algunos supuestos que nos orientarán en una fase 
ulterior de la investigación, decidimos examinar los documentos de algunas univer-



CPU-e

200Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

sidades que, por sus características diversas (presupuesto, población, entorno, entre 
otras), podrían ser representativas de la totalidad. Así, nos enfocarnos en las universi-
dades de la región Centro-Sur, que son las siguientes:

•	 Universidad Autónoma de Guerrero (UAGro)
•	 Universidad Autónoma de Tlaxcala (UATx)
•	 Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo (UAEH)
•	 Universidad Autónoma del Estado de México (UAEMex)2
•	 Universidad Autónoma de Querétaro (UAQ)
•	 Benemérita Universidad Autónoma de Puebla (BUAP)
•	 Universidad Autónoma del Estado de Morelos (UAEM)

Para obtener los documentos que se estudiarían se procedió a hacer una búsqueda 
a través de Internet, que fue completada con llamadas telefónicas o mensajes por 
correo electrónico. El material recopilado se sistematizó inicialmente en el software 
Mendeley y, posteriormente, en el software ATLAS.ti que permitió la codificación y 
la comparación entre los diferentes fragmentos del discurso contenidos en distintas 
unidades hermenéuticas. Dicho software facilitó la aplicación de la técnica de agrupa-
mientos asociativos (Serafini, 2006) que permitió elaborar representaciones gráficas.

Inicialmente, la categorización se hizo de manera inductiva y abierta, con base 
en lo que cada documento indicaba. Posteriormente, con miras a encontrar la pers-
pectiva prevaleciente en cada documento, éstos se examinaron a la luz del aparato 
categorial que expusimos en el apartado anterior. De este modo, combinamos un pro-
cedimiento inductivo con uno deductivo.

4. �Resultados del examen de los Modelos 
Universitarios y/o Educativos

Lo que se encontró en los MU de seis UPE de la región Centro-Sur de México fue que 
todas las universidades utilizaban la expresión “diversidad cultural”. En los MU de 
cinco universidades (UAGro, UAEM, UATx, UAEH, BUAP) se utiliza el término “mul-

2.  A pesar de la búsqueda vía Internet, correo electrónico, contacto telefónico y revisión de docu-
mentos de la Asociación Nacional de Universidades e Instituciones de Educación Superior (ANUIES), 
no se logró obtener el Modelo Universitario o Educativo de la Universidad Autónoma del Estado de 
México (UAEMex), por lo que no fue incorporado en la revisión de los MU. Sin embargo, al PIDE sí 
pudimos acceder y hacer la revisión correspondiente.



CPU-e

201Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

ticulturalidad” y, entre éstas, hay tres (UAEM, BUAP y UAEH) que utilizan el término 
“interculturalidad”. Ninguno de estos términos está claramente definido en los MU, 
aunque en algunos casos se les asocian ciertos atributos que dan pistas acerca de su 
significado. En otros casos, se emplean los términos indistintamente, lo cual da la idea 
de una sinonimia.

La diversidad cultural es mencionada en todos los MU que se pudieron recabar, 
pero es considerada de diferentes maneras. En un caso, se considera un valor demo-
crático porque es “la circunstancia de coexistir los iguales en derecho, pero diferen-
tes en distintos aspectos” (UAEM, 2010, p. 8); en otros MU, la diversidad cultural es 
un valor social (UATx, UAEH) que debiera cultivarse, y en otro más, es un principio 
filosófico (BUAP) que orienta la acción. Además, se observó que en tres universida-
des (UAGro, UAEM y UATx) se considera incorporar en los estudiantes, ya sea bajo la 
forma de características individuales o bien bajo la forma de competencias genéricas,3 
ciertos atributos referidos a la diversidad cultural que, junto con otros, son necesa-
rios para lograr el perfil del estudiante que fue determinado en el MU respectivo. Al 
menos en tres casos (UAGro, UAEM y UATx) se dice explícitamente que la estrategia 
conveniente para infundir esos atributos es convertir el tema de la diversidad cultural 
en un eje de formación transversal, lo cual obliga a trabajarlo en todas las áreas disci-
plinarias y programas académicos dentro de la universidad. En general, se plantea la 
conveniencia de forjar competencias favorables a la diversidad, pero la falta de defini-
ción de ésta no permite saber cuáles serían esas competencias. En el caso de la UAEM 
se intenta una síntesis entre el paradigma de la igualdad y el de la diferencia sin arribar 
a un posicionamiento claro.

Para la UAGro, además de la diversidad (que abarca la diversidad cultural y la 
biológica), la “multiculturalidad” es un tema transversal, entre otros.

También para la UAEM la multiculturalidad es un tema transversal que debiera 
trabajarse en todos los programas educativos. Esto se observa cuando se indica en el 
MU que los temas transversales son de dos clases:

a) los relacionados con la identidad y la responsabilidad institucional y regional, 
que corresponden al ethos universitario y de cultura nacional, y b) los que están 
relacionados con el equilibrio entre el desarrollo social y humano, buscando que 

3.  Las competencias genéricas, según la UATx son “los atributos compartidos por todos los profe-
sionales y que son considerados importantes por la sociedad, además de ser comunes a todas o casi 
todas las titulaciones” (Beneitone, Esquetini, González, Marty, Siufi & Wagenaar, 2007 citados en la 
UATx, 2012, p. 38).



CPU-e

202Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

los sujetos en formación asuman una responsabilidad respecto a la sustentabili-
dad, la diversidad y la multiculturalidad, el uso y apropiación crítica de las TIC, los 
derechos humanos y sociales y de los pueblos (equidad, igualdad, género), [...] y el 
cuidado de sí. (UAEM, 2010, p. 32)

Por su parte, la UAEH se refiere a la multiculturalidad como un criterio que orienta sus 
programas de trabajo y las funciones sustantivas, como se ve en el siguiente párrafo:

Es necesario facilitar en sus programas de trabajo la inserción de expresiones mul-
ticulturales, representativas de la diversidad social y étnica del estado de Hidalgo, 
[…] dentro de los lineamientos que establecen sus programas de docencia, inves-
tigación, extensión y vinculación. (UAEH, 2011a, p. 25)

En el MU de la UATx se menciona como una competencia genérica la “capacidad para 
reconocer a la diversidad y multiculturalidad” (UATx, 2012, p. 36). De esta forma, la 
UATx (2012) pretende que los sujetos logren

comprometerse con la tolerancia, la comprensión y el respeto necesarios para vivir 
en un mundo diverso y multicultural, así como la necesidad de aprender a ser y a 
convivir con otras personas, asumiendo una postura incluyente, buscando la jus-
ticia social, la honestidad, la equidad de género, el compromiso con la pluralidad 
y la autorrealización. (p. 47)

Por su lado, la BUAP alude a la multiculturalidad en su Modelo de Regionalización 
como parte de la atención a problemas regionales del estado de Puebla:

El Modelo de Regionalización propone el involucramiento de la Universidad para 
coadyuvar a la solución de los problemas de las regiones del estado de Puebla […]. 
Asimismo, plantea difundir la cultura en las regiones del estado, respetando, en 
todo momento, la multiculturalidad local y regional. (BUAP, 2006, p. 9)

Se puede apreciar que el término “multiculturalidad” predomina en la mayor parte 
de los MU, ligado a los valores de respeto y tolerancia y a la idea de que México es un 
país pluricultural, lo cual permite suponer un acuerdo con las acciones afirmativas 
con respecto a grupos en desventaja, sin que esto conlleve la transformación de las 
estructuras. Es decir, los MU parecen estar más cerca de una postura de mitigación de 
asimetrías que de una postura crítica.

El tema de la interculturalidad es incluido sólo en tres MU. En ellos el término 
es empleado con sentidos diversos. La BUAP la menciona como una característica 
del MU:

la propuesta de Gestión y Administración del Modelo Académico-Educativo Mi-
nerva […]. Retoma las características del Modelo Minerva: Transversal, Integral, 



CPU-e

203Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

Flexible, Equitativo, Sustentable e Intercultural, así como los enfoques teóricos 
que los sustentan: Formación Integral y Pertinente, Constructivismo, Orienta-
ción Sociocultural y Humanismo. (BUAP, 2006, p. 83)

Como estrategias de acción para concretar el MU, el documento de la BUAP se refiere 
a crear un nodo institucional de Formación y Capacitación Universitaria que atienda 
a las necesidades derivadas del Modelo en los principales actores de la vida universi-
taria: docentes, directivos y administrativos.

En su caso, la UAEM integra la interculturalidad al MU entendiéndola como un 
conjunto de competencias resultantes de la formación académica y profesional que 
demanda la sociedad global actual:

En la actualidad, la formación académica y profesional en cualquier campo re-
quiere también de competencias interculturales, ya que la globalización está de-
mandando de las instituciones educativas que trabajen en este sentido. (UAEM, 
2010, p. 44)

Como estrategia de acción para generar esas competencias, esta universidad propone 
el intercambio académico:

Desarrollar programas sistemáticos y eficientes de intercambio estudiantil que 
brinden a los alumnos la opción de incorporarse por un tiempo determinado a 
una universidad extranjera para compartir aulas y experiencias con personas de 
otra cultura, y a veces también de otra formación. (UAEM, 2010, p. 44)

Con ello se pretende formar estudiantes con sentido humanista, abiertos a la diver-
sidad, con aprecio a todas las culturas, incluyendo la propia, que consideran la con-
servación y respeto a la diversidad cultural y del medio que les rodea, todo ello con el 
objetivo de lograr una sociedad inclusiva y equitativa (UAEM, 2010).

Por su parte, la UAEH, alude al “diálogo intercultural”, como parte de los criterios 
para determinar prioridades en los programas y estructuras institucionales. Así, seña-
la la necesidad de promover:

el conocimiento de las cuestiones sociales fundamentales, en particular las que 
guardan relación con la eliminación de la pobreza, el desarrollo sostenible, el diá-
logo intercultural y la construcción de una cultura de paz. (UAEH, 2011a, p. 28)

En resumen, puede decirse que en los MU lo intercultural alude al diálogo entre cul-
turas o más concretamente a experiencias en las que se conocen y se reconocen otras 
culturas.

Cabe señalar que en los MU de dos de las universidades bajo estudio se observó 
que la diversidad cultural se asocia con la pertinencia social. Esta última es una cate-



CPU-e

204Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

goría que se aplica a los programas que buscan contribuir al beneficio de la población 
más vulnerable. Para la UAGro, es parte de la misión institucional

colaborar con otros actores sociales en los procesos de desarrollo integral y sus-
tentable de la entidad y sus regiones. Por ello debe convertirse [la universidad...] 
en uno de los agentes claves de cambio, ejerciendo un permanente compromiso de 
solidaridad con la sociedad guerrerense, en particular con los sectores en pobreza 
extrema y con los pueblos indígenas de la entidad. (UAGro, 2004, p. 6)

En el caso de la UAEM, la pertinencia social se establece como un criterio para el dise-
ño de proyectos y programas:

Los proyectos y programas que se desarrollen tendrán pertinencia social porque 
habrán de contribuir a resolver problemas nacionales y locales. Se accederá a di-
versos grupos de la población que demandan formación continua y a lo largo de la 
vida, incluyendo a los grupos vulnerables. (UAEM, 2010, p. 10)

De esta manera, la perspectiva de la diversidad cultural en estas dos universidades 
parece estimular las acciones afirmativas. En este sentido, la diversidad cultural tiene 
un significado cercano al de la multiculturalidad que requiere fomentar competencias 
para mitigar las desigualdades, sin afectar las estructuras sociales y políticas.

Aunque la falta de definición de los términos “diversidad”, “multiculturalidad” 
e “interculturalidad” hace difícil reconstruir el significado que se les da en los MU, 
el examen realizado puso de manifiesto que en las universidades se ve necesaria una 
estrategia de acción para trabajar la tolerancia y, en algunos casos, la solidaridad, así 
como la capacidad de diálogo intercultural. Lo que no parece estar presente en los 
documentos revisados es la idea de promover la polivalencia cultural y la de modificar 
estructuras.

Las estrategias propuestas para desarrollar las competencias para el tratamiento 
de las culturas son, en primer lugar, la transversalidad académica; en segundo lugar, 
el intercambio académico, y en tercer lugar, la creación de una instancia institucional 
que organice actividades para sensibilizar sobre el tema. Aunque los datos recabados 
no permiten determinar con claridad el carácter de la perspectiva de interculturali-
dad, puede decirse que en cuatro universidades la perspectiva está lejos de ser críti-
ca y es más cercana a la perspectiva funcional. En dos universidades las capacidades 
que se pretende inculcarse relacionan con el beneficio a población vulnerable, con un 
sentido de equidad e inclusión, pero no se acompaña de estrategias para instaurar la 
agencia que haría efectiva esa inclusión.



CPU-e

205Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

5. �Resultados del examen de los Planes 
Institucionales de Desarrollo

Al examinar los PIDE de las siete universidades, lo que se encontró fue que en todas 
ellas se hace referencia a la diversidad cultural como forma de reconocimiento hacia 
las culturas, las lenguas, las poblaciones y el entorno. También en el caso de estos 
documentos se emplean, sin definirse, los términos “interculturalidad” y “multicul-
turalidad”.

En tres universidades (UAEH, UAEMex y la UAQ) se alude a la interculturalidad. 
En la UAEH, el término “intercultural” aparece en el apartado del PIDE dedicado a la 
educación media superior:

El reto que presenta el bachillerato en la universidad con el nuevo plan 2011-2017, 
implica […] un modelo educativo que busca formar jóvenes solidarios, informa-
dos y ávidos de conocimiento, capaces de contribuir a crear un mundo mejor y 
más pacífico, justo y equitativo, en el marco del entendimiento mutuo y el respeto 
intercultural. (UAEH, 2011b, p. 107)

En la UAEMex el término se emplea para designar una de las áreas que brindan bene-
ficio social, como parte de uno de los ejes transversales de las acciones institucionales: 
la internacionalización.

Abrir oportunidades de desarrollo educativo, investigación científica conjunta, 
relaciones interculturales y vinculación en el ámbito internacional para adoptar 
estándares de calidad comparables con los de otros países. (UAEMex, 2013, p. 142)

También en la UAQ lo intercultural se vincula con lo internacional, pretendiendo que 
impregne el actuar institucional.

La cooperación e internacionalización debe ser un proceso dinámico y flexible de 
transformación institucional centrado en la integración de la dimensión interna-
cional e intercultural dentro de las tareas cotidianas de la institución. (UAQ , 2013, 
p. 57)

A partir de esto podemos decir que las universidades bajo estudio ven la intercultu-
ralidad asociada a la internacionalización, pero también, al menos en un caso, se ve 
como un valor humano que resulta de la relación con el otro diverso en el mundo 
global.

Por su parte, la UAGro (2013) plantea en su PIDE una articulación entre la inter-
nacionalización y la globalización, señalando que frente a ésta “se debe ser cauto, de 
manera que beneficie a todos, lo que implica el enfrentar y asegurar la equidad en 



CPU-e

206Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

el acceso, la permanencia, la calidad y respetar la diversidad cultural y la soberanía 
nacional” (p. 26).

En los PIDE de otras universidades (UAEM, UAEMex, BUAP y UATx) se utiliza el 
término “multiculturalidad” con diferentes sentidos. Dos universidades (UAEMex y 
UATx) retoman el tema de la internacionalización y la hacen equivalente a la “multi-
culturalidad”. En el caso de la UAEMex, el PIDE incluye como uno de los retos institu-
cionales la internacionalización, consistente en conferir a sus programas de estudio 
una dimensión mundial promoviendo las titulaciones internacionales, el dominio de 
idiomas y un entendimiento multicultural en el proceso. En ese documento se insiste 
en que la internacionalización tiene dos efectos: 1) la mejora de la calidad y pertinen-
cia de las funciones universitarias, y 2) la proyección internacional (UAEMex, 2013).

Por su parte, en el PIDE de la UATx (2015) se considera que
el intercambio de conocimientos, la multiculturalidad, la movilidad en todos sus 
niveles, el manejo de idiomas, la acreditación internacional, la certificación de 
conocimientos, y la competitividad en escenarios internacionales, son requisitos 
globales que coadyuvan a la eliminación de fronteras del conocimiento, en un en-
torno que ya no existe de forma aislada e individualista. (p. 140)

Otra manera de entender las tareas universitarias en torno a la diversidad cultural 
es aquella que considera la realidad pluricultural de México y la necesaria búsqueda 
de equidad en relación con las diversas culturas originarias y/o con las comunidades 
locales. Una de las universidades que se ubica en esta tendencia es la UAEM, cuyo PIDE 
menciona la multiculturalidad como una perspectiva que orienta una forma de actuar 
con las comunidades que responde a un compromiso ético, de manera que se

propicie una relación de comunicación horizontal universidad-comunidad de mu-
tuo beneficio y aprendizaje, que posibilite la construcción conjunta de nuevas rea-
lidades sociales e institucionales y contribuya a reconceptualizar el servicio social 
universitario desde una perspectiva multidimensional y multicultural, mediante 
un constante diálogo de saberes entre interlocutores igualmente importantes, in-
teractuantes e interdependientes. (UAEM, 2013, p. 147)

La BUAP, por su parte, asocia la multiculturalidad a la diversidad biológica y la diver-
sidad del medio físico. Al hacer esto, pone el énfasis, no en la búsqueda de equidad, 
sino en la de conformar una identidad regional. La multiculturalidad se ve, entonces, 
como parte de una iniciativa que lleva el título de “Programa Institucional de Biocul-
turalidad”, respecto del cual se afirma:

Con esta iniciativa se promoverá la valoración de los elementos de la cultura y la 



CPU-e

207Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

naturaleza regional que permitirán generar en la comunidad universitaria el sen-
timiento de pertenencia territorial, así como de identidad y orgullo regional, aun a 
pesar de toda la diversidad cultural y biológica que caracteriza al estado de Puebla. 
(BUAP, 2013, p. 127)

Puede decirse que la BUAP impulsa una tercera forma de entender la diversidad cul-
tural que no está signada por la internacionalización ni por la búsqueda de equidad, 
sino por la intención de configurar una identidad regional. La expresión “a pesar de la 
diversidad cultural y biológica” revela que la diversidad se ve como un problema que 
hay que superar para lograr una igualdad que invisibiliza las diferencias.

A manera de resumen, mientras que en los MU revisados prevalece el término 
“multiculturalidad”, en los siete PIDE examinados se utiliza el término “diversidad 
cultural”. En cambio, el término “multicultural” se usa en cinco y el término “inter-
cultural” sólo en tres. Al igual que en los MU, en los PIDE tampoco se definen los tér-
minos, y en algunos casos remiten al MU respectivo. Más allá de la manera en la que 
los significan, en todos los documentos examinados se percibe la preocupación por 
contribuir mediante sus programas y la formación que se procura a los estudiantes 
a conformar una sociedad tolerante y dispuesta al diálogo. Lo que los PIDE aportan 
como novedad es el énfasis que ponen o bien en los procesos de internacionalización 
o bien en la relación con las culturas originarias que son propias de los grupos de po-
blación más marginados. En un caso, se considera que el tratamiento de la diversidad 
debe abarcar no solamente la diversidad cultural, sino también la diversidad biológica 
y la diversidad del medio.

El examen de los PIDE que realizamos permite identificar tres tendencias con res-
pecto a las relaciones entre culturas:

1.	 Buscar la internacionalización entendida como establecimiento de vínculos 
académicos con universidades de países cuyas culturas se consideran valiosas, 
especialmente en el ámbito de la producción científica.

2.	 Procurar el compromiso y acciones de los universitarios con grupos de cultu-
ras originarias en el ámbito nacional con miras a la equidad.

3.	 Pensar las diferencias culturales como un problema por resolver, enfatizando 
una identidad que permite superarlas.

Cabe mencionar que sólo en tres casos se intenta combinar las dos primeras tenden-
cias, dándole mayor peso a la segunda tendencia.



CPU-e

208Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

Conclusiones

Tras realizar la revisión de los MU y los PIDE de las universidades ubicadas en la región 
Centro-Sur, llegamos a las siguientes conclusiones:

1.	 La diversidad cultural es un ámbito de problemas para cuya solución se pre-
cisan distintas capacidades, principalmente la crítica y la agencia, las cuales 
requieren disposiciones para el reconocimiento del otro en las esferas jurídica, 
social y personal, y para favorecer prácticas con sentido de justicia. Esas capa-
cidades hay que fomentarlas en los estudiantes y profesores y, para ello, exis-
ten varias estrategias que en mayor o menor medida resultan convenientes: 
la transversalidad, el intercambio académico y la sensibilización. Pero lo que 
parece resultar más efectivo son las experiencias en las que académicos y/o 
estudiantes tienen la oportunidad de valorar los elementos de culturas dife-
rentes a la propia y de percibir las asimetrías entre culturas a fin de abrir cauces 
para la participación inclusiva y contribuir a los cambios sociales y políticas 
que sea menester. Sobre esas dos capacidades y la manera de formarlas no hay 
mención alguna en los documentos analizados.

2.	 El discurso de las universidades no es claro respecto de lo que significa la di-
versidad cultural, la multiculturalidad y la interculturalidad. Con frecuencia 
encontramos el uso de estos términos como sinónimos. Tampoco se ve con 
claridad la distinción entre la esfera jurídica, la social y la personal, de manera 
que es difícil identificar tendencias a formar a los estudiantes para luchar por 
los derechos en materia de cultura, o para combatir la discriminación, o para 
favorecer el aprecio por otras culturas. Más bien parece que, de manera difusa, 
se busca todo ello, pero sin determinar estrategias claras al respecto.

3.	 Pese a la ambigüedad en el discurso, podemos afirmar que las tendencias pre-
valecientes en los documentos oficiales de las UPE analizadas tienen implica-
ciones que deben ser consideradas al momento de planificar las estrategias 
formativas para el tratamiento ético-político de la diversidad cultural.

3.1.	La tendencia que prevaleció en los MU permite prever que las UPE se 
orientarán a formar una mentalidad multicultural que rechace la dis-
criminación y promueva la tolerancia en relación con las diferentes 
culturas. Sin embargo, no hay en los documentos oficiales algún in-
dicio que permita pensar en una perspectiva de apertura que conduz-
ca a la polivalencia cultural y al reconocimiento del carácter híbrido 



CPU-e

209Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

de las culturas. Tampoco aparece la idea de que la superación de las 
desigualdades entre los grupos poblacionales de culturas asimétricas 
requieren de transformaciones en la sociedad y el Estado. De no traba-
jar en una perspectiva crítica y transformadora, es muy probable que 
esta tendencia tenga como principales implicaciones: a nivel local, la 
persistencia de creencias y prácticas en las que las culturas originarias 
se ven como ajenas y sin nada que aportar; a nivel internacional, pese 
a que se hable de la incorporación, la mentalidad multicultural parti-
cularista se reflejará en comportamientos resistentes, omisos o excesi-
vamente burocráticos con respecto al impulso para el aprendizaje de 
otros idiomas y el desarrollo de acciones de movilidad.

3.2.	 En los PIDE la tendencia prevaleciente fue la internacionalización que 
podemos llamar “acrítica” en la medida en que busca la asimilación de 
valores y prácticas académicas y culturales de sociedades que se consi-
deran más avanzadas. Dicha asimilación implica, a veces, el desprecio 
a los propios valores y la invisibilización de las desigualdades estruc-
turales a nivel local.

4.	Tanto en los MU como en los PIDE se aprecia la idea de una forma de inter-
culturalidad que promueve el diálogo, la convivencia y la tolerancia, pero no 
cuestiona las causas de las desigualdades sociales y culturales. Si bien en va-
rios de los documentos revisados hay afirmaciones que tienen un tono crítico, 
no se alude en ellos a las estrategias que contribuirían a impulsar la crítica y 
la agencia. Ante la falta de estrategias en este sentido, lo que puede esperarse 
es la persistencia de una perspectiva relacional que hacia adentro normaliza 
la idea de que la cultura mestiza es superior a las culturas originarias, mien-
tras que hacia afuera asume que nuestra cultura es inferior a otras. Se trata 
de una perspectiva funcional que no busca transformar prácticas, creencias 
y estructuras.

Con base en estas conclusiones, cabe recomendar a las universidades que trabajen 
el tema de la diversidad cultural no como una moda sino como un objetivo ético-
político. Para ello se requiere definir con claridad la clase de profesionales que se pre-
tende formar y determinar de manera reflexiva las finalidades en torno al campo de 
problemas generados por la diversidad cultural, así como las estrategias adecuadas 
para forjar profesionales abiertos a la diversidad cultural, y capaces de contribuir a 
transformaciones con miras a la equidad.



CPU-e

210Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

Lista de referencias

Barrón, J. C. (2008). ¿Promoviendo relaciones interculturales? Racismo y acción afir-
mativa en México para indígenas en Educación Superior. Trace, Travaux et Re-
cherches dans les Amériques du Centre, 53, 22-35. Recuperado de http://trace.
revues.org/352

Bauman, Z. (2002). En busca de la política. México: Fondo de Cultura Económica.
Bello, A. (2006). Universidad, pueblos indígenas y educación ciudadana en contex-

tos multiétnicos en América Latina. En L. E. López (Ed.), Interculturalidad, 
educación y ciudadanía. Perspectivas Latinoamericanas (pp. 455-496). Bolivia: 
Plural Editores.

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla. (2006). Documentos de consulta del 
Modelo Universitario Minerva. Recuperado de http://www.minerva.buap.mx/

Benemérita Universidad Autónoma de Puebla. (2013). Plan Institucional de Desarrollo 
2013-2017. Recuperado de http://cmas.siu.buap.mx/portal_pprd/wb/Educa-
cion_media/plan_de_desarrollo_institucional_20132017

Bertely, M., Dietz, G., & Díaz, M.G. (2013). Multiculturalismo y Educación (2002-2011). 
México: Consejo Mexicano de Investigación Educativa.

Bustos, R. (en prensa). La vinculación comunitaria en la formación de profesores indíge-
nas en la UPN Morelos. Manuscrito presentado para su publicación.

Chávez, M. E. (octubre-diciembre, 2008). Ser indígena en la educación superior ¿des-
ventajas reales o asignadas? Revista de La Educación Superior, 37(148), 31-55.

Congreso de los Estados Unidos Mexicanos. (11 de junio de 2003). Ley para prevenir 
y eliminar la discriminación. Diario Oficial de la Federación. Recuperado de 
http://www.inali.gob.mx/pdf/ley-FPyED.pdf

Conrado, J. A., & Sánchez, M. C. (2012). Las palabras si importan: Una perspectiva de 
la discriminación social en las instituciones de educación superior en San Luis Po-
tosí. XI Congreso Nacional de Investigación Educativa del Consejo Mexicano 
de Investigación Educativa, San Luis Potosí.

Coordinación General de Educación Intercultural. (Ed.). (2009). Declaración de Pátz-
cuaro sobre educación superior intercultural. Recuperado de http://www.iesalc.
unesco.org.ve/dmdocuments/declaracion_mexico_patzcuaro_(3).pdf

Díaz, P. (2006). Elogio a la diversidad. Globalización, multiculturalismo y etnofagía. Mé-
xico: Siglo XXI.

Didou, S., & Remedi, E. (2006). Pathways to higher Education: una oportunidad de edu-



CPU-e

211Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

cación superior para jóvenes indígenas en México. México: Asociación Nacional 
de Universidades e Instituciones de Educación Superior/ Centro de Investi-
gación y de Estudios Avanzados.

Dietz, G. (abril-junio, 2017). Interculturalidad : una aproximación antropológica. Per-
files Educativos, 39(156), 192-207. Recuperado de http://www.iisue.unam.mx/
perfiles/numeros/2017/156

Dietz, G., & Mateos, C. (2013). Interculturalidad y Educación Intercultural en México. 
Un análisis de los discursos nacionales e internacionales en su impacto en los mo-
delos educativos mexicanos. México: Coordinación General de Educación In-
tercultural y Bilingüe-Secretaría de Educación Pública.

Dirección General de Planeación-Universidad Nacional Autónoma de México. 
(2008). Guía mínima para la elaboración de planes de desarrollo institucional. 
Recuperado de http://www.planeacion.unam.mx/Planeacion/Apoyo/guia_
minima.pdf

Galtung, J. (1990). Cultural Violence. Journal of Peace Research, 27(3), 291-305. Recupe-
rado de http://journals.sagepub.com/doi/abs/10.1177/0022343390027003005

Honneth, A. (1992/2010). La lutte pour la reconnaissance (Trad. P. Rusch). París: Cerf.
López, L. E. (Ed.). (2006). Interculturalidad, educación y ciudadanía. Perspectivas Lati-

noamericanas. Bolivia: Plural Editores.
López, L. E., Moya, R., & Hamel, R. E. (2009). Pueblos indígenas y educación supe-

rior en América Latina y El Caribe. En L. E. López (Ed.), Interculturalidad, 
educación y ciudadanía. Perspectivas Latinoamericanas (pp. 221-290). Bolivia: 
Plural Editores.

Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la Ciencia y la Cultura. (s.f.). 
Directrices de la UNESCO sobre educación intercultural. Recuperado de UNESCO: 
http://unesdoc.unesco.org/images/0014/001478/147878s.pdf

Ortelli, P., & Sartorello, S. C. (2011). Jóvenes universitarios y conflicto intercultural. 
Perfiles Educativos, 33, número especial, 115-128.

Programa Nacional de Posgrados de Calidad. (2016). Marco de Referencia para la 
Evaluación y Seguimiento de Programas de posgrados en la modalidad no esco-
larizada. México: Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología/Secretaría de 
Educación Pública.

Raesfeld, L., & Cuevas, J. G. (2008). Los estudiantes indígenas en la universidad, de 
la invisibilidad a la luz: un acercamiento a los estudiantes de la licenciatura en 
ciencias de la educación de la Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo 



CPU-e

212Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

en México. Cuadernos Interculturales, 6(10), 111-124.
Ricœur, P. (1995). Le juste (Vol. 1). París: Esprit.
Schmelkes, S. (2004). La educación intercultural: un campo en proceso de consolida-

ción. Revista Mexicana de Investigación Educativa, 9(20), 9-13.
Schmelkes, S. (2006). Educar para la interculturalidad los desafíos para una propues-

ta democrática. En M. I. Castro (Coord.), Educación y ciudadanía (pp. 75-80). 
México: Centro de Estudios sobre la Universidad-Universidad Nacional Au-
tónoma de México.

Schmelkes, S. (2009). Intercultural Universities in México: progress and difficulties. 
Intercultural Education, 20(1), 5-17.

Serafini, M. T. (2006). Cómo redactar un tema. Didáctica de la escritura. México: Pai-
dós.

Universidad Autónoma de Guerrero. (2004). Modelo Educativo y Académico de la Uni-
versidad Autónoma del Estado de Guerrero. Recuperado de http://cgru.uagro.
mx/documentos/sisteduc/superior/modelo.pdf

Universidad Autónoma de Guerrero. (2013). Plan de Desarrollo Institucional 2013-
2017. Recuperado de http://www.transparencia.uagro.mx/usr/utai/PDI_
UAGro_2013-2017.pdf

Universidad Autónoma de Querétaro. (2013). Plan Institucional de Desarrollo 2013-2015. 
México, UAQ. Recuperado de http://planeacion.uaq.mx/docs/pide/PIDE2013-
2015.pdf

Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo. (2011a). Modelo Educativo de la Univer-
sidad Autónoma del Estado de Hidalgo. Recuperado de https://www.uaeh.edu.
mx/docencia/docs/modelo_educativo_UAEH.pdf

Universidad Autónoma del Estado de Hidalgo. (2011b). Plan de Desarrollo Institucional 
2011-2017. Recuperado de https://www.uaeh.edu.mx/excelencia/pdi_ant7.pdf

Universidad Autónoma del Estado de México. (2013). Plan Rector de Desarrollo Insti-
tucional 2013-2017. Recuperado de http://web.uaemex.mx/prdi2013-2017/doc/
PRDI_2013-2017.pdf

Universidad Autónoma del Estado de Morelos. (2010). Modelo Universitario. Recupe-
rado de http://www.uaem.mx/organizacion-institucional/organo-informati-
vo-universitario/menendez_samara_60.pdf

Universidad Autónoma del Estado de Morelos. (2013). Plan Institucional de Desarrollo 
2012-2018. Recuperado de http://www.uaem.mx/vida-universitaria/identi-
dad-universitaria/pide-2012-2018.pdf



CPU-e

213Revista de Investigación Educativa 26
enero-junio,  2018  |  ISSN 1870-5308
© Todos los Derechos Reservados  |  Xalapa, Veracruz
Instituto de Investigaciones en Educación  |  Universidad Veracruzana

Evelyn Moctezuma Ramírez, Teresa Yurén, 
Cony-Brunhilde Saenger Pedrero

La construcción del discurso sobre la diversidad cultural 
en las universidades públicas del Centro-Sur de México

Universidad Autónoma de Tlaxcala. (2012). Modelo Educativo Humanista Integrador 
Basado en Competencias. Recuperado de https://www.uatx.mx/mhic/index.
php#

Universidad Autónoma de Tlaxcala. (2015). Plan de Desarrollo Institucional. 2014-2018. 
Recuperado de https://www.uatx.mx/universidad/pdi/PDI_UAT_2014-
2018.pdf

Walsh, C (2009). Interculturalidad crítica y educación intercultural Trabajo presenta-
do en el Seminario Interculturalidad y Educación Intercultural del Instituto 
Internacional de Integración del Convenio Andrés Bello, La Paz Bolivia.

Yurén, T. (2013). Educación para la agencia. Miradas diversas, preocupaciones com-
partidas. En T. Yurén & C. Mick (Coords.), Educación y agencia. Aproximacio-
nes teóricas y análisis de dispositivos (pp.23-52). México: Juan Pablos.

Yurén, T., & Saenger, C. (2006). La mirada del otro en los dispositivos de formación 
de lenguas extranjeras. Isomorfismos de la política lingüística y la mediación. 
Archivos Analíticos de Políticas Educativas, 14(25), 1-25. Recuperado de http://
www.redalyc.org/html/2750/275020543025/


