
https://doi.org/ 10.29101/crcs.v27i0.12788

Recepción:  
05/07/19

Aprobación:  
29/10/19

e-ISSN 2448-5799, UAEM, vol.27, 2020, e12788

Pedagogías para la reconciliación:  
prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

Pedagogies for Reconciliation:  
Artistic Practices for Peacemaking in Colombia

Josefina Echavarría-Álvarez       https://orcid.org/0000-0001-5637-5942

Universidad de Innsbruck, Austria y Universidad de Notre Dame, Estados Unidos 
josefina.echavarria@uibk.ac.at

Abstract: In the face of the challenges to the implementation of the 
Final Agreement between the Colombian government and the guerrillas 
FARC-EP, artistic practices give life to peacebuilding and reconciliation, 
constituting key elements for the pedagogies for reconciliation. It starts with 
a literature review on peace research proposals that highlight the Philosophy 
for Peace and the capacities of individuals and communities to reconcile in 
plural and diverse ways. Afterwards, the article discusses the institutional 
architecture of the Transitional Justice System, with emphasis on the Truth 
Commission. Finally, the text shows three qualitative research examples of 
auto-ethnography, semi-structured interview and focus groups about the 
photography exhibition The Witness (El Testigo) by Jesús Abad Colorado, 
the documentary films of Daniela Abad Lombana and the Association More 
Art More Peace (Más Arte Más Paz). The research results serve to draw key 
findings regarding the pedagogies for reconciliation in the Colombian post-
accord context.  
Key words: Colombia, Post-Agreement, Reconciliation, Philosophy for 
Peace, Arts, Pedagogy, Conflict Transformation.
Resumen: En medio de los retos para implementar el Acuerdo Final entre 
el gobierno colombiano y la guerrilla de las FARC-EP, prácticas artísticas 
dan vida a la construcción de paz y reconciliación, conformando elementos 
clave de las pedagogías para la reconciliación. El texto comienza con 
una revisión de literatura de en la Investigación para la Paz resaltando la 
Filosofía para hacer las Paces y las capacidades de individuos y comunidades 
para reconciliarse. Luego se discute la arquitectura del Sistema de Justicia 
Transicional, con énfasis en la Comisión para la Verdad. Finalmente, el 
texto presenta tres ejemplos cualitativos de investigación autoetnográfica, 
entrevista semiestructurada y grupos de enfoque sobre la exposición 
de fotografía El Testigo de Jesús Abad Colorado, los documentales de 
Daniela Abad Lombana y la Asociación Más Arte Más Paz. Los resultados 
de investigación ponen de manifiesto claves para las pedagogías de 
reconciliación para hacer las paces en el post-acuerdo colombiano.
Palabras clave: Colombia, post-acuerdo, reconciliación, Filosofía para 
Hacer las Paces, artes, pedagogía, transformación de conflictos.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

2

Introducción1

En noviembre de 2016, el Congreso colombiano aprobó el Acuerdo Final 
para la Terminación del Conflicto y la Construcción de una Paz Estable y 
Duradera (Acuerdo Final, 2016) entre el gobierno y las guerrillas Fuerzas 
Armadas Revolucionarias de Colombia-Ejército del Pueblo (FARC-EP), el 
cual buscaba culminar una guerra escalofriante de más de cinco décadas, ocho 
millones de víctimas y cerca de 220.000 asesinatos (CNMH, 2013). A pesar 
de que el Acuerdo Final fue apoyado por la comunidad internacional, califi-
cado como uno de los más completos del mundo y con alta participación de 
la sociedad civil, especialmente de las víctimas (Bouvier, 2014; Peace Insight, 
2017), la implementación del Acuerdo ha estado sometida a un sinnúmero 
de obstáculos (Kroc, 2018).2 Entre estos se cuentan los obstáculos políticos, 
desde la elección en junio de 2018 del presidente Iván Duque, crítico de los 
Acuerdos, hasta la modificación de leyes que garantizaban la participación 
de víctimas en el Congreso bajo una circunscripción especial (Echavarría et 
al., 2019). 

Asimismo, centenares de líderes sociales y activistas han sido asesinados 
en los últimos dos años, y las investigaciones parecen no arrojar informacio-
nes veraces y completas sobre la autoría y responsabilidad de los crímenes 
(Defensoría del Pueblo, 2019). El efecto sobre los líderes comunitarios ha 
sido devastador, tanto para quienes han sido perjudicados de manera di-
recta por la violencia, como para quienes ven en su profesión y vocación una 
amenaza a su propia vida (Fundación Pares, 2018).

No obstante, hay una serie de momentos clave y procesos que representan 
un contrapeso a las dinámicas destructivas con propuestas de reconciliación 
1 Este trabajo se enmarca dentro de la línea de investigación sobre “Educación para la Paz 
en Sociedades en Transición”, desarrollada en el Centro de Investigación para la Paz y los 
Conflictos de la Universidad de Innsbruck (Austria), del cual la autora es co-directora. El 
trabajo de campo fue posible gracias al apoyo de la Universidad de Innsbruck (Austria), 
al Grupo de Investigación sobre América Latina de la Universidad de Viena (Austria) y al 
Centro de Estudios para la Reconciliación de la Universidad de Jena (Alemania). La edición 
final del texto se desarrolló durante una estadía de investigación en el Instituto Kroc en 
Universidad de Notre Dame. Mis agradecimientos sinceros a todas estas instituciones que 
apoyan la investigación para la paz. 
2 Inclusive antes de su puesta en marcha, el Acuerdo ya contaba con un sinnúmero de 
movimientos en su contra que se concretaron en el “Plebiscito por la Paz”, celebrado el 2 de 
octubre del mismo año, cuando triunfó el “No” expresado por una mayoría de la población 
que votó por rechazar los Acuerdos. A pesar de las modificaciones realizadas siguiendo a los 
voceros del “No”, la polarización y descontento no ha cesado (Gómez-Suárez, 2017).



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

3

y construcción de paz. De forma significativa, el sistema integral de verdad, 
justicia, reparación y no repetición (SIVJRNR) ha comenzado a implemen-
tarse con la Comisión para el Esclarecimiento de la Verdad (CEV), la Juris-
dicción Especial para la Paz ( JEP) y la Unidad Especial para la Búsqueda de 
Personas Dadas por Desaparecidas (UBPD). 

La combinación de estas diferentes formas de justicia, verdad y reconciliación 
da un importante aliento a la construcción de paz territorial. Esta paz, de la 
que se habla en los Acuerdos, no es una sola, sino muchas paces, ancladas a 
los territorios donde nacen, a las personas involucradas en los procesos con 
sus características de géneros, lenguas, etnias y demás rasgos de los habitantes 
de la biodiversa geografía colombiana (Cairo et al., 2018). Hablamos en-
tonces de paces senti-pensantes (Escobar, 2014), paces que se comprenden 
racionalmente pero que se viven y sienten emocional y corporalmente, que 
buscan re-crear el territorio como espacio de vida “apropiado material y sim-
bólicamente [para que], vuelva a cumplir –o cumpla por fin– las funciones 
colectivas que ha perdido por el conflicto armado” (Peña, 2019). 

En este cruce entre obstáculos y oportunidades para la construcción de 
muchas paces se han venido desarrollando expresiones artísticas que cap-
turan con lenguajes metafóricos las memorias de la guerra y los anhelos 
de paz y reconciliación de muchos colombianos en el país y en el exterior. 
Reporteros gráficos reconocidos y profesionales, como Jesús Abad Colo-
rado, documentalistas jóvenes, como Daniela Abad Lombana, y nuevas 
comunidades artísticas de personas reincorporadas, como Más Arte, Más 
Paz, gozan de gran aceptación y ganan en su capacidad de movilización y 
convocatoria. 

También ellas ponen de manifiesto formas elicitivas de transformación 
de conflictos que dan vida a las paces territoriales, que llamamos formas 
“elicitivas” (Lederach, 1995; Dietrich, 2013; Martínez Guzmán, 2005) en 
tanto estos métodos artísticos evocan estrategias de transformación de las re-
laciones conflictivas entre antiguos adversarios, a partir de sus conocimientos 
locales y con un claro anclaje cultural. Desde un ángulo elicitivo, puede 
comprenderse que el Acuerdo Final ha dado un marco institucional para 
la reconciliación, pero son las comunidades afectadas las que marcan la 
dirección, los métodos y el ritmo mismo de sus cambios en los niveles 
personales, relacionales, culturales e institucionales (Paffenholz, 2015; 
Hancock y Mitchell, 2007).

El presente artículo es una contribución original hacia la comprensión 
de las maneras en que la reconciliación puede asentarse, “echar raíces” y flo-
recer en contextos de post-acuerdo. Distanciándose de fórmulas prescriptivas 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

4

que puedan transferirse como un método de fácil réplica de un contexto a 
otro, este trabajo traza derroteros elicitivos con dos objetivos principales. 
El primero es mostrar cómo la Investigación para la Paz (IPP) entrevé la im-
portancia central de prácticas estéticas y éticas de reconciliación. Para ello, el 
texto condensa ideas fundamentales de la IPP sobre reconciliación y luego 
visibiliza tres prácticas artísticas que se están llevando a cabo en los territorios 
y que no están siendo documentadas en los anales oficiales de la historia de 
justicia transicional. 

Un segundo objetivo es contribuir a la literatura especializada de la IPP 
sobre “pedagogías” para la reconciliación. Haciendo eco de las pedagogías 
para la paz (Gómez-Suárez, 2017; Paris-Albert, 2017), las pedagogías para 
la reconciliación incluyen el trabajo sobre actitudes y valores para fortalecer 
las capacidades para la convivencia pacífica (CEV, 2019b). Adicionalmente 
estas pedagogías responden a estrategias formales e informales en las cuales 
las artes se utilizan en función de la educación para la paz y para dar infor-
mación a la ciudadanía sobre las estructuras institucionales del post-acuerdo. 
Sin embargo, no se trata únicamente de transmitir contenidos (por ejemplo, 
sobre las disposiciones legales o constitucionales del Acuerdo Final), sino 
que las pedagogías involucran a las personas de manera holística y afectiva. 
Las pedagogías para la reconciliación implican empatía, es decir, ampliar y 
mejorar la capacidad de ponerse en los zapatos de otros y otras, autorre-
flexionar sobre el papel que de forma pasiva o activa se ha adoptado en 
la guerra y en la construcción de paz. Cabe destacar de manera importante 
que las pedagogías son también métodos para empoderarse y adueñarse de la 
reconciliación. 

En las páginas que siguen, se destilan las claves de las nuevas apuestas por 
la reconciliación a partir de dos preguntas fundamentales que obedecen a la 
curiosidad y al compromiso de la IPP para que sea relevante, útil y basada en 
una ética que abraza al mundo, a la naturaleza y a los seres humanos en toda 
su complejidad. 

La primera pregunta es: ¿Cómo pueden los procesos de reconciliación 
nutrir las teorías de la IPP para no olvidar el llamado a hacer una investigación 
“al servicio de la humanidad”? (Martínez Guzmán, 2001) Así también se en-
globa uno de los propósitos que guían este trabajo y es rendir homenaje a 
Vicent Martínez Guzmán, pues gracias a sus ideas relativas a la pluralidad de 
la Filosofía para Hacer las Paces (Martínez Guzmán, 2001) y las capacidades 
humanas para realizarlas (Martínez Guzmán, 2005), en la IPP se hace 
posible identificar, reconocer y valorar las expresiones artísticas en las prác-
ticas de reconciliación como insumo central de la investigación y el trabajo 
para construir muchas paces.



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

5

La segunda cuestión es: ¿Qué tipo de reconciliaciones están siendo for-
jadas en Colombia a partir de las artes? Esta línea de investigación es aún 
incipiente y este texto pretende comenzar a recoger los desarrollos que sobre 
el terreno las comunidades y personas afectadas por el conflicto están efecti-
vamente utilizando para reconciliarse. 

El primer apartado del artículo se referirá a la importancia y característi-
cas de los procesos de reconciliación desde los estudios de la IPP. Inspirados 
en la Filosofía para Hacer las Paces (Martínez Guzmán, 2001), la reconcilia-
ción anclada en las realidades de personas involucradas en los conflictos se 
mueve hacia el centro de la atención investigativa. En el segundo apartado 
se presenta brevemente el complejo escenario de post-acuerdo en Colombia 
y cómo la reconciliación se ha plasmado en la arquitectura institucional de 
los Acuerdos de Paz, en específico en el SIVJRNR. En una tercera sección se 
discuten ejemplos particulares de expresiones artísticas y las voces de las per-
sonas participantes e involucradas por medio de la observación y autoetno-
grafía, entrevista semiestructurada y grupo de enfoque, como resultado del 
trabajo de campo llevado a cabo en Colombia en febrero y marzo de 2019. 
Finalmente, el artículo plantea claves para una pedagogía para la reconcilia-
ción, es decir, procesos educativos, artísticos y con alto contenido social que 
nos acerquen cada vez más a las muchas posibilidades y realidades que tene-
mos de “hacer las paces”. 

Podemos hacer las reconciliaciones

Con el título Podemos Hacer las Paces, Vicent Martínez Guzmán (2005) logró 
condensar uno de los mensajes más relevantes para la IPP, especialmente en 
situaciones de post-acuerdo: “los seres humanos, si queremos, podemos hacer 
las paces, podemos organizar nuestra convivencia de manera pacífica” (Mar-
tínez Guzmán, 2005: 15). Por la calidad de sus tesis y la relevancia para el 
caso colombiano, en este primer apartado se retomarán algunas ideas básicas 
de la Filosofía para Hacer las Paces (Martínez Guzmán, 2001; 2005), que 
indican elementos claves de la reconciliación en Colombia desde las prácti-
cas artísticas y permiten comenzar a componer un derrotero de la pedagogía 
para la reconciliación. 

Vicent Martínez Guzmán (1949-2018) fue un investigador para la paz 
valenciano, quien se entendía sobre todo como funcionario al servicio de la 
humanidad (Forastelli, 2015: 25) y abogaba por pedirnos cuentas mutua-
mente de cómo configuramos o “performamos” nuestras relaciones. Su ar-
gumento principal se basaba en que podemos “tomar conciencia de nuestra 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

6

fragilidad y abrirnos a la diferencia y a la diversidad que enriquezca la plurali-
dad de maneras de ser humanos” (Martínez Guzmán, 2005: 19).

Martínez Guzmán desarrolló de manera conceptual y pedagógica su 
insistencia en ver, apreciar y reconocer las capacidades para hacer las paces 
como detentor de la Cátedra Unesco de Filosofía para la Paz, que ocupó en 
la Universitat Jaume I de Castellón desde 1999 hasta su muerte en 2018. En 
sus escritos y trabajo como docente, investigador y mentor, insistía en que el 
re-conocimiento de las capacidades y competencias para hacer las paces debía 
partir desde un necesario “giro epistemológico”, entendido como un “cambio 
en lo que decimos cuando decimos que sabemos que podemos hacer las paces” 
(Martínez Guzmán, 2005: 21). 

Martínez Guzmán (2005: 29) reclamaba que este giro requería recupe-
rar el sentido semántico de la filosofía, como esas “ganas y afición apasionada 
por saber sobre la naturaleza y otros seres humanos”. Poco a poco llevaba a sus 
lectores en sus reflexiones para encontrar las líneas de conexión entre paces y 
reconciliaciones:

 […] para hacer las paces necesitamos educarnos en un tipo de amor a los demás como 
a nosotros mismos, como otras partes de nosotros y nosotras mismos; atentos al 
clamor de los que sufren como expresión de la misericordia; rompiendo la espiral de la 
violencia con el amor a los enemigos y no devolviendo mal con mal; siendo diligentes 
en nuestras relaciones y tratándonos con cuidado unos y unas a otros y otras (Martínez 
Guzmán, 2005: 32-33).

Para Martínez Guzmán, el relacionamiento a partir del amor, la humil-
dad, la ternura, el cuidado y la generosidad requería una concepción holística 
del ser humano y de la paz y los conflictos (Comins, 2015). Por un lado, argu-
mentaba que no había dicotomía entre sentimientos y razón, como no la hay 
tampoco entre “exposiciones sistemáticas racionales y relatos considerados 
míticos” (Martínez Guzmán, 2005: 33), puesto que el ser humano tiene la 
capacidad de aprehenderse a sí mismo y a los demás en sus propias paradojas, 
sin necesidad de resolverlas, con aceptación, cuidado y “curiosidad profunda, 
diligente, cuidadosa” (Martínez Guzmán, 2005: 33).3 

En este contexto aparece la práctica del cuidar como un acto autopoié-
tico, es decir, de transformación propia y de los demás, pues “la persona que 
cuida se transforma, resignifica, se rehace, a través del ejercicio del cuidar” 

3 Para Wolfgang Dietrich (2012), amigo entrañable de Vicent Martínez Guzmán, las 
características no-racionales de los seres humanos y, por lo tanto, de sus conflictos, hacen 
indispensable pensar en que la transformación debe ser también trans-racional, es decir, 
involucrando la racionalidad, pero yendo más allá de ella, pues la paz también involucra 
elementos emocionales, espirituales y corporales. 



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

7

(Comins, 2015: 41). Cuidar entonces aparece asociado a valores esenciales 
para una cultura de paz, como son la empatía y la ternura, pero también a 
habilidades fundamentales para la construcción de una Cultura de Paz 
(Comins, 2015: 42).

Especialmente en los momentos que siguen a la violencia y a las atroci-
dades, Martínez Guzmán encontraba que hay una necesidad de re-interpretar 
episodios violentos más allá de las explicaciones de los “señores de la guerra”, 
que ven en la violencia la re-confirmación de sus tesis sobre una más grande 
necesidad de seguridad.4 Por el contrario, invitaba el filósofo a que los y las 
investigadoras para la paz vieran los episodios de violencia como síntomas de 
la necesidad de aceptar la vulnerabilidad y la fragilidad humanas, propias y 
de los demás, como una necesidad imperiosa para construir no solo muchas, 
sino imperfectas paces. 

Aquí recordamos también el sentido que Francisco Muñoz (2006: 409) 
le daba al término de “paz imperfecta”, en tanto que las paces son inacaba-
das, procesuales y se encuentran sigilosamente en todos los espacios donde se 
regulan de manera pacífica los conflictos. 

Estas diferencias entre violencia y conflicto son de alta importancia, pues 
su diferenciación permite comprender el potencial productivo de la transfor-
mación pacífica y también la necesidad de la reconciliación tras la violencia 
( Jiménez Robles, 2016) e inclusive durante el acontecer de los conflictos y 
las violencias mismas. Vicent Martínez Guzmán (2005) afirmaba que la vio-
lencia comienza por romper la solidaridad intrínseca y comunicativa de las 
relaciones humanas:

La violencia también es la desatención de quien escucha, la falta de cuidado frente al que 
habla, desoír lo que se dice, romper la relación establecida por el efecto ilocucionario 
de comprensión. […] La violencia comienza con la falta de reconocimiento de unos y unas 
a otras y otros como seres competentes para comunicarnos. La solidaridad no se crea sino 
que se reconstruye cuando reconstruimos lo que nos podemos pedir unos y unas a otros 
y otras, cuando reconstruimos la normatividad de cómo podríamos hacernos las cosas 
(Martínez Guzmán, 2005: 73).

Por ello, la reconciliación no es una “fase” tras el fin de la guerra, sino que 
puede ser entendida inclusive como un método de transformación durante los 
conflictos violentos que están aún sucediendo. Esta mirada procesual de la 

4 Para Vicent Martínez Guzmán (2005: 55), el clamor por la “seguridad” debía estudiarse 
en sus raíces etimológicas para comprender la trampa que engloba. Seguridad significa 
sine-cura, es decir, sin preocupación, sin cuidado, con miedo a fallar, a ser frágiles y humanos. 
Por ello, según el autor, hay que destruir el mito de la seguridad y abrazar la inseguridad de 
las muchas paces. En el caso colombiano, esta gramática de la violencia y la in/seguridad 
puede ser estudiada en Echavarría (2010). 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

8

reconciliación, anotan Leiner y Flämig (2012: 16), ha logrado condensarla de 
manera poética el alemán Friedrich Hölderlin (1770-1843), quien escribía al 
final de su novela Hyperion, que la reconciliación se desarrolla en medio de 
las disputas para que todo aquello que se ha separado vuelva a conciliarse.5 Es 
decir, el cese al fuego, la firma de acuerdos o tratados son excelentes momen-
tos para iniciar procesos de reconciliación, pero la reconciliación es un hacer 
performativo que no requiere precondiciones, pues puede hacerle frente a la 
violencia, retarla y efectivamente servir como método para su transformación.

Los acuerdos de paz proveen plataformas importantes, pero no son equi-
valentes automáticamente a la re-construcción de la paz. Cuando se declara 
el cese al fuego, superar la concepción de las partes en conflicto como adver-
sarios y crear instituciones que sostengan cambios culturales y estructurales 
profundos hacen parte de la transformación de los conflictos, que no se ter-
minan con el fin de una guerra, pues son parte del trasegar humano. 

Martínez Guzmán (2005: 125) propone que el conflicto “transforma 
también las percepciones de mí mismo, de los otros y de los temas en cues-
tión”. Así se hace bastante difícil comprender las intenciones de otros y se 
pierde la capacidad para articular las propias intenciones. En situaciones 
de conflictos de larga duración, como el colombiano, las imágenes de los 
enemigos llegan inclusive a institucionalizarse (Martínez Guzmán, 2005: 
125-126). 

Finalmente, la IPP postula que la transformación de conflictos debe 
también proponer alternativas y no solo describir la dialéctica (Martínez 
Guzmán, 2005: 126; Martínez et al., 2009). Al respecto, los escritos de 
Lederach (1995) sobre modelos elicitivos de transformación son bastante 
iluminadores. La transformación elicitiva de conflictos hace alusión a la 
capacidad de “evocar” que las partes en conflicto tienen para recuperar la 
comunicación y poder enfrentar las causas que alimentan dinámicas des-
tructivas, y avanzar en procesos de transformación que les ayuden a hacer 
sus relaciones más funcionales. 

Esta visión elicitiva de la transformación ha dado pie a que otros in-
vestigadores de paz, como Wolfgang Dietrich (2012, 2013 y 2017), creen 
métodos e instrumentos específicos para facilitadores y trabajadores de 
paces. Todo un engranaje filosófico, metodológico y práctico ha sido creado 
por Dietrich con el ánimo de apoyar a las partes en conflicto a orientarse en 
sus propias realidades conflictivas y reconocer nuevos cursos de acción que 
les permitan superar la violencia y transformar los patrones destructivos en el 
epicentro de los conflictos.
5 “Versöhnung ist mitten im Streit und alles Getrennte findet sich wieder” (Hölderlin, 
original en alemán, citado en Leiner y Flämig, 2012: 16).



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

9

En este sentido, las relaciones humanas, que conectan a unos y unas con 
otros y otras aparecen lentamente en el centro de la atención de la IPP y la 
transformación elicitiva de conflictos. Si durante periodos prolongados de 
violencia y manejo destructivo de los conflictos las relaciones humanas se han 
marchitado, se han quebrado y las personas aparecen separadas, la reconci-
liación les invita a recordar que comparten conexiones humanas con todos 
y todas, inclusive con sus antiguos enemigos y adversarios. Desde el ángulo 
filosófico y antropológico de la IPP, se habla de “recordar”, pues se parte de 
la base, como anotan Martínez Guzmán (2001 y 2005) y Francisco Muñoz 
(2006), que a los seres humanos los une una solidaridad intrínseca, inherente 
a su humanidad, que se resquebraja con la violencia. 

Así se va pintando el lienzo de la pedagogía de la reconciliación con 
el relacionamiento en el centro de atención. Haciendo eco de la Imaginación 
Moral de John Paul Lederach (2016: 247-250), se recurre al lenguaje me-
tafórico, porque la reconciliación exige un acto creativo, ya que se aboca a 
cambiar, a innovar, a des-acomodar las relaciones violentas y buscar nuevos 
ángulos de aproximación a los y las otras y nuevas formas de comunicación 
olvidadas o des-aprendidas durante épocas violentas. 

La estética ayuda a quienes intentan pasar de ciclos de violencia a nuevas relaciones, y a 
aquellos de nosotros que deseamos respaldar esos movimientos para vernos realmente 
como quienes somos, artistas que alumbramos y mantenemos vivo algo que no ha 
existido hasta ese momento. […] Hay que prestar atención a la imagen. Escuchar 
atentamente lo central. Confiar en la intuición y seguirla. Observar las metáforas. 
Evitar la confusión y el exceso de actividad (Lederach, 2016: 150-151).

Unos cuantos años más tarde y en compañía de su hija Angela Lederach, 
ahonda John Paul Lederach (Lederach y Lederach, 2014) sobre la impor-
tancia de las artes, no solo para expresar “lo indecible”, sino también para 
capturar –aunque sea imperfectamente– las grandes capacidades que tienen 
las personas para recomponerse, curar y sanar. Para los autores, las artes hacen 
parte de los procesos de reconciliación a partir de dos cualidades fundamen-
tales: espacio y movimiento. Al respecto, explican que, aunque sobre el con-
cepto de reconciliación hay una amplísima gama de definiciones,6 muchos 
estudios comparten dos puntos de consenso. El primero es:

6 Existe una serie bastante amplia de dimensiones de la reconciliación (Rettberg y Ugarriza, 
2016; Lederach y Lederach, 2014) que en la línea de IPP aquí expuesta pueden identificarse 
como una riqueza intelectual, afectiva, corporal y espiritual de las mismas relaciones 
interdependientes que se buscan re-conectar (Martínez Guzmán, 2005), inclusive en 
medio de las disputas (Leiner y Flämig, 2012) que relaciona a los seres humanos de forma 
intencional por primera vez con ciertos individuos y grupos (Du Toit, 2018).



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

10

la idea de que la reconciliación surge de y se solidifica en torno a un foco de relaciones 
[…] guiada por una metáfora espacial del encuentro, una interpretación que propone 
lugares donde las personas enemistadas se reúnan, intercambien, se comprometan e 
incluso se abracen; donde creen y recreen terreno común en las historias contradictorias 
incrustadas en sus geografías sociales y físicas. 

Otro punto de consenso es la ampliamente asumida noción de que como mejor se 
comprende la reconciliación es como proceso que implica alguna forma de movimiento 
[…] (Lederach y Lederach, 2014: 30).

Los movimientos a los que se refieren los autores recuerdan dos rit-
mos importantes que se observan en las prácticas de reconciliación luego 
de conflictos prolongados y violentos: los movimientos circulares, donde el 
cambio requiere repetición, un contenedor de resonancia y largo aliento, y 
movimientos que parecen penetrar la intensidad de las relaciones que sanan, 
desafiando marcos lógicos lineales e invitando a comprender las metáforas 
del cambio social que “aclaran las experiencias vividas [de las comunidades 
locales] y la intervención” (Lederach y Lederach, 2014: 238). 

Por lo general, estas cualidades no se hallan en documentos y textos 
legales ni en descripciones de proyectos institucionales, sino en la puesta 
en marcha de intervenciones artísticas, como en música, cantos y cuencos, 
así como en la escritura de poesía. Aunque muchas de estas expresiones 
artísticas son auditivas y a veces invisibles, son intensamente palpables y 
sentidas por las comunidades participantes. De allí la importancia de que la 
IPP gane consciencia de que “los contenedores, la circularidad, las ceremo-
nias, los rituales, procesos artísticos, la música y la poesía  –por citar algunos 
elementos– proporcionan un componente central y no periférico del proceso 
de cambio” (Lederach y Lederach, 2014: 239).

Para contribuir a elicitar ese cambio, la IPP se vale de las ciencias de la 
educación y, en este caso particular, de la educación para hacer muchas paces 
y muchas reconciliaciones en contextos de post-acuerdo. En este sentido, es 
indispensable ir más allá de una educación moderna o una pedagogía ban-
caria en el sentido de Freire (citado en Paris-Albert, 2017: 67) y aventurarse 
hacia pedagogías liberadoras y creativas (Paris-Albert, 2017). Las pedagogías 
liberadoras promueven la reflexión sobre temas como “la no violencia, la 
igualdad de género, la responsabilidad ciudadana, la regulación positiva de 
los conflictos” (Paris-Albert, 2017: 73), re-integran las artes como parte fun-
damental de la educación ciudadana (Enslin y Ramírez-Hurtado, 2013) y 
enseñan sobre las dificultades y satisfacciones que nos brindan los procesos 
de paz y la reconciliación (Hernández, 2018).



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

11

Por la integralidad misma de las experiencias de paces, las pedagogías 
creativas también incorporan didácticas y contenidos afectivos. Aprender 
a través del corazón, de manera empática y afectiva, parte de la premisa de 
que la condición humana básica es la conexión (Koppensteiner, 2018: 69). 
Aunque las pedagogías para la reconciliación pueden incluirse como parte 
de un currículo relacional y radicalmente empático (Murphy, 2018), la edu-
cación para la paz también ha contribuido de forma significativa al apren-
dizaje en espacios informales. Al tratarse de temas como transformación, las 
pedagogías para la reconciliación requieren vincularse a una amplia gama 
de espacios cotidianos y ampliar la matriz de prácticas estéticas y éticas que 
proveen oportunidades a todos y a todas para (aprender a) reconciliarse 
(Cremin y Archer, 2018). 

Las reflexiones filosóficas y pedagogías inspiradas en los escritos de 
Martínez Guzmán y otros investigadores para la paz mencionados, apa-
recen hoy más actuales y relevantes que nunca cuando se intenta compren-
der cómo comunidades afectadas por el conflicto armado colombiano 
buscan re-conciliarse a través de prácticas artísticas después de la firma 
del Acuerdo Final.

La reconciliación en la arquitectura del Acuerdo Final

Tratar de comprender las apuestas de la reconciliación desde el texto del 
Acuerdo Final requiere comenzar con una aclaración elemental: el texto se 
produce en un con-texto, tiene pre-textos y está imbuido en relaciones inter-
textuales. Por motivos de espacio, no es posible explicar profundamente cada 
una de estas aristas, pero sí vale la pena mencionar los aspectos más impor-
tantes de ellas para descifrar cómo está pensada la reconciliación en la arqui-
tectura del texto mismo.

En relación con el con-texto, es decir, con los discursos que rodearon la 
producción del texto del Acuerdo Final, uno de los temas más significativos 
fue el ambiente político de post-verdad que polarizaba a la sociedad co-
lombiana. El contexto de post-verdad se caracterizó por el uso de medios 
(sociales) de comunicación como estrategia para engañar al electorado al 
circular historias políticas simplistas y altamente emocionales, que hicieron 
bastante difícil diferenciar entre información correcta e incorrecta, veraz y 
falsa, deshonesta y honesta en relación con las negociaciones, el Plebiscito 
por la paz en octubre de 2016 y luego el texto mismo del Acuerdo. La política 
de la post-verdad infló a la ciudadanía de miedo y odio y, de manera irónica, uti-
lizó esta estrategia política para banalizar la política misma (Gómez-Suárez, 
2017: 463). 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

12

Relativo a los pre-textos del Acuerdo Final, es decir, a los discursos an-
tecedentes que permitieron la creación del texto, encontramos el péndulo 
entre muchas guerras y muchas paces de la historia de Colombia (Echavarría, 
2010). Las anteriores negociaciones con grupos guerrilleros, en especial los 
fallidos diálogos de El Caguán (1999-2002) con la misma guerrilla FARC-EP 
bajo la presidencia de Andrés Pastrana, fueron de gran relevancia para, por 
un lado, ayudar al equipo negociador a pactar unas reglas claras de comuni-
cación y de mantenimiento de la agenda desde el comienzo (Arias, 2016). Por 
el otro lado, los anteriores diálogos fallidos resquebrajaron la confianza de la 
ciudadanía en la seriedad de la guerrilla bajo la sospecha de que los diálogos 
en La Habana fueran utilizados para re-amarse y tomar nuevos alientos para 
continuar la guerra (Gómez-Suárez, 2017; Hernández, 2019).

Un segundo pre-texto crucial fueron las negociaciones, desmovilizacio-
nes y procesos de paz de gobiernos colombianos anteriores –especialmente 
en la década de 1990– y los movimientos por la paz del país. De allí que las 
negociaciones y los Acuerdos de Paz se asentaban en experiencias ya llevadas 
a cabo de desmovilización, desarme y reintegración (DDR) de movimien-
tos armados como la guerrilla del M-19 a comienzos de los años noventa y 
varios grupos paramilitares en el periodo 2003-2006.7 Asimismo, los recur-
sos de construcción de paz en los territorios obedecían al trabajo de varias 
décadas de un sinnúmero de organizaciones y líderes sociales y de derechos 
humanos que habían tenido experiencias exitosas como las zonas de paz y 
comunidades de paz en Colombia y con vínculos transnacionales (Hancock 
y Mitchell, 2007; Mouly y Hernández, 2019). La experiencia de la Comisión 
Nacional de Reparación y Reconciliación (CNRR), creada a partir de la Ley 
de Justicia y Paz (Ley 975, de 2005), fue clave para pensar la arquitectura de 
la reconciliación como política pública en Colombia (Bueno, 2017). 

Del Grupo de Memoria Histórica de la CNRR, en el año 2010 nace 
el Centro de Memoria Histórica (CMH) bajo la dirección de Gonzalo 
Sánchez. Los reportes, investigaciones y metodologías desarrolladas por 
el CMH constituyeron un aporte fundamental para proveer información 
relevante e investigaciones con un alto contenido audiovisual y pedagógi-
co, que sirvieron para elevar la concientización acerca de los alcances de la 
guerra en Colombia, así como de los movimientos de resistencia pacífica 

7 Según cifras de la Agencia para la Reincorporación y la Normalización (ARN), más 
de 73,000 personas (aproximadamente 65,000 hombres y 8,000 mujeres) salieron de 
grupos armados al margen de la ley entre los años 2001 y 2018: Ex-AUC aprox. 35,000; 
Ex-FARC-EP desmovilizados individualmente aprox. 19,000; Ex-ELN aprox. 4,000; Ex 
FARC-EP luego del Acuerdo Final de 2016 aprox. 13,000 (ARN, 2019).  



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

13

que históricamente les han hecho contrapeso (CNMH, 2013). Las peda-
gogías para la reconciliación actuales se nutren también de estos avances im-
portantes en la escritura de una historia de paz imperfecta (Muñoz, 2006). 

Una última arista son las relaciones inter-textuales, es decir, las inter-
dependencias del Acuerdo Final con otros acuerdos de paz y arreglos 
institucionales fraguados en otros lugares del mundo.8 Reflexiones sobre 
los aspectos positivos y negativos de otros acuerdos y las lecciones sobre su 
implementación fueron consideradas por las partes directamente en el 
diseño y puesta en marcha de las conversaciones de paz.9 Vale la pena resaltar, 
por ejemplo, el papel que jugaron los países facilitadores, garantes y de apoyo 
al proceso de paz para superar las diversas crisis y que alimentaron aspectos 
decisivos de los acuerdos en su contenido, como la consideración de las expe-
riencias de identidades sexuales diversas10 y la posición central de las víctimas 
y la sociedad civil en el texto del Acuerdo Final.  

El con-texto, los pre-textos y las relaciones inter-textuales, aunque 
escuetamente mencionadas en los párrafos anteriores, dan muestra de los 
límites y el campo en que el texto mismo del Acuerdo Final se desarrolló. 

En la composición del texto del Acuerdo un sinnúmero de personas 
e instituciones estuvieron presentes: el equipo negociador de las guerrillas 
FARC-EP, el equipo negociador del gobierno colombiano, delegaciones de 
los países garantes, cooperación internacional y asesores externos (Hernán-
dez, 2019; Bouvier, 2016). Estas diferentes voces y representaciones parecían 
comprender las diferentes fases y los retos propios de negociar y redactar el 
Acuerdo, para luego ponerlo a consideración de la ciudadanía colombiana 
por medio del plebiscito para empezar a implementarlo. Al final de la etapa 
de negociación en La Habana, en febrero de 2016, Sergio Jaramillo, líder 
del equipo negociador del gobierno, describía cómo las propuestas de la IPP 
habían sido parte de la idea central del proceso de paz colombiano. 

8 Irlanda del Norte, El Salvador, Angola, Sudáfrica, así como Chad, Indonesia, Mali y 
Sudán fueron considerados y ponderados de manera explícita por los negociadores en tanto 
sus lecciones para el caso colombiano (Arias, 2016).
9 Las ideas de incluir una comisión de la verdad y la reconciliación, por ejemplo, en parte 
nacen por el estudio sistemático de países en transición alrededor del mundo. El monitoreo 
de la implementación del acuerdo por una Comisión de Verificación con el apoyo del 
instituto Kroc de Estudios Internacionales de Paz de la Universidad de Notre Dame provee 
además una mirada comparativa con más de 35 tratados de paz alrededor del mundo.
10 El gender mainstreaming del acuerdo, es decir, la transversalización de la mirada 
“generada” en el Acuerdo fue uno de los grandes logros de la experiencia colombiana y, 
desafortunadamente, también fue uno de los puntos que más votos y apoyo popular le restó 
a los mismos (Gómez-Suárez, 2017; Daşlı et al., 2018; Bouvier, 2016).



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

14

Para Jaramillo (2016: 14), el proceso de paz no se entendía “sólo como 
el tránsito de las Farc a la vida civil, sino como la eliminación gradual de los 
factores que por tanto tiempo alimentaron la guerra.” De allí que, según Ja-
ramillo, la agenda de negociación preveía que luego de la firma del Acuerdo 
sería fundamental crear “‘plataformas de relacionamientos que produzcan 
cambios’” ( Jaramillo, 2016: 14). 

La fase de post-acuerdo se encaminaría a recortar las distancias que se 
han producido entre las comunidades en los territorios durante la guerra, 
deconstruir la desconfianza y hacer que “cada persona [se convierta en] un 
actor y no en un espectador de la construcción de paz” ( Jaramillo, 2016: 
15). Desde la perspectiva de Jaramillo (2016: 16), para re-crear el círculo 
virtuoso de la paz se hace necesario que las instituciones respondan con 
cambios para la paz, que el Estado eche raíz en el territorio11 y que la gente 
participe y se movilice en espacios de diálogo para que pueda fluir la energía 
de la paz territorial. 

Haciendo eco de esta estructura tripartita, la arquitectura institucional 
para la reconciliación sería uno de los puntos de apoyo necesarios (aunque 
no suficientes) para elicitar muchas reconciliaciones. En el Acuerdo Final se 
prevé la arquitectura de la reconciliación con mayores énfasis en los siguien-
tes apartados: 

2.2.4. Garantías para la reconciliación, la convivencia, la tolerancia y la no 
estigmatización, especialmente por razón de la acción política y social en el marco de la 
civilidad. Esto mediante la Conformación del Consejo Nacional para la Reconciliación 
y Convivencia. 

3.4.7.4.4. Ejecución del Programa de Reconciliación, Convivencia y Prevención de la 
estigmatización con la participación de las entidades territoriales. 

5.1. Sistema Integral de Verdad, Justicia, Reparación y No Repetición [SIVJRR].  
Reconocimiento de las víctimas, el reconocimiento y establecimiento de 
responsabilidades, y en general el reconocimiento por parte de toda la sociedad de la 
necesidad de aprovechar esta oportunidad para construir un mejor futuro sobre la base 
de la justicia social, el respeto y la tolerancia (ARN, 2019).

11 Es importante retomar las consideraciones del investigador Luis Peña (2019), quien 
anota que la procedencia urbana y elitista de los negociadores del gobierno ha marcado su 
perspectiva de que la paz y la reconciliación territorial requieren “llenar el territorio” de 
instituciones, lo cual entra en contradicción con la idea de paz territorial sentí-pensante 
discutida al comienzo (Escobar, 2014). Debe haber un equilibrio entre la presencia del 
Estado y la re-creación del territorio empoderado por la paz, lo cual implica que la paz 
en el post-acuerdo debe ser llevada a cabo por las comunidades afectadas en la recreación 
espacial (Peña, 2019) e imaginativa (Lederach, 2016) de sus propias paces, donde las artes y 
la participación ciudadana –no las instituciones del Estado– sean los protagonistas.



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

15

En esta dirección, vale la pena resaltar que en el Acuerdo Final el 
SIJVRR12 se constituye en el eje de la justicia transicional como el pilar de la 
verdad, la reconstrucción de la memoria histórica y la justicia “en perspectiva 
de reconciliación” (Bueno, 2017: 18, énfasis añadido). Es decir, el SIVJRR 
no solo apunta a responder a las verdades históricas, judiciales, éticas y hu-
manitarias, sino también a reconstruir los relatos desde las comunidades 
afectadas y generar una consciencia pública de los horrores de la guerra 
(Bueno, 2017: 19).

Estas cualidades se hacen palpables al indagar por la composición, 
objetivos y características del SIVJRR en clave de reconciliación. El SIVJRR 
está compuesto por mecanismos judiciales y extrajudiciales con tres órganos 
fundamentales: 1) la Comisión para el Esclarecimiento de la Verdad, la Con-
vivencia y la No Repetición (CEV) como mecanismo imparcial, indepen-
diente, transitorio y extrajudicial; 2) la Unidad Especial para la Búsqueda 
de Personas Dadas por Desaparecidas (UBPD), con carácter humanitario 
y extrajudicial; y 3) la Jurisdicción Especial para la Paz ( JEP) con funciones 
judiciales para investigar, juzgar y sancionar delitos cometidos en el contexto 
y en razón del conflicto armado (Goebertus, 2016).13

Los objetivos también difieren y se complementan entre sí: la CEV busca:
Escuchar a víctimas, responsables y testigos del conflicto armado de todos los sectores, 
regiones y condiciones sociales en el país para lograr un relato amplio y comprensivo de 
los hechos y contextos que explican medio siglo de guerra (CEV, 2019a).

La UBPD: 
tiene como objetivo dirigir, coordinar y contribuir a la implementación de las acciones 
humanitarias de búsqueda y localización de personas dadas por desaparecidas en el 
contexto y en razón del conflicto armado que se encuentren con vida y, en los casos 
de fallecimiento, cuando sea posible, la recuperación, identificación y entrega digna de 
cuerpos (UBPD, 2019a).

Por último, la JEP: 
tiene la función de administrar justicia transicional y conocer de los delitos cometidos 
en el marco del conflicto armado que se hubieran cometido antes del 1 de diciembre 
de 2016 […] para satisfacer los derechos de las víctimas a la justicia, ofrecerles verdad y 
contribuir a su reparación ( JEP, 2019).

12 La integralidad del sistema ha sido puesta en juego varias veces desde la aprobación del 
Acuerdo Final por el Congreso al término del año 2016. En gran medida, el con-texto de 
post-verdad que acompañó las negociaciones no ha cesado, sino que se ha recrudecido tras la 
elección del presidente Iván Duque en junio de 2018, y el Acuerdo Final ha sido desarrollado 
con grandes dificultades legislativas en el Congreso de la República (Echavarría et al., 2019).
13 Además de estos tres órganos, el SIVJRR también contempla medidas de reparación 
integral para la construcción de paz y las garantías de no repetición.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

16

Sus coordenadas temporales también hacen que el sistema sea integral, 
puesto que si bien la CEV tiene un mandato por tres años, la JEP y la UBPD 
operarán por un periodo de 20 años.

Vale la pena destacar que el SIVJRR está atravesado por una preocupa-
ción conceptual y metodológica por las pedagogías que se requieren para 
la reconciliación.14 Por motivos de espacio y alcance, este artículo se con-
centra en la CEV, además porque su misión y especialmente la entrega del 
informe final en 2021 hacen que el trabajo de la IPP en su favor sea nece-
sario y urgente. 

En la metodología de la CEV (2019b: 23), la pedagogía se describe 
como el trabajo sobre actitudes y valores para fortalecer las capacidades para 
la convivencia pacífica. La CEV anota que su trabajo pedagógico se encamina 
a priorizar redes de niños y niñas, jóvenes, mujeres y personas mayores, y a las 
integrantes de las instituciones educativas. 

A través del arte y las expresiones culturales, se activarán experiencias vitales que 
busquen tocar las emociones, generar confianza colectiva, compasión ante el dolor 
de las víctimas, responsabilidad entre generaciones, etnias, géneros, espiritualidades, 
sectores y perspectivas políticas, e indignación ante la destrucción de la naturaleza que 
permitan su reconocimiento mutuo y la posibilidad de caminar colectivamente y ser 
creativos en dinámicas y lógicas no-violentas de la sociedad (CEV, 2019b: 23).

Las artes y la cultura, adicionalmente, aparecen como una de las dimen-
siones que la CEV prioriza en relación con el cumplimiento de su mandato. 
Por ejemplo, se busca no solo “identificar los contextos culturales en los que 
se despliega el conflicto” (CEV, 2019b: 31), sino también convocar a la “pro-
ducción, activación y visibilización de expresiones artísticas relacionadas con 
la misión y mandatos de la Comisión” (CEV, 2019b: 32), participar en even-
tos artísticos y culturales con contenidos propicios a la instalación de los ob-
jetivos y misión de la CEV, y hacer alianzas estratégicas para la “producción, 
divulgación, circulación y apropiación de la conciencia sobre los asuntos de 
la cultura que deben transformarse o potenciarse” (CEV, 2019b: 32).

Así, aparecen pedagogía y artes aunados desde el comienzo en el 
SIGVRR y, en este caso particular, en la CEV. Para la comisionada Lucía 

14 Por ejemplo, la UBPD (2019b) promueve la “pedagogía para la búsqueda”, que quiere 
“facilitar la comprensión del mecanismo, las formas de acceso y la participación activa de 
víctimas, organizaciones y la sociedad en general, en los procesos de búsqueda humanitaria y 
extrajudicial […] así como promover el reconocimiento y la solidaridad de la sociedad en la 
búsqueda de los desaparecidos en contexto y razón del conflicto armado en Colombia”. Estas 
pedagogías para la búsqueda se dirigen a comprender el sentido de la búsqueda misma, así 
como concertar círculos de saberes creativos, diálogos que generan sensibilidad y solidaridad.



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

17

González (citada en CEV, 2019c), así como la guerra transformó y destruyó 
la cultura, debe también hacerse un esfuerzo institucional por visibilizar, re-
conocer y valorar 

las expresiones estéticas en procesos restaurativos de las víctimas y cómo hay un cúmulo 
de aprendizajes sociales de las víctimas que crearon cantos, tejidos, murales, performances, 
bailes, obras de teatro y poemas para narrarse y expresar sus esperanzas. “El arte es 
un proceso restaurador. Es una expresión profunda de las culturas y una forma de 
reconstruir el ser social en su territorio” (CEV, 2019c).

La CEV ha animado, acompañado y visibilizado grandes expresiones 
artísticas, como la obra Fragmentos de Doris Salcedo (Museo Nacional de 
Colombia, 2019), un contra-monumento realizado por la artista con el 
hierro fundido de las armas entregadas por las FARC-EP. 

Para que la experiencia de una víctima pueda ser comprendida en toda su gravedad, 
debe ser expresada, narrada y compartida. Por este motivo, Fragmentos es un lugar de 
memoria que tiene como misión producir y exhibir, durante un periodo equivalente 
a la duración del conflicto, diferentes obras de arte que reelaboren la memoria de la 
guerra. Cada año, un artista será invitado a que presente aquí su mirada e interpretación 
de nuestro pasado reciente. No tendremos solo un monumento, sino múltiples 
contramonumentos cambiantes, polifónicos y vivos. Fragmentos reclama una memoria 
permanente en estado de transformación (Salcedo, 2018).

Por ello, más allá de la reparación simbólica, las artes en el post-
acuerdo no solo aparecen como expresión de la violencia y de los deseos 
de reconciliación, sino que operan como mecanismos fundamentales para 
hacer valer los derechos de víctimas y articular las perspectivas de vic-
timarios en las tramas de las violencias, las paces y las reconciliaciones en 
Colombia (Sierra, 2019). Así se comienzan a hilar las estéticas de las 
pedagogías para la reconciliación y las artes en relación con la justicia tran-
sicional en contextos de post-acuerdo, tan variadas como posiblemente 
pueden serlo las mismas miradas y experiencias de guerras y paces. 

Tejiendo voces, historias e imágenes de la reconciliación

Como “reconocer, dialogar y humanizar” describe Gonzalo Sánchez (2019) 
el aporte pedagógico que múltiples expresiones artísticas comunican y evo-
can en torno a los procesos de reconciliación en Colombia. Haciendo eco 
de esta mirada, en esta sección se reportan los resultados de investigación 
cualitativa sobre prácticas artísticas para la reconciliación en Colombia. Esta 
muestra no intenta ser representativa, sino poner de manifiesto la diversi-
dad de prácticas artísticas a lo largo y ancho del territorio en términos de 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

18

geografías, formas de expresión, perspectivas de participantes y técnicas de 
investigación. Los tres ejemplos ilustrativos fueron seleccionados al compás 
de las visiones de paces territoriales, ancladas en sus contextos culturales y 
obedeciendo a los siguientes criterios:
1.	 Se ubican en tres regiones diferentes de Colombia (Bogotá, Medellín y 

Barrancabermeja), geografías cambiantes, composiciones étnicas diversas.
2.	 Presentan tres formatos artísticos diferentes (fotografía profesional, cine 

documental y artesanías).
3.	 Son prácticas artísticas realizadas por profesionales y no profesionales. 
4.	 En ellas participan hombres y mujeres. 
5.	 Fueron investigadas por la autora por medio de tres instrumentos diver-

sos (autoetnografía, entrevista semiestructurada y grupo de enfoque).
6.	 Los instrumentos de investigación brindan una mirada tripartita: la 

perspectiva de quien visita o atiende la exposición de fotografía (quien 
“consume”) y la perspectiva de las artistas creadoras de cine documental 
y de artesanías (quienes “producen”).
A pesar de su heterogeneidad, estas prácticas artísticas tienen en común 

que han sabido comunicar, enternecer y articular “las vivencias de la guerra 
como una diversidad de dolores compartidos” (Sánchez, 2019) y las muchas 
posibilidades de reconciliación en una pluralidad de paces territoriales. 

La primera sección hace alusión a un relato autoetnográfico de la ex-
posición fotográfica El Testigo, de Jesús Abad Colorado, en el Claustro de 
San Agustín (Bogotá, febrero de 2019). La segunda nace a partir de la en-
trevista semiestructurada concedida por la documentalista Daniela Abad 
Lombana, sobre la relación entre artes y reconciliación, paces y violencias 
(Medellín, marzo de 2019). La tercera narrativa es producto de un grupo de 
enfoque realizado con la asociación Más Arte Más Paz de Magdalena Medio 
(Barrancabermeja, marzo de 2019). Más que un recuento de cada una de es-
tas vivencias, el texto se concentra en la segunda pregunta de investigación 
guía anotada al comienzo de este artículo: ¿Qué tipo de reconciliaciones 
están siendo forjadas en Colombia a partir de las artes?

Jesús Abad Colorado: El Testigo

Probablemente el fotógrafo de guerra más famoso de Colombia, Jesús –alias 
“Chucho”– Abad Colorado, ha cubierto cómo el conflicto armado ha vul-
nerado comunidades en todo el territorio por varias décadas (1992-2018). 
Sus imágenes fueron condensadas en las páginas de periódicos como El 
Colombiano, siempre mostrando expresiones humanas de profundo dolor. 



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

19

Con su reporte gráfico, Chucho no solo muestra las vivencias del horror de la 
guerra, sino también cuán necesaria y sentida es la reconciliación. 

Más de 500 fotografías componen la exposición El Testigo, cada una 
de ellas rodeada de descripciones con historias precisas de cuándo y dónde 
fueron tomadas las imágenes, así como de sus protagonistas (Universidad 
Nacional de Colombia, 2019). El Testigo se despliega en el Claustro de San 
Agustín, un lugar en medio de las decisiones de poder político central, por 
su proximidad a la casa de la presidencia –el Palacio de Nariño–, el Congreso 
de la República y el Ministerio de Hacienda. Además de las imágenes, la ex-
posición está acompañada de gráficos y mapas que proveen cifras y contex-
tualizaciones para los visitantes (Universidad Nacional de Colombia, 2019). 
Extractos de poesía de Maya Angelou, palabras de reflexión del artista y de la 
curadora María Belén Sáez de Ibarra están escritas en los muros de las pare-
des, entremezcladas con las fotografías. 

Más de 70 mil personas visitaron la exposición desde su inaugura-
ción el 20 de octubre hasta finales de diciembre de 2018, de allí que se 
extendieron las fechas de la muestra hasta finales de abril de 2019 (Semana, 
2019). Gracias a esta extensión, se realizó la visita en febrero de 2019, de la 
cual se comparten apartados autoetnográficos como una breve muestra cuali-
tativa de la experiencia como visitante.

Llego a El Testigo un jueves en la mañana. El sol resplandece en la capital, como solo 
sucede a 2,600 metros de altura en el Trópico, con calidez, pero sin quemar. 

Luego de una reunión en el primer piso del Claustro, en las oficinas del CAPAZ con 
Martín y Luis –mis compañeros de viaje en esta aventura académica– vamos por un 
momento al primer piso. 

Habíamos previsto la visita, pero aún siento cómo mi piel se pone de gallina; ya sé lo 
que me espera: las fotografías de Chucho, que llevo guardadas en mi memoria como 
tatuajes. 

Aquel niño cerrando los botones de la camisa de un hombre muerto sobre una camilla, 
con su camisa de rayas, el niño con una expresión de amor y solemnidad que solo 
pueden hacerme pensar que se trata de su padre. Su padre, quien posiblemente murió 
en un acto violento, injusto y cruel. 

No recuerdo bien dónde fue tomada esta imagen, solo sé que cuando pienso en Jesús 
Abad Colorado, esta imagen llega a mi mente, acompañada de la piel de gallina. 

Trato de componerme: “no es tu padre”, me digo, tratando de consolarme, pero sé que 
es “alguien” tan importante como lo fue mi padre para mí, alguien por quien el niño 
que le abotonaba la camisa se enternecía y estremecía. 

Comenzamos a caminar por la exposición y ahí está: veo la foto del niño. Tomada en 
San Carlos (Antioquia) luego del asesinato del padre por los paramilitares en 1988.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

20

Imágenes llenas de dolor.

Veo a un perro que parece dormir en un andén y sobre su lomo están marcadas las siglas 
de las AUC. ¡Cuánto sufrimientos nos causamos a nosotros mismos y la naturaleza! 

En medio de la exposición han colocado troncos de árboles, que salen del piso como 
la arquitectura de Hundertwasser: superficies no niveladas, que dan cuenta de la vida y 
su indomabilidad.

Las lágrimas dejan de correr tímidas por mis mejillas y se convierten en llanto. 

Salgo al corredor –mi abuelo le llamaría cortijo, pues es un edificio colonial con un 
patio central al aire libre.

Cómo me duele todo el cuerpo (Echavarría, inédito).

Daniela Abad Lombana: Historias de Dos Abuelos 

Carta a una Sombra (2015) y The Smiling Lombana (2018) son los documen-
tales largometrajes que la joven directora de cine, Daniela Abad Lombana, 
ha escrito, producido y dirigido con grandes éxitos. Carta a una Sombra es la 
filmación del libro escrito por su padre, Héctor Abad Faciolince, El Olvido 
que Seremos (Abad, 2006), sobre su abuelo paterno Héctor Abad Gómez, 
médico defensor de Derechos Humanos asesinado en 1987. El segundo 
documental versa sobre su abuelo materno, Tito Lombana, un artista que 
buscó una mejor fortuna en Europa y trabajó satisfaciendo los gustos de 
narcotraficantes, para luego ser capturado y condenado a una cárcel en Estados 
Unidos. 

La historia pública de Héctor Abad y su muerte, y la vergüenza y el 
silencio alrededor de Tito Lombana parecieran representar dos figuras 
antagónicas de la violencia y la paz, pero Daniela problematiza esta simple 
dualidad e invita a una reflexión que habla de hacer paces imperfectas y tejer 
muchas reconciliaciones a través del arte. 

Al comienzo de marzo de 2019, Daniela llega a la Colegiatura Co-
lombiana en Medellín para realizar una entrevista, cuyo tema principal 
aborda las relaciones entre arte, violencia y paz, en el sentido de cómo el arte 
puede legitimar ciertos tipos de violencias y también cómo puede despertar la 
mirada para alentar a la construcción de paz. La entrevista comienza con dos 
preguntas fundamentales: ¿Quién es Daniela? y ¿cómo las artes contribuyen 
a la reconciliación? Pero Daniela no responde directamente, sino que va más 
allá y propone algo diferente. 



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

21

Para mí, las mejores películas funcionan […] en forma de eco, como que después de una 
semana se da cuenta que [uno] sigue pensando en lo que vio […] lo que yo esperaría 
cuando yo hago películas es generar pensamiento en ese sentido […] en que la gente 
se quede reflexionando sobre algo durante unos días […]. Creo que eso se logra […] 
a través de la emoción […]. No creo que el arte […] funcione primero por la razón y 
después por la emoción, sino que esos razonamientos primero pasan por la emoción y 
después pasan por la razón y al pensamiento (entrevista con Daniela Abad, en 2019). 

Daniela intenta que en sus producciones el espectador se vincule con 
la historia que ella está contando, “se emocione, llore, se ría, esté atento, no 
pierda la atención” (Abad, 2019). 

El arte deja tal vez más una sensación […] el arte no se encarga –creo yo– de dejar datos, 
sino más bien una sensación, para que después si quieres vayas e investigues, pero no 
creo que los documentales deben ser… como Wikipedia […] A través del documental, 
yo me voy a emocionar, y a través de la emoción, yo voy a tener cierta información. Pero 
el objetivo del documental no es informar, es emocionar (Abad, 2019). 

Por ello, argumenta Abad (2019) que el arte no es algo “bueno” en sí 
mismo, sino que cineastas (o artistas en general) intentan que los especta-
dores se sensibilicen hacia ciertos sentimientos y pensamientos, pues el arte 
se encamina precisamente a llamar la atención sobre las huellas dejadas por 
la violencia. Además, las intervenciones artísticas en momentos y espacios 
de construcción de paz y reconciliación invitan al diálogo sobre procesos en 
los cuales la sociedad termina muy vinculada, como el narcotráfico (Abad, 
2019). Bien sea a través de la creación de nuevos espacios territoriales para 
la memoria –por ejemplo, la Casa Museo de la Memoria (CMC) en Mede-
llín (Echavarría, 2015)–, como alrededor de la sacralización del terror sin 
reconstrucción –por ejemplo, la estatua El Pájaro, de Fernando Botero, en la 
Plaza San Antonio en Medellín, que fue bombardeada por la guerrilla de las 
FARC-EP en 1995 y nunca fue restaurada–, “lo más importante es que haya 
una conversación” (Abad, 2019), un diálogo sobre las violencias sufridas y 
prolongadas (de forma intencional o por inacción) de unos y unas frente a 
otros y otras. 

Al final de la entrevista, Daniela Abad anota algo que remite directa-
mente a los sentimientos para las muchas paces y reconciliaciones (Martínez 
Guzmán, 2005: 140-142): “Para mí lo más bonito es haber logrado con-
mover a alguien” (Abad, 2019). Sin duda, sus documentales con-mueven 
profundamente, mostrando a los espectadores el amor por su familia y re-
cordando la esperanza y la reconciliación que yace en la misma fragilidad 
humana. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

22

Más Arte, Más Paz: Artesanías con Aires de Reconciliación

El tercer ejemplo artístico de las muchas reconciliaciones que se tejen en 
Colombia se desarrolla en Barrancabermeja, en el Magdalena Medio, una de 
las regiones con mayores índices de violencia en la historia del conflicto ar-
mado en Colombia, con su punto álgido entre 1998 y 2002, periodo durante 
el cual se disputaron el territorio y sus habitantes las guerrillas y paramilitares 
(CNMH, 2013: 170). Pero el Magdalena Medio también ha sido una región 
caracterizada por el empoderamiento pacifista, siendo el Programa de Desa-
rrollo y Paz del Magdalena Medio (PDPMM) una de las experiencias más 
exitosas en Colombia de organización comunitaria y resistencia no-violenta. 

La belleza del territorio es exuberante, la temperatura y la humedad son 
altas. Bajo árboles de mango y tomando agua de coco, en marzo de 2019 la 
autora tuvo la oportunidad de facilitar un círculo de conversación con un 
grupo de enfoque con las mujeres pertenecientes a la asociación Más Arte, 
Más Paz. La asociación nació en 2018 con apoyo de la Agencia para la Rein-
corporación y la Normalización (ARN),15 y está compuesta por víctimas del 
conflicto armado y la comunidad afectada, así como también por mujeres 
excombatientes, quienes han dejado las armas de grupos ilegales y se encuen-
tran en proceso de reintegración o reincorporación. 

El grupo de enfoque tuvo la participación de 10 miembros de la aso-
ciación, a quienes se les pidió que contaran los antecedentes de su trabajo 
conjunto. Ellas relataron que Más Arte, Más Paz nació como iniciativa pro-
ductiva hacia una vida independiente por parte de las excombatientes. Ellas 
se habían conocido con anterioridad durante seminarios y talleres dicta-
dos como parte del Modelo de Reintegración Comunitaria (MRC) que 
la ARN lleva a cabo con apoyo de la Organización Internacional para las 
Migraciones (OIM). 

Durante estos encuentros, las excombatientes decidieron guardar su 
anonimato y no develar a cuál o cuáles grupos ilegales habían pertenecido y 
en qué regiones habían estado activas durante la guerra. Esta decisión se de-
bía a que sabían que la composición mixta del grupo, reinsertadas y reincor-
poradas, implicaba que habían luchado como enemigas durante el conflicto 
armado. Querían llevar a cabo sus sesiones de acercamiento, reconciliación y 
perdón, así como de sanación de heridas personales, de manera comunitaria, 
con sus nuevas compañeras e inclusive amigas. Esto no implicaba esconder 

15 En la actualidad, la ARN acompaña los procesos de reintegración de aproximadamente 
6,000 excombatientes a la vida civil y la reincorporación de más de 13,000 excombatientes 
de las FARC-EP a raíz de la firma del Acuerdo Final (ARN, 2019). 



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

23

o silenciar el dolor, sino contarlo, pero de manera que los nombres propios 
se compartirían más adelante, pues –en su opinión– no eran fundamentales 
para su proceso.

Al cabo de varios meses, las mujeres se dieron cuenta de que en la 
mayoría de sus sesiones se sentaban a tejer, que unas les enseñaban a las otras a 
coser, que mover sus manos y tejer de forma colectiva las ocupaba. “Era como 
una meditación”, dijo una de ellas. Artesanías de Colombia les brindó apoyo 
técnico a través de su Laboratorio de Diseño e Innovación, y con el apoyo de 
artesanos de la región y haciendo uso del conocimiento que ya muchas de 
ellas tenían, quisieron entonces fundar su propia asociación de artesanías. 

Pero antes de fundarla oficialmente, sintieron que debían desvelar sus 
verdaderas identidades. Así, las mujeres que escucharan a las demás supieran 
quiénes eran en la guerra y quiénes son hoy “en la civil” (como ellas dicen), 
podrían tomar la decisión consciente e informada de pertenecer a la aso-
ciación. El proceso de desvelamiento fue intenso y profundo, según cuentan. 
Fueron varias semanas de reuniones, de pedir y conceder perdón, de rituales 
y cantos, y algunas despedidas de quienes no se sintieron en condición de 
continuar. Las que permanecieron e inclusive otras desmovilizadas a raíz del 
proceso con las Autodefensas Unidas de Colombia (AUC) de 2006 funda-
ron Más Arte, Más Paz en diciembre de 2018. 

Comenzando su labor se sienten optimistas, pues ya tienen productos 
que se venden con popularidad en varias ferias, como taburetes, canastos y 
mochilas, e inclusive han publicado un calendario con fotos de las artesanías. 
En el calendario puede leerse: “En Barrancabermeja, las artesanías tienen 
alma. Cada una de ellas lleva nuestra esencia, nuestros sueños y nuestra espe-
ranza de construir un futuro mejor para todos” (Más Arte, Más Paz, 2019). 
También han adquirido un pequeño stand en el aeropuerto de Barrancabermeja. 
Allí tienen la posibilidad de vender sus productos y darse a conocer, con-
tar esta historia de manos artesanas, perdones tejidos y reconstrucción de 
vidas. ¿Es esto reconciliación para ellas? ¿Se sienten reconciliadas? ¿Cómo 
les ha ayudado el arte en este proceso? Estas son algunas respuestas durante 
el grupo de enfoque: 

Mi reconciliación no fue solo con las reinsertadas, sino con todo el grupo […] llegamos 
a reconciliarnos a través del amor y sentí que un peso salió de mi vida […] puedo mirar 
a otra persona de otra manera (Mujer 1).

La reconciliación comenzó conmigo misma […] La guerrilla mató a toda mi familia e 
ingresé a las autodefensas pensando “voy a hacer justicia” […] era como una máquina 
[…] el odio y el rencor salían a flote (…) [La reconciliación para mí fue] El amor de Dios 
que llega al corazón de uno y cambia la vida de otro modo […] Aquí todos perdimos. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

24

Dios tiene perdón para todo. Yo también quiero que me perdonen (Mujer 2).

Entendimos que ellas tienen problemas y sufrimiento. Ellas estaban aisladas. Buscamos 
unirlas por medio del arte. […] [Reconciliación para mí fue] reconciliarme con ellas 
(Mujer 3).

 Para mí el arte es como la miel. La miel en un plato, que es atractiva, que me arrimo, 
hasta saciarme. Eso es el bordado, aguja y pepitas. [Mostrando el calendario, lee] 
“En Barrancabermeja las artesanías tienen alma.” Alma con tranquilidad del espíritu 
(Mujer 4).

Soy una mujer también en proceso de reintegración y quiero pedirle perdón a la 
comunidad. Perdón a través de los tejidos. Uno teje y se mete en eso. [Con] Tejer se le 
llena el alma a uno de orgullo (Mujer 5).

El cambio empieza de adentro hacia fuera, no al revés. [Entona una canción y canta] 
“No hay nada perfecto, amor, el amor es imperfecto […] lo perfecto es inhumano” 
(Mujer 6).

La relación con la Filosofía para Hacer las Paces se hace evidente: si los 
seres humanos somos imperfectos, no solo será nuestra paz también imper-
fecta e inacabada, también lo serán nuestras reconciliaciones. 

Conclusiones

Este artículo empezó con una invitación a adentrarse en dos preguntas fun-
damentales: ¿Cómo pueden los procesos de reconciliación nutrir las teorías 
de la IPP para no olvidar el llamado a hacer una investigación “al servicio de 
la humanidad” (Martínez Guzmán, 2001)? y ¿qué tipo de reconciliaciones 
están siendo forjadas en Colombia a partir de las artes?

De la mano de las enseñanzas de Martínez Guzmán, se recorrió un ca-
mino amplio de ideas, experiencias y reflexiones que ofrecen generosamente 
otros investigadores e investigadoras para la paz. Ellos y ellas nos hablan de la 
importancia de recordar la pluralidad de seres humanos y abrazar la fragili-
dad no como una debilidad a superar, sino como la fuente misma de las paces 
relacionales. Enfrentar los conflictos y las violencias a partir de la vulnerabi-
lidad implica también que con valentía se pueden tejer cambios políticos e 
institucionales, como fue el caso con el Acuerdo Final, y además cambios per-
sonales y relaciones, como muestran las experiencias artísticas investigadas. 

Ver las imágenes de las personas y comunidades directamente afectadas, 
aprender de sus historias de vida a través del cine y escuchar sus voces al com-
partir un agua de coco son vivencias que se nutren de una tierra fértil que es la 
firma del Acuerdo Final, pero que se debe continuar cultivando –en el mejor 



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

25

sentido que Martínez Guzmán le daba al término–, para que estas muchas 
paces y reconciliaciones continúen teniendo aire para respirar y nutrientes 
para continuar creciendo. Sin pretender que sea un modelo prescriptivo y 
completo, sino como un derrotero elicitivo e imperfecto, se condensan aquí 
algunas ideas claves de las pedagogías para la reconciliación: 

1.	 Si la violencia y los conflictos separan y crean vacíos de comunica-
ción entre las partes, la pedagogía para la reconciliación apunta a 
acercarlas, a permitir escuchar los unos y unas a otros y otras.

2.	 Si la violencia y los conflictos han impedido articular las intenciones 
y no se reconoce a los antiguos adversarios, la pedagogía para la re-
conciliación invita a comunicar de manera congruente y noviolenta, 
para recuperar la capacidad de escuchar empáticamente y expresarse 
de forma auténtica.

3.	 Si la violencia y los conflictos enredan las relaciones y dificultan ver 
formas alternativas de relacionarse, la pedagogía para la reconcilia-
ción ayuda a reconocerse como potenciales facilitadores de pro-
blemas propios, a empoderarse y apreciar que los seres humanos 
tienen la capacidad para juntos identificar nuevos cursos de acción.

4.	 Estos re-encuentros, o llamados a recordar la humanidad común, no 
pueden limitarse a enganchar a las antiguas partes en conflicto a tra-
vés de la razón ni de forma puramente analítica. Las estéticas de la 
transformación personal, colectiva e institucional requieren el cam-
bio social metafórico, auditivo y cíclico, y por lo tanto pedagogías 
y didácticas afectivas que apunten a con-mover de manera integral. 

5.	 Aunque el marco institucional de la reconciliación no hace alusión 
directamente a la pedagogía, en el desarrollo de las instituciones del 
SIVJRNR se hace explícita la necesidad de diseñar e implementar 
pedagogías de verdad y de reconciliación. Este es un nicho de gran 
relevancia para la educación para la paz y debe ser aprovechado a 
cabalidad para la construcción de una paz estable y duradera.

6.	 Las artes son un elemento central de las reconciliaciones, pues el 
lenguaje y el oficio metafórico de los y las artistas son –a su vez– el 
lenguaje y el oficio de los actores y actrices de construcción de mu-
chas paces y reconciliaciones. Las artes permiten que los y las artistas 
se mantengan en contacto con su pulso o vida interior y, cuando las 
comparten, permiten participar a otros y otras de sus procesos inter-
nos y pertenecientes a las comunidades que no solo han sufrido, sino 
que también se curan colectivamente. Su sanación inspira y transfor-
ma también a la comunidad.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

26

El cambio que se observa, se escucha y se palpa en las prácticas artísticas 
mencionadas debe ser amplificado, como ondas. En Colombia se tiene una 
oportunidad invaluable para que el Acuerdo Final se traduzca en muchas re-
conciliaciones, pues, aunque sean imperfectas como el canto del amor, son 
como el aire que mantiene viva el alma. Desde el diario y artístico quehacer, 
todos y todas podemos hacer las paces.

Referencias

Abad, Daniela (2019), En entrevista con Josefina Echavarría, en Medellín, Colombia, 5 de 
marzo de 2019. 

Abad, Héctor (2006), El Olvido que Seremos, Colombia: Planeta. 
Acuerdo Final (2016), Acuerdo final para la terminación del conflicto y la construcción 

de una paz estable y duradera, Colombia: Oficina del Alto Comisionado para la 
Paz. Disponible en: http://www.altocomisionadoparalapaz.gov.co/procesos-y-
conversaciones/Documentos%20compartidos/24-11-2016NuevoAcuerdoFinal.pdf 
[4 de julio de 2019].

Arias, Gerson (2016), “Contexto Histórico: Lecciones Aprendidas para la Paz”, en 
Diplomado Paz a la Acción, Colombia: Escuela Superior de Administración Pública. 

ARN [Agencia para la Reincorporación y la Normalización] (2019), “ARN Bajo Magdalena 
Medio”, en Foro Construcción de Paz y Reconciliación, Colombia: Universidad 
Cooperativa de Colombia. 

Bouvier, Virginia (2014), “Innovative Approaches in the Colombian Peace Process”, en 
Mediation Perspectives, Suiza: Center for Security Studies. 

Bouvier, Virginia (2016), El Género y el Papel de las Mujeres en el Proceso de Paz de Colombia, 
Estados Unidos: ONU Mujeres. 

Bueno, María Angélica (2017), “Políticas públicas de reconciliación: Un reto posible en la 
construcción y la sostenibilidad de la paz en Colombia”, en Análisis Político, núm. 90, 
Colombia: Universidad Nacional de Colombia. 

Cairo, Heriberto et al. (2018), “‘Territorial Peace’: The Emergence of a Concept in 
Colombia’s Peace Negotiations”, en Geopolitics, vol. 23, núm. 2, Inglaterra: Taylor and 
Francis. DOI: 10.1080/14650045.2018.1425110 Disponible en: https://doi.org/10.
1080/14650045.2018.1425110 [4 de julio de 2019].

Carta a una Sombra (2015), Documental, directores: Daniela Abad y Miguel Salazar, 
Colombia: Producciones La Esperanza y Caracol Televisión. 

CEV [Comisión de la Verdad] (2019a), 21 claves para conocer a la Comisión de la Verdad, 
Colombia: Comisión de la Verdad. Disponible en: https://comisiondelaverdad.co/
participe/preguntas-frecuentes [4 de julio de 2019].

CEV [Comisión de la Verdad] (2019b), Lineamientos Metodológicos Escuchar, Reconocer, 
y Comprender Para Transformar, Colombia: Comisión de la Verdad. Disponible 
en: https://comisiondelaverdad.co/images/zoo/publicaciones/archivos/comision-
verdad-lineamientos-metodologicos-2019-01-18.pdf [4 de julio de 2019].

CEV [Comisión de la Verdad] (2019c), Cuatro preguntas clave para entender el papel del 
arte y la cultura en la comprensión del conflicto, Colombia: Comisión de la Verdad. 



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

27

Disponible en: https://comisiondelaverdad.co/actualidad/noticias/cuatro-preguntas-
clave-para-entender-el-papel-del-arte-y-la-cultura-en-la-comprension-del-conflicto-
armado [4 de julio de 2019].

CNMH [Centro Nacional de Memoria Histórica] (2013), ¡Basta ya! Colombia: Memorias 
de guerra y dignidad, Colombia: Centro Nacional de Memoria Histórica. 

Comins, Irene (2015), “De víctimas a sobrevivientes: la fuerza poiética y resiliente del 
cuidar”, en Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 67, México: Universidad 
Autónoma del Estado de México. DOI: 10.29101/crcs.v0i67.2181 Disponible en: 
https://doi.org/10.29101/crcs.v0i67.2181 [4 de julio de 2019].

Cremin, Hilary y Archer, Tim (2018), “Transrational Education: Exploring Possibilities for 
Learning About Peace, Harmony, Justice and Truth in the Twenty First Century”, en 
Echavarría, Josefina et al. [eds.], Transrational Resonances: Echoes to the Many Peaces, 
Inglaterra: Palgrave Macmillan. 

Daşlı, Güneş et al. (2018), Peace and Gender: The Colombian Peace Process, Turquía: 
Research Center for Peace, Democracy and Alternative Politics.

Defensoría del Pueblo (2019), Homicidios de Líderes Sociales y Defensores de Derechos 
Humanos, Colombia: Defensoría del Pueblo. Disponible en: http://www.defensoria.
gov.co/es/public/contenido/7399/Homicidios-de-l%C3%ADderes-sociales-y-
defensores-de-DDHH.htm [4 de julio de 2019].

Dietrich, Wolfgang (2012),  Interpretations of Peace in History and Culture, Inglaterra: 
Palgrave Macmillan.

Dietrich, Wolfgang (2013), Elicitive Conflict Transformation and the Transrational Turn in 
Peace Politics, Inglaterra: Palgrave Macmillan.

Dietrich, Wolfgang (2017), Elicitive Conflict Mapping, Inglaterra: Palgrave Macmillan.
Du Toit, Faine (2018), When Political Transitions Work: Reconciliation as Interdependence, 

Estados Unidos: Oxford University Press. 
Echavarría, Josefina (2010), In/Security in Colombia: Writing Political Identities in the 

Democratic Security Policy, Inglaterra: Manchester University Press.
Echavarría, Josefina (2015), “Die Kunst des Social Healing in Kolumbien”, en 

Polylog:  Zeitschrift für interkulturelles Philosophieren, núm. 34, Viena: Wiener 
Gessellschaft für Interkulturelle Philosophie.

Echavarría, Josefina (inédito), Diario de Investigación.
Echavarría, Josefina et al. (2019), Wahlen und Weichenstellungen in Lateinamerika 2018: 

Eine länderspezifische Analyse, Austria: Universidad de Viena e Instituto Austriaco para 
América Latina.

Enslin, Penny y Ramírez-Hurtado, Carmen (2013), “Artistic Education and the Possibilities 
for Citizenship Education”, en Citizenship, Social and Economics Education, vol. 12, 
núm. 2, Inglaterra: Sage. 

Escobar, Arturo (2014), Sentipensar con la tierra: nuevas lecturas sobre desarrollo, territorio 
y diferencia, Colombia: Ediciones Universidad Autónoma Latinoamericana 
(UNAULA).

Forastelli, Fabricio (2015), “Filosofía para hacer las paces: un esbozo biográfico-intelectual 
de Vicent Martínez Guzmán”, en Revista Interdisciplinar de Direitos Humanos, núm. 4, 
Brasil: Observatório de Educação em Direitos Humanos.

Fundación Pares (2018), Cómo va la paz: La reestructuración unilateral del Acuerdo de Paz, 
Colombia: Fundación Pares. Disponible en: https://pares.com.co/2018/11/27/
como-va-la-paz-la-reestructuracion-unilateral-del-acuerdo-de-paz/ [4 de julio de 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

28

2019].
Goebertus, Juanita (2016), “Víctimas”, en Diplomado Paz a la Acción, Colombia: Escuela 

Superior de Administración Pública. 
Gomez-Suárez, Andrei (2017), “Peace Process Pedagogy: lessons from the no-vote victory 

in the Colombian peace referendum”, en Comparative Education, vol. 53, núm. 3. 
DOI: 10.1080/03050068.2017.1334425 Disponible en: https://doi.org/10.1080/0
3050068.2017.1334425 [4 de julio de 2019].

Hancock, Landon y Mitchell, Christopher [eds.] (2007), Zones of Peace, Estados Unidos: 
Kumarian Press.

Hernández, Esperanza (2019), Del limbo al acuerdo final de paz. El proceso de paz entre el 
Gobierno Santos y las Farc–EP, Colombia: Universidad Autónoma de Bucaramanga. 

Hernández, Esperanza [ed.] (2018), Educación para la Paz y Procesos de Paz, Colombia: 
Universidad de la Salle. 

Jaramillo, Sergio (2016), “Prólogo: La Imaginación para la Paz”, en Lederach, John Paul, La 
Imaginación Moral, Colombia: Semana Libros.

JEP [ Jurisdicción Especial para la Paz] (2019), “Jurisdicción Especial para la Paz”. Disponible 
en: https://www.jep.gov.co/Paginas/JEP/Jurisdiccion-Especial-para-la-Paz.aspx [4 de 
julio de 2019].

Jiménez Robles, Juan Manuel (2016), “On Forgiveness and Reconciliation in post-conflict 
societies: A Philosophical Perspective”, en Revista Interdisciplinar de Direitos Humanos, 
vol. 4, núm. 2, Brasil: Observatório de Educação em Direitos Humanos.

Koppensteiner, Norbert (2018), “Transrational Methods of Peace Research: The Researcher 
as (Re)source”, en Echavarría, Josefina et al. [eds.], Transrational Resonances: Echoes to 
the Many Peaces, Inglaterra: Palgrave Macmillan.

Kroc Institute (2018), Second Kroc Institute Report Shows Steady Progress of Peace Accord 
Implementation in Colombia, Colombia: Kroc Institute for International Peace Studies. 
Disponible en: https://kroc.nd.edu/news-events/news/second-kroc-institute-report-
shows-steady-progress-of-peace-accord-implementation-in-colombia/ [4 de julio de 
2019].

Lederach, John Paul (1995), Preparing for Peace: Conflict Transformation Across Cultures, 
Estados Unidos: Syracuse University Press.

Lederach, John Paul (2016), La Imaginación Moral: El arte y el Alma de la Construcción de 
la Paz, Colombia: Semana Libros. 

Lederach, John Paul y Lederach, Angela Jill (2014), Cuando la Sangra y los Huesos Claman: 
Travesías por el paisaje sonoro de la curación y la reconciliación, País Vasco: Asociación 
de Investigación por la Paz Gernika Gogoratuz. 

Leiner, Martin y Flämig, Susan (2012), “Reconciliation in the Middle of Dispute”, en Leiner, 
Martin y Flämig, Susan [eds.], Latin America between Conflict and Reconciliation, 
Alemania: Vandenhoeck & Ruprecht.

Martínez Guzmán, Vicent (2001), Filosofía para hacer las paces, España: Icaria.
Martínez Guzmán, Vicent (2005), Podemos Hacer las Paces. Reflexiones éticas tras el 11-S y el 

11-M, España: Desclée de Brouwer. 
Martínez Guzmán, Vicent et al. (2009), “La nueva agenda de la filosofía para el siglo XXI: 

los estudios para la paz”, en Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, número especial 
de aniversario IA, México: Universidad Autónoma del Estado de México. 



Josefina Echavarría-Álvarez.  
 Pedagogías para la reconciliación: prácticas artísticas para hacer las paces en Colombia

29

Más Arte, Más Paz (2019), “Calendario 2019”, Colombia: Más Arte, Más Paz. 
Mouly, Cecile y Hernández, Esperanza [eds.] (2019), Civil Resistance and Violent Conflict in 

Latin America. Mobilizing for Rights, Inglaterra: Palgrave Macmillan. 
Muñoz, Francisco (2006), “La Paz Imperfecta en un Universo en Conflicto”, en Dietrich, 

Wolfgang et al. [comps.], Schlüsseltexte der Friedensforschung/ Key Texts of Peace Studies 
/ Textos Claves de la Investigación para la Paz, Austria: Lit.

Murphy, Jenny (2018), “Elephant Watering (W)hole: Transrational Learning Spaces”, en 
Echavarría, Josefina et al. [eds.], Transrational Resonances: Echoes to the Many Peaces, 
Inglaterra: Palgrave Macmillan.

Museo Nacional de Colombia (2019), Fragmentos: Espacio de Arte y Memoria, Colombia: 
Museo Nacional de Colombia. Disponible en: http://www.museonacional.gov.co/
micrositios1/Fragmentos/index.html#section-practicing-areas [4 de julio de 2019].

Paffenholz, Thania (2015), “Unpacking the local turn in peacebuilding: a critical assessment 
towards an agenda for future research”, en Third World Quarterly, vol. 36, núm. 5, 
Inglaterra: Taylor and Francis. DOI: 10.1080/01436597.2015.1029908 Disponible 
en: https://doi.org/10.1080/01436597.2015.1029908 [4 de julio de 2019].

Paris-Albert, Sonia (2017), “Filosofía para hacer las paces con niñas y niños. Un estímulo 
para la creatividad”, en Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 75, México: 
Universidad Autónoma del Estado de México.

Peace Insight (2017), Understanding the implementation of the Colombian peace agreement: 
the Kroc Institute Report, Inglaterra: Peace Direct. 

Peña, Luis (2019), “Paz Territorial: Conectando Imaginación Moral e Imaginación 
Geográfica”, en Working Papers CAPAZ, núm. 5, Colombia: CAPAZ Instituto 
Colombo-Alemán para la Paz.

Rettberg, Angelika y Ugarriza, Juan (2016), “Reconciliation: A comprehensive 
framework for empirical analysis”, en Security Dialogue, vol. 6, núm. 
47. DOI: 10.1177/0967010616671858 Diponible en: https://doi.
org/10.1177%2F0967010616671858 [4 de julio de 2019].

Salcedo, Doris (2018), “Una Polifonía de Voces”, en Revista Arcadia, Colombia: 
Publicaciones Semana. 

Sánchez, Gonzalo (2019), “La guerra en tres actos”, en Semana Online. Disponible en: 
https://www.semana.com/opinion/articulo/la-guerra-en-tres-actos-columna-de-
gonzalo-sanchez/619401# [4 de julio de 2019].

Semana (2019), “Jesús Abad Colorado inaugura ‘El testigo’, su exposición más ambiciosa”, 
en Semana Online. Disponible en: https://www.semana.com/cultura/articulo/
jesus-abad-colorado-inaugura-su-exposicion-el-testigo-en-el-museo-claustro-de-san-
agustin/587578 [4 de julio de 2019].

Sierra, Yolanda (2019), “Yolanda Sierra: “El arte y la cultura contribuyen a la justicia 
restaurativa”, en El Espectador, Colombia. Disponible en: https://www.elespectador.
com/colombia2020/justicia/jep/yolanda-sierra-el-arte-y-la-cultura-contribuyen-la-
justicia-restaurativa-articulo-857844 [4 de julio de 2019].

The Smiling Lombana (2018), Documental, directora Daniela Abad, Colombia: 
Producciones La Esperanza. 

UBPD [Unidad de Búsqueda de Personas Dadas por Desaparecidas] (2019a), “Acerca de 
la UBPD”. Disponible en: https://www.ubpdbusquedadesaparecidos.co/acerca-de-la-
busqueda/ [4 de julio de 2019].



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol.27, 2020, Universidad Autónoma del Estado de México

30

UBPD [Unidad de Búsqueda de Personas Dadas por Desaparecidas] (2019b), “Pedagogía”. 
Disponible en: https://www.ubpdbusquedadesaparecidos.co/pedagogia/ [4 de julio 
de 2019].

Universidad Nacional de Colombia (2019), “El Testigo: Memorias del conflicto armado 
colombiano en el lente y la voz de Jesús Abad Colorado”. Disponible en: http://
patrimoniocultural.bogota.unal.edu.co/eventos/article/el-testigo-memorias-del-
conflicto-armado-colombiano-en-el-lente-y-la-voz-de-jesus-abad-colorado.html [4 de 
julio de 2019].

Josefina Echavarría Álvarez. Doctora en Paz, Conflictos y Democracia por la 
Universitat Jaume I de Castellón, España. Co-Directora del Centro de 
Investigación de Paz y Conflictos InnPeace de la Universidad de Innsbruck, 
Austria. Profesora Visitante en el Instituto Kroc de Estudios Internacionales de 
Paz, Universidad de Notre Dame, Estados Unidos. Líneas de Investigación: 
reconciliación, educación y construcción de paz; subjetividad, migración e 
(in)seguridad; análisis y mapeo elicitivo de conflictos; género y paz. Publi-
caciones recientes: Echavarría Álvarez, Josefina y Koppensteiner, Norbert 
(2019), Mediation und Elizitive Konflikttransformation, Alemania: Verlag 
Österreich; Echavarría Álvarez, Josefina and Cremin, Hilary (2019), “Educa-
tion for territorial peace in Colombia: What role for transrational peace?”, 
en Journal of Peace Education, Inglaterra: Taylor & Francis; Echavarría Ál-
varez, Josefina y Rojas, Erika Julieta (2018), “Sexualidad y reconocimiento 
como apuestas a la transformación de la seguritización en El Salvador: una 
reflexión transracional”, en Organicom, vol. 15, núm. 28, Brasil: Universidade 
de Sao Pablo/ Gestcorp.


