~.CONVERGENCIA
=9
“\__REVISTA DE CIENCIAS SOCIALES

- https://doi.org/10.29101/cres.v27i0.12545

Los Estudios Post-Coloniales y la Filosofia para
la Paz: un enfoque comparativo

Post-Colonial Studies and Philosophy for Peace:
A Comparative Approach

Sidi M. Omar ® https://orcid.org/0000-0003-3484-8563

Universitat Jaume I de Castellon, Esparia, omars@uji.es

Abstract: The article seeks to propose a dialogue between post-colonial
studies, which represent a critical approach that aims to address the multiple
effects of colonialism within (post)colonial cultures, and the proposals of
Philosophy for Peace expounded by Vicent Martinez Guzmén. The objective
of this comparative approach is to examine the possible concurring points
between the two projects as well as their respective contributions with a
view to promoting cultures for peace and intercultural dialogue. Apart from
their criticism to hegemonic systems of knowledge and their associated
forms of violence, both projects also carry out a reconstructive task by
proposing an education for peace that secks to reconstruct the normative
horizon that makes explicit our competences to make peace(s) and increases
peaceful coexistence in a world that is becoming increasingly globalized and
interrelated.

Key words: colonialism, culture for peace, modernity, philosophy, post-
colonial studies.

Resumen: El articulo trata de proponer un didlogo entre los Estudios
Post-coloniales, los cuales representan un enfoque critico que pretende
abordar los multiples efectos del colonialismo en el seno de las culturas
(post)coloniales, y las propuestas de la Filosofia para la Paz promovida por
Vicent Martinez Guzmén. El objetivo de esta aproximacién comparativa
es examinar los posibles puntos de encuentro entre los dos proyectos, asi
como sus respectivas aportaciones con miras a la promocion de culturas
para la paz y la interculturalidad. Aparte de su critica a los sistemas de saber
hegeménicos y las violencias que generan, los dos proyectos también realizan
una tarea reconstructiva, haciendo hincapié en proponer una educacién para
la paz que trata de reconstruir el horizonte normativo que explicite nuestras
competencias para hacer las paces ¢ incrementar la convivencia pacifica en
un mundo que cada vez se estd haciendo mds globalizado ¢ interrelacionado.

Recepcion:

23/05/19 Palabras clave: colonialismo, cultura para la paz, Estudios Post-coloniales,
B filosofia, modernidad.

Aprobacién:

10/11/19

¢-ISSN 2448-5799, UAEM, vol. 27, 2020, 12545



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 27,2020, Universidad Auténoma del Estado de México

Introduccién

De entrada, es de notar que el didlogo entre estos dos proyectos ya habia
empezado precisamente hace mas de una década, cuando Vicent Martinez
Guzmén publicé en 2001 su articulo “Paz, Culturas ¢ Identidades Civiliza-
doras: ;Valores Universales o Particularismos?” (Martinez Guzman, 2001).
En su articulo, el autor presenta e incorpora la “perspectiva post-colonial”
en la reflexién filoséfica que se hace desde la Filosofia para la Paz, en el mar-
co de la Cdtedra Unesco de Filosofia para la Paz, de la Universitat Jaume I
de Castellén.

Es cierto que los Estudios Post-coloniales y la Filosofia para la Paz
representan dos enfoques bastante diferentes en lo relativo a sus puntos de
partida, herramientas analiticas y objetos de estudio. Sin embargo, como
vamos a exponer a lo largo de este articulo, comparten ciertos intereses
analiticos y preocupaciones normativas, respecto a la conceptualizacion y
reconstruccién de las relaciones humanas de manera constructiva y pacifica.

Al criticar los discursos (neo)coloniales y las diversas formas de violen-
cia que generan, los Estudios Post-coloniales pretenden plantear posibles
alternativas para concebir y promover unas relaciones humanas basadas en el
didlogo vy la interculturalidad. Por su parte, la Filosofia para la Paz propone
una reconstruccién normativa de las competencias humanas para hacer las
paces y transformar los conflictos de forma creativa y pacifica.

Los Estudios Post-coloniales también analizan y ponen al descubier-
to el eurocentrismo de los discursos y los sistemas de saber y racionalidad
occidentales que han servido —y siguen sirviendo— para justificar practi-
cas coloniales y neocoloniales. Ademads, en el contexto de su critica de la
hegemonia epistemolégica de los sistemas europeos de saber, los Estudios
Post-coloniales centran sus andlisis en el proyecto moderno occidental y su
vinculo con la historia y la préctica del colonialismo. Por su parte, como se
verd a continuacion, la Filosofia para la Paz se preocupa por examinar criti-
camente ¢l legado cientifico y epistemoldgico de la modernidad occidental,
sobre todo en lo que se refiere a los usos unilaterales de la racionalidad y su
estrecha relacidn con el poder colonial y otras formas de dominacién.

En definitiva, los dos proyectos tienen un especial interés en investigar
todas las formas de violencia, sea fisica (directa, estructural o institucional)
o discursiva (cultural), y presentar alternativas basadas en la construccién
de culturas para la paz y la interculturalidad. Ademds de exponer los ele-
mentos clave de estos dos proyectos, el intento de ponerlos en un didlogo
también podria permitir que dichos proyectos se interpelaran mutuamente,
enriqueciendo sus enfoques analiticos y criticos.

2



Sidi M. Omar. Los Estudios Post-Coloniales y La Filosofia Para La Paz: un enfoque comparativo

Los Estudios Post-coloniales

Los Estudios Post-coloniales’ se refieren a un 4rea de estudio importante de
los estudios literarios y culturales que desarrollaron en la década de 1980. Se
centran particularmente en investigar la relacion intima entre la cultura y la
politica, destacando asi las interrelaciones entre ciertas formas culturales y
practicas politicas ¢ histéricas (Omar, 2008: 228). Una caracteristica clave
de los Estudios Post-coloniales consiste en su énfasis en revelar los intereses
que subyacen en la produccion del saber e introducir una critica de oposicién
que resalta e intenta recuperar la amplia gama de los “saberes subyugados”
(Foucault, 1980: 82) de los pueblos “descolonizados”

También investigan las relaciones estructurales de dominacién y discri-
minacidn que se expresan, se manifiestan, se constituyen y se legitiman eny a
través de los discursos. En su andlisis discursivo de la dominacién ideoldgica,
los Estudios Post-coloniales se centran en la “hegemonia” que se produce no
solo mediante la fuerza fisica, sino también a través de la sumisién (consenti-
miento) consensuada de los dominados y dominadas (Gramsci, 1971: 268).

La condicién de hegemonia se perpetia por la intervencién activa
de un amplio abanico de “aparatos ideoldgicos del Estado” (Althusser,
1971:144), que incluyen la educacién, la religion, el derecho, los medios de
comunicacidn, etcétera.

Un ejemplo paradigmatico de la critica post-colonial es la obra Orien-
talismo de Edward Said, de 1978, que comtinmente se considera como el
principal catalizador y punto de referencia para la teorfa post-colonial
(Gandhi, 1998: 23) y los Estudios Post-coloniales. Apoyandose en el post-
estructuralismo francés, en particular en los trabajos de Michel Foucault,
Said se propuso analizar una gama de representaciones europeas de las cul-
turas orientales del siglo XIX: obras de gedgrafos, historiadores, viajeros y
antropélogos, asi como obras literarias y memorias.

Su objetivo era resaltar las formas del saber que actuaban en connivencia
con la historia del colonialismo europeo. En resumen, para Said, el orienta-
lismo no era solo un estudio académico sobre “Oriente”, sino también un
discurso que, a través de la complicidad de los sistemas del saber europeo
con el poder politico, contribuia al control colonial y la subyugacién de
“Oriente”. Dicho de otra forma, el orientalismo era una forma de violencia
epistémica o cultural en consonancia con la terminologfa de Peace Research,
ola Investigacion para la Paz, como veremos a continuacion.

1 Cabria notar que a lo largo de este articulo usaré el término “post-colonial” con guion
para enfatizar su aspecto critico mds que cronoldgico, que indica usualmente la forma que
no lleva guion.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 27,2020, Universidad Auténoma del Estado de México

La Filosofia para la Paz

La Filosofia para la Paz, como hemos sefialado antes, es la propuesta filoséfica
promovida por Vicent Martinez Guzman (2001), cuyos elementos claves se
recogen en su libro Filosofia para hacer las Paces. En su conjunto, el libro es
una contribucién original a los Estudios y la Investigacién de/para la Paz
desde una perspectiva filoséfica especificamente transmoderna y trans-
kantiana. Presenta una aproximacién novedosa a la temdtica de paz intro-
duciendo un “giro epistemoldgico’, cuyos ejes principales se expondrdn mds
adelante. En sintesis, esta propuesta presenta a la Filosofia para la Paz como
un compromiso publico de la filosofia, asi como un proyecto critico que pre-
tende reconstruir las competencias humanas para hacer las paces y construir
culturas de/para la paz, basadas en el reconocimiento mutuo.

Lo que es importante notar, en este contexto, es que la paz no se ve de
modo singular, sino en el marco del explicito intento de recuperar la plu-
ralidad y la diversidad de las concepciones, que implican las diferentes mane-
ras culturales de hacer la paz, hablando asi de paces. En lineas generales, las
propuestas de la Filosofia para la Paz abarcan el intento de proponer nuevas
formas de concebir las relaciones internacionales, el desarrollo, la accién
humanitaria y la cooperacién. También plantea la problematica de los estu-
dios de post-desarrollo, asi como el post-colonialismo y las aportaciones de
los estudios de género, y presenta un andlisis de los derechos humanos, el
derecho a la diferencia y a la interculturalidad, y el derecho a la hospitalidad
y la interlocucién.

Los fundamentos de esta propuesta filoséfica, como indica su nombre,
giran en torno a los temas de filosofia y paz y su interrelacién. Se propone en
este sentido, y de modo sencillo, que la filosofia representa “el conjunto de
capacidades humanas de pedirnos y darnos razones o expresar sentimientos
por lo que hacemos a nosotros mismos y a la naturaleza” (Martinez Guzmdn,
2001:16).

A partir de la premisa de que la razén humana es una capacidad que los
seres humanos tenemos en comun y que hace posible, utilizando argumentos,
ir mas alla del punto de vista particular, la propuesta filoséfica de Martinez
Guzman define la filosoffa como el uso auténomo de la razén que permite
que nos pidamos responsabilidades directamente a nosotros mismos por lo
que nos hacemos entre nosotros y a la naturaleza. En definitiva, la filosofia se
concibe como una actividad humana caracterizada por tener ganas de saber
lo que nos hacemos unos a otros/as y a la naturaleza.



Sidi M. Omar. Los Estudios Post-Coloniales y La Filosofia Para La Paz: un enfoque comparativo

El hilo conductor de esta propuesta seria la elaboracién de una
fenomenologia comunicativa (Martinez Guzman, 2001: 205), entendida

como el estudio de la experiencia de lo que nos hacemos unos a otros/as
a través de lo que nos decimos sobre lo que nos hacemos. Se trata de ver c6mo
los seres humanos utilizamos las palabras en nuestras experiencias de comu-
nicacién en las cuales nos pedimos y damos razones por lo que nos decimos y
nos hacemos unos seres humanos a otros y otras.

En este contexto, la Filosofia para la Paz pone especial énfasis en la
dimension performativa del lenguaje, la cual nos hace comprender que todo
decir es hacer asumiendo la responsabilidad de lo que nos hacemos unos a
otros/as y dejando abierta la posibilidad de pedirnos cuentas por lo que nos
hacemos. Dado que los seres humanos no somos sujetos abstractos, formamos
una “comunidad discursiva” donde la libertad comunicativa no es una mera
libertad subjetiva, sino sometida a la intersubjetividad por la cual mutua-
mente estamos dispuestos a responder practicamente por lo que hacemosy
decimos y callamos. Estas caracteristicas forman parte de nuestra condicién
humana, y por este motivo queda muy claro que los seres humanos podemos
pedirnos cuentas por lo que hacemos unos a otros y a la naturaleza.

Segun la Filosofia para la Paz, desde esta perspectiva comunicativa
performativa, los lazos sélidos inherentes a cualquier acto de comunicacién
son la expresion bésica de la solidaridad, la cual se entiende, en este sentido,
no como algo afiadido alas relaciones humanas, sino una caracteristica bésica
de cualquier tipo de interaccién cuando se ven las acciones humanas desde
lo que nos hacemos unos a otros/as, los compromisos que asumimos y las
responsabilidades que ejercemos. La violencia, por tanto, comienza con la
ruptura de la solidaridad “originaria” en todas las interacciones humanas,
porque rompe la confianza bésica en cualquier acto de habla, negando asi la
capacidad de interlocucion (Martinez Guzmadn, 2001: 110).

La alternativa que propone la Filosofia para la Paz, en general, pasa por
la recuperacién de una ética minima planetaria que reconstruya los minimos
morales que tienen en comun los diferentes mundos de la vida, y que se dan
dentro de las estructuras generales de estos mundos de vida. Es decir, se basan
en la capacidad de desarrollar las culturas autéctonas, las propias culturas, los
propios sistemas de socializacién y de construccidn de la personalidad indi-
vidual. Los valores minimos de esta ética minima planetaria son, en parte, la
necesidad de ajustar las relaciones humanas de manera que todo ser humano
o colectividad pueda dejar oir su voz o su silencio en aquello que les afecte y
tenga el derecho a la palabra.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 27,2020, Universidad Auténoma del Estado de México

Respecto al tema de la paz, la Filosofia para la Paz desempena un rol
reconstructivo de los propios Estudios para la Paz? el cual consiste en un
intento de realizar una reconstruccién de las intuiciones que sobre la idea de
paz tenemos los seres humanos en la préctica de nuestras relaciones. En este
proceso reconstructivo, desde la perspectiva de una fenomenologia comu-
nicativa a la cual nos hemos referido antes, la Filosofia para la Paz parte del
mundo en donde vivimos —e/ mundo de la vida— y de las intuiciones que
tenemos de cdmo hacemos las cosas.

La reconstruccién racional de este saber indica un horizonte normativo
de cdmo deberiamos bhacer las cosas para transformar nuestros conflictos con
miras a la idea de paz. Es decir, es una reconstruccion de las posibilidades que
tenemos de hacer las cosas de una u otra manera. Es de notar que este punto
de partida, cuyo trasfondo u horizonte es el mundo de la vida de nuestras
relaciones, supone el reconocimiento de posibilidades de actuacién de los
seres humanos: la atencién a nuestras potencialidades, a nuestras aptitudes y
a nuestras competencias.

La Filosofia para la Paz entonces tendrd una funcidn reconstructiva de
las competencias humanas para vivir en paz; es decir, la Filosofia para la Paz
consiste en “una reconstruccion normativa de las competencias de los seres
humanos para hacer las paces, con atencién vigilante a las razones y senti-
mientos que se expresan desde las diferentes investigaciones para la paz”
(Martinez Guzmdn, 2001:24). Lo importante es que la reconstruccién de
las competencias para hacer las paces supone un compromiso politico con la
potenciacién o empoderamiento de aquellos colectivos a quienes se les
niegan sus capacidades y con el reconocimiento de sus identidades como
seres humanos y colectivos.

Los puntos de encuentro entre los dos proyectos
El compromiso priblico y la responsabilidad de la labor intelectual

Como hemos indicado anteriormente, la reconstruccién de las competencias
humanas para hacer las paces, que se hace desde la Filosofia para la Paz, con-
lleva un compromiso politico con la potenciacién de aquellos colectivos a

2 Los Estudios para la Paz abordan temas como ¢l de la agresion y la violencia directa que
incluye la guerra; la violencia estructural con reflexiones sobre las necesidades bésicas, el
desarrollo, la pobreza, y la justicia social; y la violencia cultural que incluye las legitimaciones
discursivasy, en general, simbdlicas de las violencias estructural y directa (Martinez Guzman,
2001: 61).



Sidi M. Omar. Los Estudios Post-Coloniales y La Filosofia Para La Paz: un enfoque comparativo

quienes se les niegan sus capacidades, y el reconocimiento de sus identidades
como seres humanos y colectivos. Esto quiere decir que la posicién de esta
filosofia sigue siendo una preocupacion por la emancipacién o el empodera-
miento de los excluidos/as, matizada por una discusion seria de todas estas
otras alternativas. Sobre la base de dichas reflexiones, la Filosofia para la Paz
hace especial hincapié¢ en realizar una reconstruccién conceptual del papel
de la filosofia y de su “occidentalidad’, pretendiendo convertir su orgullo en
responsabilidad y compromiso con los excluidos/as tantas veces en nombre
de la racionalidad europea que se pretende universal.

La conciencia de la identidad europea, por lo tanto, no se propone
como un prejuicio etnocéntrico, sino como una responsabilidad y un com-
promiso universal que no ha de finalizar mientras quede un solo ser humano
que “no pueda adoptar la actitud de dar razones de lo que hace y exigir
razones de lo que se le hace” (Martinez Guzmdn, 2001: 18). De la propia
concepcidn de la filosofia como el uso auténomo de la racionalidad para
todos los seres humanos se sigue el compromiso publico de los filésofos con
la demanda de razones de por qué nos hacemos lo que nos hacemos y la inda-
gacién de si podriamos hacernos las cosas de otra manera, hasta que no quede
ningun ser humano sin el reconocimiento de esta racionalidad.

Desde el punto de vista post-colonial, se afirma que los intelectuales
en general, y por su propia profesién y posicionamiento social, tienen una
responsabilidad enorme hacia su entorno histérico, cultural y social. Said
(1978: 10) sostiene que:

No one has ever devised a method for detaching the scholar from the circumstances

of life, from the fact of his involvement (conscious or unconscious) with a class, a set

of beliefs, a social position, or from the mere activity of being a member of a society.

Queda claro entonces que la supuesta neutralidad de la labor intelectual
es un mero mito que ha sido utilizado siempre para justificar muchas formas
de exclusion y dominacién. Lo que se defiende, ademds, es que las teorfas
no solo representan una realidad sino también contribuyen a crearla, y, por
consiguiente, son intrinsecamente politicas en este sentido. En el marco de
afirmar la mundanidad de la labor intelectual, los Estudios Post-coloniales
declaran abiertamente su compromiso con su realidad politica y socio-
econdmica, a saber: la realidad de los marginados, las oprimidas y los subal-
ternos o “los condenados de la tierra”, como decia Fanon (1999).

Representan asi un proyecto bdsicamente critico, intervencionista y
subversivo que estd comprometido no solo con la investigacidn, sino también
con la transformacién politica, social y cultural de su drea de investigacion.
Es de notar, sin embargo, que los Estudios Post-coloniales no se relacionan



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 27,2020, Universidad Auténoma del Estado de México

de forma discursiva con los subalternos y las subalternas simplemente como
objetos 0 campos de investigacién y conocimiento, sino como interlocutores
alos que se dirigen. Por ello, la teorfa post-colonial, en esencia, representa un
discurso dirigido 4/ otro y 4 /a otra, porque se esfuerza por crear un espacio
para las voces de aquellos y aquellas que “han sufrido la condena de la histo-
ria” (Bhabha, 1994). De este modo pretende ayudarlos no solo a resistir las
incursiones de la violencia epistémica, a la cual nos referiremos mas adelante,
sino también a tener su propia voz y obtener la aprobacién de sus saberes y
formas de vida.

La tarea critica y transformadora de la labor intelectual

Dentro del marco de su compromiso publico, ambos proyectos pretenden
también llevar a cabo su otra tarea que consiste en la critica y transfor-
macién pacifica y creativa de la realidad social, politica y cultural. Como
se verd en los dos ejemplos que analizamos a continuacién, la critica que
realizan los Estudios Post-coloniales, y en vez de acatar las categorias dadas,
constituirfa un cuestionamiento de los mismos contextos epistemolégicos
que sostienen y posibilitan esas mismas categorias.

Ademds, Cortina (2003) propone, desde la perspectiva de las éticas
aplicadas, que la tarea de la filosofia consiste en ser fundamentalmente una
hermenéutica critica. Dada su caracteristica critica, la filosofia tiene la capa-
cidad de establecer un punto critico que permite distinguir entre lo vigente
y lo vilido, y posibilita, también, potenciar el uso publico de la razén que es
fundamental en una sociedad pluralista.

Critica a la “modernidad dominadora”

Teniendo en cuenta que todos los seres humanos tenemos la capacidad de
cuestionar las razones que nos damos unos a otros sobre nuestra convivencia,
la Filosofia para la Paz concibe la filosofia como “un ejercicio critico’, con lo
cual la reflexién filoséfica seria siempre una provocacién que pone en cues-
tién las légicas que se consideran ellas mismas inexpugnables. La Filosofia
para la Paz supone en este sentido una reflexién critica sobre la modernidad
que, al dialogar con otras reflexiones y criticas a las desviaciones de la racio-
nalidad moderna, tendrd que convertirse en una filosofia transmoderna. Es
decir, tendra que ser autocritica hacia los desarrollos unilaterales de la racio-
nalidad, como lo es hacia su occidentalidad, usando todas las herramientas
intelectuales de critica. Esto si, pero sin eludir la tarea filoséfica de tener un



Sidi M. Omar. Los Estudios Post-Coloniales y La Filosofia Para La Paz: un enfoque comparativo

compromiso publico con la reivindicacién de la capacidad de dar razones y
expresar sentimientos para todos los seres humanos, asi como la funcién
critica sobre las razones que damos de porqué hacemos lo que hacemos.

En ese marco se introduce la Teoria Critica, que forma un componente
metodolégico muy importante de la Filosofia para la Paz. Como ya es sabido,
la Teoria Critica denuncia la reduccién de la racionalidad a mera racionalidad
instrumental, porque se basa en una reduccién de la nocién de observacién y
objetividad. Sitta asi lo observado en el marco social de los propios cientifi-
cos y la ampliacién de la nocién moderna de ciencia de la tradicién galileana
en el contexto de unas determinadas condiciones socioeconémicas, que han
promocionado un tipo de desarrollo industrial y no otros, y privilegiado unas
determinadas clases sociales y no otras.

La Filosofia para la Paz examina criticamente el legado cientifico y
epistemoldgico de la modernidad y su estrecha relacion con el poder colonial
que ha impuesto un determinado tipo de culturas a costa de otras. Se afirma,
por ¢jemplo, que en el siglo XIX hubo una interaccién entre colonizacién y
“misién civilizadora” (Martinez Guzmén, 2001: 105) que trataba de llevar
a los pueblos lejanos los beneficios de la educacién, del progreso y de la
ciencia, como discurso ideoldgico que enmascaraba formas mds sutiles de
dominacién.

La Filosofia para la Paz afirma también que la ciencia moderna guarda
una relacidén congénita con la nocién de desarrollo (que estdn llevando a cabo
los paises llamados desarrollados en favor de los paises denominados “subde-
sarrollados”), como una suavizacién de su alianza con el racismo, el sexismo,
el imperialismo y el colonialismo. Por lo tanto, la Filosofia para la Paz
pretende desvelar los supuestos epistemoldgicos que subyacen en el proyecto
desarrollista en todos sus aspectos econdmicos, politicos y culturales.

Desde una perspectiva multidisciplinaria, los Estudios Post-coloniales
centran su critica de la modernidad y de su racionalidad supuestamente
ilustrada en repensar el propio concepto de modernidad. Dussel (2000),
por ejemplo, examina el concepto dominante de la modernidad. Segun este
concepto, la modernidad se concibe como una emancipacion, una “salida” de
la inmadurez por medio de la razén (Kant, 2005: 21). Ademds, se presenta
como un proceso critico que da a la humanidad la posibilidad de un nuevo
desarrollo que tuvo lugar principalmente en Europa durante el siglo X VIII.
Dussel (2000) califica esta perspectiva de ser eurocéntrica, provincial y
regional, pues indica unos fenémenos intracuropeos como el punto de par-
tida de la modernidad y explica su desarrollo posterior sin hacer referencia a
cualquier otra cosa fuera de Europa.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 27,2020, Universidad Auténoma del Estado de México

Sin embargo, a pesar de su centro racional fuerte y su espiritu emanci-
pador, la modernidad conlleva también un proceso irracional con el que la
propia modernidad se ve como la justificacién de una praxis irracional de
violencia.’ Una de las bases de este proceso irracional reside en la suposicion
de que la civilizacién moderna es superior y desarrollada, y que esta superio-
ridad convierte la mejora de los pueblos y culturas “barbaras” y “primitivas”
en una obligacién moral.* Ademds, cuando los pueblos bérbaros se oponfan
a “la mision civilizadora’, la praxis moderna se veia dando justificacién al uso
de la violencia para destruir los obstéculos que impedian la modernizacion.

Como han demostrado los Estudios Post-coloniales, fueron estas contra-
dicciones inherentes a la modernidad (que fueron expuestas en el contexto
colonial) las que han llevado, de modo considerable, a la critica de la propia
racionalidad moderna que se fundamentaba en la dominacién intelectual y
material de una “naturaleza” que habia sido instrumentalizada y objetivada.
Por extensidn, los otros y otras (otras “razas’, etnicidades, mujeres, clases
trabajadoras, etcétera), que se concebian simplemente como recursos na-
turales para ser instrumentalizados y utilizados, se encontraban atrapados
dentro del mismo circulo de dominacién.

Los Estudios Post-coloniales defienden que cualquier discusién de la
modernidad que no tenga en cuenta el impacto de la experiencia colonial en
la formacién de las relaciones “modernas” de poder resulta no solo incom-
pleta, sino también ideoldgica. En definitiva, los Estudios Post-coloniales
pretenden poner de relieve la persistencia de las herencias de un pensamiento
moderno dominador en los sistemas de saber y las estructuras politicas y
socioecondmicas modernas.

3 Puede apreciarse esta contradiccion, por ejemplo, en la afirmacién de Montaigne (1967:
208) que dice que “we can call them [the non-Europeans] barbaric with respect to the
standards of our reason, but not with respect to ourselves, given that we surpass them in all
kinds of outrages”

4 Durante la era colonial, la suposicién eurocéntrica de la superioridad occidental fue
respaldada por pensadores como el propio Friedrich Hegel (1770-1831), quien elaboré
una teorfa “universal” de la historia que fue, en esencia, una teorfa de la historia curopea en
que el resto del mundo se vefa como objetos y no como sujetos. Segtin Said (1993: 168),
para Hegel, Asia y Africa eran “estiticos, despdticos e irrelevantes para la historia mundial”.
Posteriormente la teorfa de la historia de Hegel tuvo mucha influencia en la historiografia
tanto marxista como humanista.

10



Sidi M. Omar. Los Estudios Post-Coloniales y La Filosofia Para La Paz: un enfoque comparativo

Critica al eurocentrismo de la racionalidad moderna

Un tema central en el cual coinciden la Filosofia para la Paz y los Estudios
Post-coloniales es la toma de postura contra el imperialismo y el eurocentris-
mo, y el andlisis critico de las formas occidentales de producir el conocimiento
y la ciencia. Como ya hemos senalado, la Filosofia para la Paz asume el
compromiso de renunciar al orgullo etnocéntrico occidental (Martinez
Guzmdn, 2001: 16) y la ideologia del poder eurocéntrica que, tantas veces,
se ha impuesto en nombre de la racionalidad universal, y que ha resultado
opresora de otras culturas y de otras maneras de dar razones de las normas
que rigen la conducta de otros seres humanos, y de otras colectividades.

Martinez Guzmdn (2001: 76) afirma que “hemos sido los ‘indigenas’
masculinos blancos de un lugar del mundo, el Occidente del Norte, quienes
hemos modelado un tipo de saber, de conocimiento, de ciencia, que he-
mos considerado e impuesto como universal”. Esta es la razén por la cual la
Filosoffa para la Paz pretende re-conceptualizar la nocién de racionalidad
y occidentalidad que hace posible la autocritica, respecto a las aventuras y
desventuras que la propia racionalidad occidental ha ido teniendo a lo largo
de la historia. Sin embargo, esto no implica una renuncia total del uso de esa
racionalidad, porque, entonces, no habria la posibilidad de autocriticar las
desventuras eurocéntricas de la misma y, desde esta perspectiva, se les dejaria
sin razones a quienes padecen en su carne el desconcierto de los occidentales.

Desde la perspectiva post-colonial, la critica global a la modernidad do-
minadora no puede ser discutida completamente sin examinar otro elemento
constitutivo de la misma, es decir el eurocentrismo. En otras palabras, si la
experiencia colonial es constitutiva de la experiencia moderna no es posible
darse cuenta de la modernidad sin abordar este hecho, que sigue alimentan-
do muchos discursos y précticas en la actualidad.

Quijano (2007: 171) haargumentado que durante el mismo periodo en
el cual se consolidaba la dominacién colonial europea, se constituia el com-
plejo cultural conocido como modernidad/racionalidad europea. Ademas,
ya que no existe modernidad sin colonialidad (Escobar, 2007:184), es
necesario reconocer que la apropiacién por parte de Europa del calificativo
“moderno” es una pieza de la historia global de la cual una parte integral es
la historia del imperialismo europeo (Chakrabarty, 1992: 352).

La pregunta fundamental ahora es la siguiente: ¢es posible emprender una
critica de este tipo desde un espacio fuera del espacio discursivo delimitado
por el proyecto moderno occidental? Muchos parecen estar de acuerdo en
que es dificil realizar esta tarea, pues no existen espacios originarios o no

11



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 27,2020, Universidad Auténoma del Estado de México

colonizados desde los cuales se pueda hablar, incluidos los Estudios Post-co-
loniales (Venn, 2002: 51). Ademds, como argumenta Nandy (1983: xi), el
colonialismo en particular ha llevado a generalizar el concepto del Occidente
moderno de una entidad geogréfica y temporal a una categoria psicoldgica.
En su opinidn, “Occidente estd ahora en todas partes, dentro de Occidente y
fuera, en las estructuras y en la mente”.

En el contexto de esta intercalacién de historias, geografias y sistemas de
saber, sostendria que cualquier critica de la modernidad o el proyecto moderno
europeo no deberia suponer en modo alguno una regresién al particularis-
mo cultural o al etnocentrismo. Tampoco puede evitar abordar el legado
histérico y la dominacién epistemoldgica de los sistemas de saber occiden-
tales, y las formas de violencia epistémica y cultural que vienen generando.
Como sostiene Chakrabarty (2000: 16), el “pensamiento europeo es a la vez
indispensable e inadecuado para ayudarnos a reflexionar sobre las experien-
cias de la modernidad politica en las naciones no occidentales”.

Reconociendo que este pensamiento es ahora un patrimonio comidn que
nos afecta a todos y a todas, Chakrabarty (2000) mantiene que la tarea del
critico post-colonial consiste en investigar como este pensamiento podr{a
transformarse y renovarse desde sus margenes y para los intereses de estos.
Esta posicidn se hace eco de la llamada hecha por Quijano (2007: 177),
quien proponia “una descolonizacién epistemoldgica’, encaminada a prepa-
rar el camino para una nueva comunicacién intercultural y un intercambio
de experiencias como la base de otra racionalidad, que pueda legitimamente
aspirar a la universalidad.

La violencia cultural, simbdlica y epistemoldgica

En este marco de critica, la Filosofia para la Paz amplia su alcance conceptual
para poner de manifiesto la violencia estructural como categoria de andlisis,
para abordar las desigualdades que estan profundamente arraigadas en las
estructuras sociales y econdémicas. A esa introduccion de la violencia estruc-
tural, que se inserta en el marco del anélisis de la paz negativa y positiva como
alternativas a la violencia directa y estructural, se une la discusién de la vio-
lencia simbdlica més sutil y legitimadora de los dos tipos de violencia.

Esta forma de violencia se denomina también violencia cultural
(Galtung 1990), la cual estaria formada por todos aquellos discursos, sim-
bolos, metéforas, representaciones, himnos patriéticos o religiosos, que tra-
taran de legitimar bien la violencia estructural, bien la violencia directa. Se
describe también como violencia epistemolégica que lleva a “la aniquilacién

12



Sidi M. Omar. Los Estudios Post-Coloniales y La Filosofia Para La Paz: un enfoque comparativo

de otras formas de saber que se consideran femeninas, primitivas o salvajes”
(Martinez Guzmdn, 2001: 119). Desde la Filosofia para la Paz, filosofica-
mente, uno de los aspectos mds relevantes de este tipo de violencia es que
vuelve opaca la responsabilidad moral.

Como veremos mds tarde, los tedricos y tedricas post-coloniales usan
el concepto de “violencia epistémica” de formas diferentes pero interrelacio-
nadas, las cuales se centran en los efectos materiales que causa el saber en sus
sujetos y objetos. De modo general, en sus anélisis de la era de la expansién
colonial europea y sus discursos asociados, los tedricos y tedricas post-colo-
niales han resaltado la importancia de la produccién del saber (los discursos
producidos por los colonizadores sobre los colonizados) para el éxito de la
dominacién colonial.

De esta manera, analizan cémo los colonizadores llevaban a cabo una
serie de violencia epistémica en forma de unos modos de saber que posi-
bilitaban y racionalizaban la dominacién colonial desde el punto de vista
europeo, produciendo ciertas maneras de ver las “otras” sociedades y cul-
turas, cuyos legados perduran hoy en dfa (Said, 1978; Young, 1990; Spivak,
1990; Bhabha, 1983).

El lenguaje y los discursos desempenan un papel primordial en la pro-
duccién, codificacidn y el ¢jercicio de la violencia epistémica. Butler (1997:
43) pone énfasis en la palabra que no solo nombra, sino también realiza en
cierto modo lo que nombra. Es decir, la violencia epistémica ocurre cuando
la “objetividad” nominal repercute en su sujeto. Sin embargo, para que la vio-
lencia epistémica funcione se necesita un paradigma intelectual en que el otro
y la otra se ven como algo menos humano e irrevocablemente deficiente por
naturaleza. Césaire (1972) explica que los colonizadores adquieren el hébito
de ver a los colonizados como animales y empiezan a tratarlos como tales.
Esto, de hecho, es un ¢jemplo de lo que la Filosofia para Paz describe como el
hecho de hacer opaca la responsabilidad hacia los demas.

Visto desde un contexto colonial, un paradigma de este tipo surgid, en
parte, con la aparicién de las ciencias sociales, humanas y naturales que nacieron
con la [lustracion europea, que justificaban varias teorfas de “raza” y el “incues-
tionable” supuesto de la superioridad de “la raza blanca” sobre las otras.

Estas disciplinas crearon un conjunto de teorfas y conceptos que fueron
establecidos como algo normativo con el cual podrian explicarse todas las
excepciones. Esto llevé a la formacién de episternes’ dominantes, es decir,

5 En el andlisis que realiza Foucault de la dindmica de poder/saber, una episterme consiste
en el cuerpo unificado de teorfa que tiende a privilegiar unos saberes, mientras que somete
a otros relegdndolos a un estatuto inferior en su paradigma jerdrquico (McHoul y Grace,

1995).

13



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 27,2020, Universidad Auténoma del Estado de México

estructuras hegemoénicas de saber unidas al poder que aparecen como algo
evidente a sus portadores aun cuando su arqueologia ha mostrado que son
claramente construidas social e histéricamente en un contexto de dominacién
y sumision.

Segin Quijano (2007), la explotacién colonial se legitima por un
imaginario colonial que establece diferencias inconmensurables entre el
colonizador y el colonizado. Las nociones de “raza” y de “cultura” funcionan
como un dispositivo taxonédmico que genera identidades opuestas. Los colo-
nizados/as aparecen asi como el “otro de la razén’, lo cual justifica el ¢jercicio
de un poder disciplinario contra ellos y ellas por parte del colonizador. Al
igual que muestra Fanon (1999), la maldad, la barbarie y la incontinencia son
marcas “identitarias” del colonizado, mientras que la bondad, la civilizacién y
la racionalidad son propias del colonizador. Ambas identidades se encuentran
en relacion de exterioridad y se excluyen mutuamente. La comunicacién
entre ellas no puede darse en el 4mbito de la cultura (pues se supone que
sus c6digos son inconmensurables), sino en el dmbito de la pura violencia
dictada por el poder colonial.

Al ser de manera invariable una acompanante de una relacién dominante
de poder que constituye su ideologia legitimadora, la violencia epistémica
también estd indisolublemente relacionada con epistemes dominantes que
introducen, establecen y codifican ciertos conceptos (y no otros) como algo
relevante, verdadero o posible, sin revelar sus intereses ocultos. La violencia
epistémica, en este sentido, se ve como una condicidn previa para los usos
explicitos y directos de la violencia que podria ser directa o estructural.

Conviene senalar, a estas alturas, que al parecer la violencia epistémica
podria tener similitudes respecto a su formulacion con la violencia cultural,
como se propone en los Estudios e Investigacién de la Paz. Como puede re-
cordarse, Galtung (1990: 291) define la violencia cultural como “aquellos
aspectos de la cultura, la esfera simbdlica de nuestra existencia [...] que se
pueden utilizar para justificar o legitimar la violencia directa o estructural”
Sin embargo, no son intercambiables conceptualmente, debido a que existe
una diferencia perceptible en sus respectivos énfasis de andlisis, con lo cual
la violencia epistémica se centra en ciertas formas de saber relacionadas con
ciertas realidades histéricas y sociales, mientras que la violencia cultural abor-
dala cultura en general. El anlisis que hacemos a continuacién explicard mas
este punto.

La violencia epistémica consiste, por lo general, en los discursos
sistematicos, regulares y repetidos que, siendo hostiles hacia epistemologfas
alternativas, pretenden negarla alteridad y la subjetividad delos otros y las otras,

14



Sidi M. Omar. Los Estudios Post-Coloniales y La Filosofia Para La Paz: un enfoque comparativo

de manera que perpetua la opresién de sus saberes y justifica su dominacién.
Es decir, es la violencia ¢jercida a través de regimenes de saber y la represion
epistemoldgica de los otros, mediante la denigracién y la invalidacién de sus
propios saberes por parte de determinados regimenes discursivos supuesta-
mente “universales” que los representan y re-inventan para ellos mismos.

En el contexto (neo-) colonial, la violencia epistémica funciona para
condenar el saber y las practicas de los pueblos indigenas a una existencia
epistémica derivada y sometida. Esto se hace a través de ciertas medidas que
abracan: contraponer las formas indigenas de saber al saber cientifico que es
supuestamente mds “verdader”; equiparar “la alteridad” con la ignorancia;
ocultar, negar o vaciar las formas indigenas de saber de cualquier significado
legitimo, y calificarlas de ser “infantiles” y mera “supersticién”.

Una critica post-colonial importante que se asocia con la introduccién y
la elaboracién del concepto de la violencia epistémica es la de Gayatri Spivak.
En sus trabajos (1985; 1993a; 1993b), insiste en la persistencia de la “vio-
lencia epistémica” como un producto del proceso colonial en el que Europa
se establezca como el “Sujeto” indeterminado que tiene el poder explicativo,
mientras que los colonizados/as se hacen los/as Otros/as, es decir, meros
“Objetos” sin voz ni poder.

Spivak (1985) extiende el significado de la violencia epistémica para
hablar de la complicidad en la constitucién persistente de la otra y del otro
“como la sombra del ego”. Critica a esos intelectuales y activistas, sobre todo en
el primer mundo, que afirman que pueden representar a las personas subalter-
nas y hablar por ellas, o tener un punto de vista objetivo para analizar el tema
de lo subalterno. No obstante, sus representaciones solo llevan a hacer callar
a las personas subalternas, porque se ven representadas por otros. Lo que pre-
tende Spivak (1993a) es proponer una epistemologia que considere a la sub-
alterna no como un caso de estudio, sino como una fuente de conocimiento y
un sujeto que tiene su propia voz y es capaz de reasentarse a si mismo.

La ccologista feminista Vandana Shiva (1991 y 1997) examina otra
forma de la violencia epistémica relacionada con la naturaleza de la cien-
cia moderna reduccionista. Al principio, sefiala que el nexo entre la ciencia
moderna y la violencia es obvio, considerando el hecho de que 80% de toda
la investigacion cientifica se dedica a la industria y se orienta abiertamente
a la violencia a gran escala. La autora defiende que la ciencia moderna es
violenta, incluso en las esferas pacificas como, por ejemplo, la salud y la
agricultura, donde el objetivo declarado de la investigacién cientifica no es
la violencia, sino el bienestar humano. Para demostrar su superioridad sobre
los modos alternativos de saber y para ser el tnico modo legitimo de saber,

15



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 27,2020, Universidad Auténoma del Estado de México

la ciencia reduccionista recurre a la represion y la falsificacion de hechos, y
asi comete la violencia: una violencia contra el sujeto del saber, ¢l objeto del
saber, el beneficiario del saber y contra el propio saber.

Shiva (1997) también aborda la politica del saber cientifico y desvela
sus suposiciones subyacentes. Segun la creencia popular, la ciencia moderna
consiste en el descubrimiento de las propiedades de la naturaleza de acuerdo
con un “método cientifico” que genera un saber “objetivo’, “neutral” y “uni-
versal”. Esta vision de la ciencia moderna como una descripcién imparcial de
la realidad tal como es, es una suposicion falsa porque la dicotomia hecho-
valor es una creacion de la ciencia moderna reduccionista, que es, de hecho,
una respuesta epistémica a un conjunto determinado de valores e intereses
politicos. Hay evidentemente muchos puntos de encuentro entre esta critica
de la ciencia moderna y la que realiza la Filosofia para la Paz, como ya hemos
explicado antes.

Ahora, si la Filosofia para la Paz nos ensena que la oposicion a la violen-
cia cultural pasa por la creacidon de una cultura para la paz, podria emplearse
una estrategia similar respecto a la violencia epistémica. Sin embargo, pri-
mero hay que reconocer que las diferentes formas de la violencia epistémica
con frecuencia representan un conjunto de prejuicios naturalizados que se
insertan estructural y constantemente en paradigmas epistemoldgicos, cultu-
rales y sociales. El hecho de intentar ir més alld de estos paradigmas potentes
supondria un cambio intelectual importante de un paradigma etnocéntrico a
un paradigma mads abierto e inclusivo, basado en el reconocimiento mutuo y
la interculturalidad dialogante.

La labor reconstructiva

Después de este trabajo desconstructivo, pasamos ahora a la labor recons-
tructiva de los dos proyectos mediante el anilisis del tema del reconoci-
miento, y del empeno de construir una cultura para la paz, temas que estan
muy presentes en sus respectivas propuestas. Cabe subrayar que el proyecto
post-colonial no se centra exclusivamente en criticar y desconstruir los
discursos (neo-)coloniales, sino también en el intento de proponer alternativas
que nos permitan abordar las importantes cuestiones de cultura e identidad
de manera constructiva. Por su parte, la Filosofia para la Paz no se limita a
este esfuerzo desconstructivo, sino que lo complementa con un empeno
reconstructivo. En palabras de Martinez Guzman (2001: 174), la Filosofia
para la Paz “no se contenta expresando cudn listos somos, mostrando lo mal
que estd todo’, sino que estd comprometida con la reconstruccién del horizonte

16



Sidi M. Omar. Los Estudios Post-Coloniales y La Filosofia Para La Paz: un enfoque comparativo

normativo de lo que podriamos hacer. Es decir, se trata de reconstruir el ho-
rizonte normativo que explicite nuestras competencias para hacer las cosas e
incrementar la convivencia pacifica.

Politicas del reconocimiento

Como ya hemos explicado antes, la Filosofia para la Paz afirma que los seres
humanos formamos una “comunidad discursiva”, donde todos somos inter-
locutores con competencia y derechos para comunicarnos, y para pedirnos
cuentas de lo que nos hacemos unos a otros, porque la experiencia originaria
es una atribucién de responsabilidad. Es decir, solo nos reconocemos a noso-
tros mismos como personas-interlocutores en el marco del reconocimiento
universal de todas las personas como interlocutores con los mismos derechos
de comunicacién. La Filosofia para la Paz explica que la violencia comienza
con la falta de reconocimiento de unos y unas a otras y otros como seres com-
petentes para comunicarse. Es decir, la violencia significa la falta de reconoci-
miento de unos seres humanos a otros como interlocutores vélidos, y de la
comunicacién y comprensién de la fuerza ilocucionaria con que nos decimos
las cosas, asi como el abandono de la actitud performativa que nos compromete
y responsabiliza por lo que nos decimos y nos hacemos.

Como se ha indicado anteriormente, la teoria post-colonial se dirige a
“los condenados de la tierra” para poner al descubierto y aliviar su alienacién
y reificacién como “otros”. El gran efecto del colonialismo ha sido el de obje-
tivar a los otros y encerrarlos en unas categorias raciales, étnicas y de género
a través de las diferentes modalidades de la violencia epistémica que hemos
expuesto antes.

El primer intento de la teorfa post-colonial es contrarrestar esta objeti-
vacién poniendo énfasis en el hecho de que los subalternos y las subalternas
necesitan ser respetadas y validadas mediante actos explicitos de reconoci-
miento. Sin embargo, las teorias post-coloniales advierten que debemos estar
atentos al hecho de que exigir el reconocimiento —en el dmbito no solo
individual sino también cultural— a veces podria convertirse en un ejercicio
de la reproduccién de las categorias en las que han sido codificadas las relacio-
nes sociales existentes de una manera injusta. Es decir, buscar la emancipa-
cién en el reconocimiento sin cuestionar las fuentes normativas de privilegio
en un sistema dado de hecho, podria tener el efecto de reforzar las injusticias
sociales. Butler (1990:15) mantiene en otro contexto que:

The power relations that condition and limit dialogic possibilities need first to be

interrogated. Otherwise, the model of dialogue risks relapsing into a liberal model that

17



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 27,2020, Universidad Auténoma del Estado de México

assumes that speaking agents occupy equal positions of power and speak with the same
presuppositions.

Sobre la base de estas perspectivas, propondria que el mal reconoci-
miento o “la falta de reconocimiento” (Taylor 1994) —en el 4mbito tanto
individual como colectivo— consiste en la negacién de la condicién de
interlocutor en la interaccién social, como consecuencia de ciertas conﬁgu-
raciones de relaciones de poder. Esto es lo que expresa la Filosofia para la Paz
como acto de violencia, que significa la falta de reconocimiento de unos seres
humanos a otros como interlocutores validos.

Hacia una cultura para la paz y la transformacion cultural constructiva

Otro elemento clave en la labor reconstructiva de la Filosofia para la Paz y los
Estudios Post-coloniales consiste en profundizar la discusién sobre la cultura
para la paz y proponer marcos conceptuales y formas constructivas de llevar
a cabo la interaccion y transformacion cultural.

La Filosofia para la Paz concibe la “cultura” como la suma de “las for-
mas en que los seres humanos cultivamos nuestras relaciones entre nosotros
mismos y el medio ambiente, la naturaleza” (Martinez Guzmaén, 2001: 256).
En este sentido, la cultura para la paz trata de recuperar la transparencia en
las relaciones humanas para desconstruir la opacidad moral y hacer explicitas
las responsabilidades que tenemos por cémo cultivamos nuestras relaciones.

La Filosofia para la Paz propone que, como ciudadanos del mundo, los
seres humanos compartimos la propiedad del suelo, podemos intercambiar-
nos, fomentar relaciones interculturales, pero nadie tiene derecho a cultivar
las tierras y las vidas de los otros, sin tomarlos en cuenta. En contra de la
colonizaciéon como conquista y asentamiento sin consentimiento, se reivindica
el intercambio cultural, el derecho a la interculturalidad y a la interlocucion
como una manera de tener en cuenta a los afectados.

En lugar de deshacer las culturas de modo violento en nombre de una
cultura mejor, se propone la interculturalidad como interpelacién entre cul-
turas. Por esa razén se insiste en que el derecho a la interculturalidad consiste
en el derecho a la interpelacién mutua entre las culturas y, por consiguiente,
se basa en el reconocimiento del valor de ser discutidas y puestas en cuestion,
y no de la atribucién relativista del mismo valor a todas las culturas.

Es evidente que tenemos el derecho a entusiasmarnos por cémo imagina-
mos nuestras raices y las diferentes corrientes y relatos que constituyen nues-
tras identidades. Sin embargo, a fin de cuentas, todas nuestras identidades
son “impuras”. Para ello debemos ser educados para asumir una identidad

18



Sidi M. Omar. Los Estudios Post-Coloniales y La Filosofia Para La Paz: un enfoque comparativo

hibrida (Omar, 2008) mds que “pura’, que muestre la complejidad de las cul-
turas, los seres humanos y las historias que intervienen en la formacién de
nuestras identidades individuales y culturales. Porque la falta de reconocer
nuestra hibridez mediante la reafirmacién de una identidad “pura” que o estd
“contra” o “con” podria convertir nuestras identidades en “identidades asesi-
nas” (Maalouf, 1999).

Esto lleva la Filosofia para la Paz a afirmar que “necesitamos ser impu-
ros para hacer las paces” (Martinez Guzmén, 2001: 291); lo cual no significa
que nos desarraiguemos de la propia identidad cultural e incluso politica de
nuestra propia comunidad; por el contrario, la mejor forma de buscar el reco-
nocimiento para nuestra identidad colectiva se basa en la lucha pacifica por el
reconocimiento de las multiples formas de vida y el derecho a la hospitalidad
de quienes emigran o inmigran por voluntad o, lo que es peor, por necesidad.
No obstante, dotarse de una identidad hibrida no nos libra de la responsabi-
lidad respecto a las particularidades de nuestra propia comunidad.

En este marco, la Filosofia para la Paz propone la educacién para la
paz y la interculturalidad. Este empefio pedagégico parte de la necesidad
de profundizar en el origen de nuestras nociones de cultura y su relacién
con la responsabilidad y la libertad de los seres humanos, para hacernos las
cosas de muchas maneras diferentes y pedirnos y rendir cuentas. Es decir, la
educacién para la paz y la interculturalidad deben estudiar y explicitar las
maneras en las que los seres humanos aprendemos “hacer las paces”, asumir
responsabilidades para la manera en la que cultivamos las relaciones entre
nosotros mismos y la naturaleza.

La educacién para la paz ha de ser una educacién que abarque todos los
niveles y modalidades de ensefianza convencional y no convencional, y partir
de la experiencia cotidiana desde nuestras propias maneras de entender nues-
tra vida. Ademds, la educacién para la paz quiere decir educacién reciproca
y no unilateral del experto al aprendiz. El colectivo que se educa para la paz
es entendido como una comunidad de comunicacién que asume el reconoci-
miento reciproco de competencias o capacidades para llegar a acuerdos.

La educacién para la paz que propone la Filosofia para la Paz también
ha de ser provocadora, impertinente y subversiva en el sentido de demostrar,
contra las afirmaciones supuestamente realistas, que lo real es que las cosas
que nos hacemos los seres humanos pueden ser de muchas formas diferentes
y que algunas son pacificas, justas y tiernas. Es decir, de lo que se trata es de
reconstruir las maneras en las cuales podemos vivir en paz, y de recuperar los
poderes para hacer las paces.

19



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 27,2020, Universidad Auténoma del Estado de México

Desde una perspectiva post-colonial, la cuestién de la hibridez que
también recoge la Filosofia para la Paz es de suma importancia en este con-
texto. Ademds de ser una categoria analitica que rompe el muro epistémico
de una “inconmensurabilidad” de personas y culturas, la hibridez intelectual
y cultural es una realidad que hay que enfatizar normativamente parallevar la
interculturalidad hacia un reconocimiento valioso y mutuo de la dignidad de
todos y todas que potencie la convivencia pacifica y transformacién creativa
de nuestras diversas culturas. Es decir, hay que trabajar educativamente para
ir desde la hibridez (fictica) hacia la hibridez (valor y critica), hasta que se
convierte en un “imperativo intercultural” que entraa la obligacién moral
de promover el didlogo entre los y las culturalmente diferentes, para confluir
en el reconocimiento de un nicleo comun de valores compartidos sobre los
cuales se pueda asentar la convivencia y la interculturalidad.

En lo que se refiere a la educacion para la paz y la interculturalidad, la
perspectiva post-colonial pone especial énfasis en la necesidad de efectuar
una aproximacion critica a todo el proyecto educativo. Debido a la intima
conexion entre el poder y la escuela como agente socializador del cono-
cimiento y de los valores resulta imprescindible que se tenga conciencia de
la realizacién de una critica profunda a las condiciones de la produccién del
conocimiento, de las instituciones educativas y su papel en producir apara-
tos conceptuales, saberes, ciertas conciencias y orientaciones ideolégicas. La
educacién para la paz tiene que ser diferente de los modos convencionales de
educacién y de su légica normalizadora. Al no ser asi, podria llevar a la mera
fortificacién del orden existente y la preservacién de la invisibilidad de la vio-
lencia epistémica, aun cuando pretende dar voz alos silenciados y silenciadas,
y hacerse frente a la injusticia que sufren los marginados y las marginadas.

Conclusiéon

Con el propésito de abrir un didlogo entre ¢l conjunto epistemolégico
post-colonial y los principios de la propuesta de la Filosofia para la Paz, este
articulo ha pretendido investigar los posibles puntos de encuentro entre los
dos proyectos, con miras a explorar sus respectivas aportaciones a la hora de
proponer un enfoque critico y pedagdgico para la educacion para la pazy la
transformacién cultural creativa.

En este marco, se ha presentado primero una introduccién a la Filosofia
para la Paz, poniendo especial hincapié¢ en su definicién de la filosofia como
el uso auténomo de la razdn que permite que nos pidamos responsabilidades
directamente a nosotros mismos por lo que nos hacemos entre nosotros y la

20



Sidi M. Omar. Los Estudios Post-Coloniales y La Filosofia Para La Paz: un enfoque comparativo

naturaleza. Sobre la base de esta definicidn, se ha planteado la filosofia para la
paz como una reconstrucciéon normativa de las competencias de los seres hu-
manos para hacer las paces con atencién vigilante a las razones y sentimientos
que se expresan desde las diferentes investigaciones para la paz.

En vista del estudio comparativo de los temas clave de los dos proyectos,
se ha podido constatar que los Estudios Post-coloniales y la Filosofia para
la Paz comparten una preocupacion por la epistemologia occidental, pre-
cisamente la concepcién moderna de la ciencia, y su implicacién en generar
distintas formas de violencia.

Como han expuesto estos dos proyectos, esta concepcidn cuantitativista,
eurocéntrica y reduccionista de la ciencia ha tenido muchas repercusiones
violentas sobre todos aquellos y todas aquellas que han sido percibidas por la
cultura occidental como “no europeas’, “femeninas”, “primitivas” y “subde-
sarrolladas”. Por esta razén, los dos proyectos insisten en la necesidad de criti-
car y socavar esta idea de la ciencia que llevd a Europa a extenderse fuera de
sus fronteras con el fin de conquistar, colonizar y esclavizar a muchos pueblos
y culturas en casi todas partes del mundo. Apoyandose en metodologias
deconstructivistas, ambos proyectos pretenden reconstruir y recuperar
aquellos saberes han sido infravalorados por la ciencia y el discurso moderno
por ser “primitivos’. Ademds, parece clara la alianza critica que existe entre los
Estudios Post-coloniales y la Filosofia para la Paz, particularmente en lo que
se refiere a la critica al eurocentrismo de la ciencia occidental moderna, que
estd relacionada con un saber hegemoénico y muchas formas de dominacion
como el colonialismo y el neocolonialismo.

Aparte de su énfasis en el cuestionamiento y la critica de los sistemas de
saber hegemonicos y las violencias que generan, los Estudios Post-coloniales
y la Filosofia para la Paz también realizan una tarea reconstructiva mediante
el andlisis del tema del reconocimiento y el empeno de construir una cultura
para la paz y la transformacion cultural constructiva. En este marco se hace
hincapié¢ en proponer una educacién para la paz que sea provocadora, imper-
tinente y subversiva en su intento de reconstruir las maneras en que podemos
vivir en paz, y de recuperar los poderes para hacer las paces. Es decir, una edu-
cacion que trata de reconstruir el horizonte normativo que explicite nuestras
competencias para hacer las paces e incrementar la convivencia pacifica y
transformar los conflictos de manera constructiva y creativa en un mundo
que cada vez se estd haciendo mas globalizado ¢ interrelacionado.

21



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, vol. 27,2020, Universidad Auténoma del Estado de México

Referencias

Althusser, Louis (1971), “Ideology and ideological state apparatuses’, en Althusser, Louis,
Lenin and Philosophy and Other Essays, Inglaterra: New Left Books.

Maalouf, Amin (1999), Identidades asesinas, Espaia: Alianza.

Bhabha, Homi (1983), “Difference, Discrimination, and the Discourse of Colonialism”, en
Barker, Francis ez al. [eds.] (1983), The Politics of Theory, Inglaterra: University of Essex.

Bhabha, Homi (1994), The Location of Culture, Inglaterra: Routledge.

Butler, Judith (1990), Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity, Inglaterra:
Routledge.

Butler, Judith (1997), Excitable Speech: A Politics of the Performative, Inglaterra: Routledge.

Césaire, Aimé (1972), Discourse on Colonialism, Estados Unidos: Monthly Review Press.

Chakrabarty, Dipesh (1992), “Provincializing Europe: Postcoloniality and the Critique of
History”, en Cultural Studies, vol. 6, nim. 3, Reino Unido: Taylor & Francis Group.

Chakrabarty, Dipesh (2000), Provincializing Europe: Postcolonial Thought and Historical
Difference, Estados Unidos: Princeton University Press.

Cortina, Adela (2003), Etica minima, Espana: Tecnos.

Dussel, Enrique (2000), “Europe, Modernity, and Eurocentrism’, en Nepantla: Views from
South, vol. 1, nim. 3, Estados Unidos: Duke University Press.

Escobar, Arturo (2007), “Worlds and Knowledges Otherwise”, en Cultural Studies, vol. 21,
num. 2,, Reino Unido: Taylor & Francis Group.

Fanon, Frantz (1999), Los Condenados de la Tierra, Espafia: Txalaparta.

Foucault, Michel (1980), Power/Knowledge: Selected Interviews and Other Writings 1972-
1977, Inglaterra: Harvester Press.

Galtung, Johan (1990), “Cultural violence”, en Journal of Peace Research, vol. 27, nim. 3,
Estados Unidos: Sage Publishing.

Gandhi, Leela (1998), Postcolonial Theory: A Critical Introduction, Australia: Allen &
Unwin.

Gramsci, Antonio (1971), Selections from the Prison Notebooks, Inglaterra: Lawrence &
Wishart.

Kant, Immanuel (2005), Ensayos sobre la paz, el progreso y el ideal cosmopolita, Espana:
Ediciones Catedra.

Martinez Guzmdn, Vicent (2001), Filosofia para hacer las paces, Espaia: Icaria.

Mchoul, Alec y Grace, Wendy (1995), A Foucault Primer: Discourse, Power and the Subject,
Inglaterra: UCL Press limited.

Montaigne, Michel de (1967), “Des cannibales”, en Oeuvres complétes, Francia: Gallimard-
Pléiade.

Nandy, Ashis (1983), The Intimate Enemy: Loss and Recovery of Self Under Colonialism,
Inglaterra: Oxford University Press.

Omar, Sidi (2008), Los estudios post-coloniales: una introduccion critica, Espafia: Universitat
Jaume L.

Quijano, Anibal (2007), “Coloniality and modernity/rationality”, en Cultural Studies. vol.
21, nam. 2, Reino Unido: Taylor & Francis Group.

Said, Edward (1978), Orientalism, Estados Unidos: Vintage Books.

Said, Edward (1993), Culture and Imperialism, Estados Unidos: Vintage Books.

22



Sidi M. Omar. Los Estudios Post-Coloniales y La Filosofia Para La Paz: un enfoque comparativo

Shiva, Vandana (1991), The Violence of the Green Revolution: Third World Agriculture,
Ecology, and Politics, Inglaterra: Zed Books.

Shiva, Vandana (1997), “Western Science and its Destruction of Local Knowledge”, en
Rahnema, Majid y Bawtree, Victoria [eds.], The Post-Development Reader, Inglaterra'y
Estados Unidos: Zed Books.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1985), “The Rani of Sirmur”, en Barker, Francis ez 4/. [eds.],
Europe and Its Others, Inglaterra: University of Essex.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1990), The Post-Colonial Critic: Interviews, Strategies,
Dialogues, Inglaterra: Routledge.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1993a), “Can the Subaltern Speak?”, en Williams, Patrick
y Chrisman, Laura [eds.], Colonial Discourse and Post-Colonial Theory, Inglaterra:
Harvester Wheatsheaf.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1993b), Outside in The Teaching Machine, Inglaterra:
Routledge.

Taylor, Charles (1994), “The Politics of Recognition”, en Taylor, Charles [ed.],
Multiculturalism: Examining the Politics of Recognition, Estados Unidos: Princeton
University Press.

Venn, Couze (2002), “Refiguring subjectivity after modernity”, en Walkerdine, Valerie
led.], Challenging Subjects: Critical Psychology for a New Millennium, Estados Unidos:
Palgrave.

Young, Robert (1990), White Methodologies: Writing History and the West, Inglaterra y
Estados Unidos: Routledge.

Sidi M. Omar tiene Doctorado Europeo en Estudios de Paz y Conflictos
de la Universitat Jaume I de Castellén (UJI). Es investigador en el Insti-
tuto Interuniversitario de Desarrollo Social y Paz (IUDESP) y de la Cétedra
Unesco de Filosofia para la Paz de la UJI, en cuyo marco viene desarrollando
su actividad docente como profesor invitado en el Master Universitario de
Estudios Internacionales de Paz, Conflictos y Desarrollo de la misma univer-
sidad. Es también profesor invitado en la Universitat Oberta de Catalunya
en Espanay la Universidad de Addis Ababa en Etiopia. Principales lineas de
investigacion: los estudios post-coloniales y culturales, los estudios de paz,
conflictos y desarrollo, el salafismo violento y la violencia politica en el Norte
de Africay el Oriente Medio. Publicaciones recientes: Omar, Sidi M. (2017),
“Paz e Interculturalidad: Algunos planteamientos para construir culturas de
paz’, en Espejel Carbajal, Claudia y Gonzélez de la Vara, Martin [eds.], La
Paz Alterada, México: El Colegio de Michoacdn; Omar, Sidi M. (2015),
“Mis allé del ‘choque de ignorancias’: interculturalidad y post-colonialismo”,
en THEMATA, Revista de Filosofia, nim. 52, Espafa: Universidad de
Sevilla.

23



