CONVERGENCIA

Revista de Ciencias Sociales

Isécrates y los origenes de la educacién civica.
Actualidad de un pensador clasico

Isocrates and the origin of civic education. Validity of a classical author

José Ferndndez-Santilldn /jfsantillan@itesm.mx
Tecnoldgico de Monterrey, Campus Ciudad de México, México

Abstract: Isocrates has been neglect as one of the main figures of the main political thought.
This essay tries his philosophical legacy, particularly his work as civic educator. Today it is
necessary because it is indispensable to construct citizenship.

His method in order to promote democracy was public deliberation not only to verbal
discussion but also to the diffusion of his writings. Isocrates promoted the creation of public
spaces in which the deliberation was possible. That is why he is consider a contributor of the
“public spaces” as we know it today.

What we underline is that Isocrates believed in the value of the word as the main
transformation of the man and the political regimes. The democracy that he had in mind was
the regime set up by Solon and Clistenes. He always took into account this model in order
to restore the civic life in Athens and the good government in the political communities in
Greece. Isocrates was enemy of the barbarians and demagogues.

Key words: civic education, policy, democracy, oligarchy, citizenship.

Resumen: Isécrates ha sido descuidado como una figura sefiera entre los grandes
pensadores politicos de la Grecia antigua. El presente ensayo rescata el legado de este
fildsofo, particularmente su trabajo como educador civico, hoy tan necesario para construir
ciudadanfa.

El método que utilizd para promover la democracia fue la deliberacion publica, no solamente
a través de la discusidon verbal sino también de la difusién de escritos. En consecuencia,
Isocrates contribuy6 a crear espacios de discusién muy semejantes a lo que ahora conocemos
como “esfera publica”.

Lo que ponemos de relieve es que Isdcrates creyd en el papel de la palabra como ¢je
transformador tanto de los hombres como del régimen politico. El ideal de democracia que
tuvo en mente fue el régimen instaurado por Soldn y Clistenes. Siempre tuvo en cuenta ese
modelo para restaurar la vida civica en Atenas y en las ciudades Estado de la Grecia antigua.

Palabra clave: educacidn civica, politica, democracia, oligarquia, ciudadania.

ISSN Impreso 1405-1435, Electronico 2448-5799, UAEM, nim. 71, mayo-agosto 2016, pp. 63-68



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Introduccién

El concepto “educacion civica” ha captado crecientemente el interés de los es-
pecialistas en la teoria politica, pero también de los promotores de la llamada
cultura civica (gobiernos y partidos). Obviamente, se han escrito muchisimas
obras al respecto comenzando por el libro clésico de Gabriel Almond y Sidney
Verba (1989: 374).

Frente a un concepto de esta naturaleza, como tantos otros del lenguaje
politico, la atencién se remite inmediatamente a las raices histdricas; es decir,
a los griegos y, en especial, a Aristételes. Como dicen dos especialistas en
la materia: “Entre los griegos que escribieron sobre cuestiones politicas, es
Aristételes a quien parece haberle tocado la parte del ledn en lo que se refiere
ala atencién recibida” (Poulakos y Depew, 2004: 1).

Incluso, a E/ Estagirita se le atribuye, ademds de ser el principal escritor
politico griego, el papel de educador civico. No obstante, hay estudios que
reportan otros resultados: “Isdcrates fue una figura de muy alto nivel en la edu-
cacién civica, en cuanto a la capacidad de discusidn retdrica se refiere. Mucho
mds que Arist6teles” (Poulakos y Depew, 2004: 2). Esta es una aseveracion
sustentada en un trabajo de investigacion serio: Iscrates es mas importante
que Aristoteles en lo que se refiere a la educacion civica. Aseveracion respaldada
por diversos analistas como A. E. Raubitschek, quien afirma que la técnica
educativa y de retérica de Isdcrates fue retomada y transmitida por Cicerén
(Collier’s Enciclopedia, 1993: 319-320).

Is6crates vivié muchos afios (436 a.C.-338 a.C.). En consecuencia, le
toco ser testigo de muchos acontecimientos: el enfrentamiento de griegos y
persas, la rivalidad entre las ciudades griegas y, por si faltara algo, convulsiones
a granel en su ciudad natal, Atenas. Hubo dos propésitos fundamentales que
lo movié a actuar en la vida publica: restaurar la grandeza ateniense y unir a
las ciudades griegas para enfrentar al enemigo comun, los persas. Para lograr
estos cometidos considerd que se debia recurrir al poder que caracterizé a su
ciudad, la cultura. Era imperativo regresar a las bases que hicieron famosa a
esa polis El instrumento privilegiado debia ser la educacién.

El método que Is6crates utilizd para desarrollar su proyecto educativo fue
el de los escritos de difusién en cuanto “filosofia deliberativa” (Raubitschek,
1992: 319). La deliberacién como arte de la educacién. Isécrates promovié el
intercambio de ideas mediante la polémica; descubrié que la discusién era un
método efectivo para educar al pueblo y a las élites. Por eso sus escritos cobra-
ron nuevos brios en la Italia renacentista. La idea fue recuperar el principio de
contradiccién mediante la discusion de ideas. Ese principio de contradiccion,

64



José Ferndndez-Santillan. Isdcrates y los origenes de la educacion civica.
Actualidad de un pensador clasico

de hecho, es uno de los pilares de la modernidad. John Milton fue el pensador
que atrajo para la era moderna el legado de Isdcrates.

Como se puede deducir ficilmente, la discusién publica no puede llevarse
a cabo si no estd respaldada y fundamentada en la libertad individual para
expresar sin cortapisas lo que cada quien colige y para publicar aquello que se
juzgue conveniente. Los derechos de expresion y de imprenta, efectivamente,
tienen una deuda tanto con Isécrates como con John Milton.

No es casualidad que estos autores —por distantes que sean en el tiempo— sean
precursores de lo que hoy se conoce como “espacio publico™; es decir, el lugar
donde se discute sobre temas de interés general.

Ambos, Isécrates y Milton, pusieron por delante las razones en lugar de
la fuerza. El punto crucial para mejorar a una sociedad es la educacién y, en
especial, la educacién civica como via para recuperary fortalecer ala democracia.

Lo que en este ensayo se pone de manifiesto es que Isdcrates fue un
defensor apasionado de la democracia. Como vivi6 en los tiempos en que
ésta decaia, le doli6 ver a Atenas hundida en la degradacién; sumida en ambi-
ciones personales y en el apetito insaciable de riquezas materiales. Muy otro
habia sido el espiritu con que se construyé la grandeza ateniense en la época
de Solén y Clistenes; es decir, cuando Atenas estuvo llena de virtudes que
fueron ejemplo para otras ciudades helénicas.

Lo que hizo Is6crates, con el afan de levantar de la postracion a su ciudad,
fue presentar el contraste entre la democracia ideal (esa de Solén y Clistenes)
y el remedo de democracia que tenia ante sus ojos. La solucidn, a su parecer,
consistia en reeducar a los gobernantes y gobernados: recuperar el antiguo
espiritu de sacrificio, la virtud, para bien de la ciudad y dejar en un segundo
plano los intereses personales.

Perfecciond el arte de la retdrica como mecanismo para difundir sus ideas
de manera verbal y escrita. Al provocar la polémica dio origen a lo que hoy
conocemos como “opinién publica”. Escuchar lo que otros dicen y responder a
esos dichos. Generar una dindmica didéctica en la que todos participen en pari-
dad de circunstancias. Lo importante era tener como punto guia el interés general.

Ahorabien, respecto al problema del panhelenismo, éste no se jugaba tan
s6lo en lo que hoy se podrifan llamar “las relaciones internacionales”; es decir,
a nivel externo entre los Estados, sino a nivel interno, en la manera como se
gobernaban, precisamente, en el seno de las ciudades-Estado. Cada potencia,
ese decir, por un lado Esparta y, por otro, Atenas, trataba de intervenir en la
politica interior de los Estados dominados por la otra potencia promoviendo el
régimen politico que le era propio. Esparta promovia la oligarquia en tanto que
Atenas impulsaba la democracia.

65



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

En tales circunstancias, un punto fundamental fue la promocién del
buen gobierno democrético como subordinacién a la ley, la honestidad, la
formacion de una conciencia civica, el respeto por los bienes ajenos, la rendi-
cién de cuentas, la sobriedad en las costumbres y, particularmente, la retdrica
como el arte de saber expresarse en publico, la educacién de la ninez y la
juventud en los deportes y en la filosofia.

Las obras de Isdcrates llenan todos los requisitos para ser enlistadas dentro
de los grandes libros de filosofia politica y de educacién. Es nuestro deber no
dejarlo en el abandono. Sobre todo porque fij6 el propésito de que la democracia
no degenerara en manos ni de los barbaros (persas), a nivel internacional, ni de
los demagogos, a nivel interno (la tiranfa).

El vinculo entre la Antigiiedad y la Modernidad

Quien tomo la estafeta de Isocrates y la transmitid, justamente, a la edad
moderna fue John Milton en su famoso escrito Areopagitica (1644). Frente al
ordenamiento emitido por el Parlamento (Licensing Order, 1643) que dispuso
la previa autorizacién del gobierno para publicar cualquier texto, Milton rei-
vindicé la libertad de pensamiento y la libertad de expresion:

Quien a un hombre mata quita la vida a una criatura racional, imagen de Dios; pero quien

destruye un libro, mata la razén misma, mata la imagen de Dios, como si dijéramos por el

ojo. Hartos los hombres no pasan de carga para el suclo; pero un buen libro es preciada
vitalisima sangre de un espiritu magistral, adrede embalsamada y atesorada para un

vivir mas duradero que la vida (Milton, 2005: 23).

En opinién de Milton, la libertad de palabra no podia ser objeto de cen-
sura; era un agravio no sélo contra los hombres, sino especialmente contra el
Padre Eterno.

En referencia a Isdcrates, Milton (2005: 21) escribe:

Podrfa citar a quien desde su privada estancia aquel discurso escribiera a la asamblea ate-

niense para persuadirla de que mudara la forma de democracia a la sazén establecida. Y

tal honor se pagaba en aquellas edades a quienes profesaban el estudio de la sabiduria

y la elocuencia, y ello no sélo en su pais, sino en tierra extrana, que urbes y senorios

gozosamente les escuchaban, y con notable respeto, al manifestarse ellos pablicamente

en vena de admonicién al Estado.

Inspirdndose en Isdcrates, Milton pedia que el Estado inglés respetara la
pluralidad de opiniones y no censurara la publicacién de los libros. La practica
prohibitiva —continuaba su argumentacién— era propia de la Inquisicion.

Dios habia dotado al hombre de la razén para que la usara en todos los
campos; ninguna autoridad debia oponerse a ese principio. Ventilar las

66



José Ferndndez-Santillan. Isdcrates y los origenes de la educacion civica.
Actualidad de un pensador clasico

opiniones era provechoso para la comunidad politica, pues nutria la unidad

en torno a valores compartidos como la tolerancia. En consecuencia, debia

darse prioridad al consenso construido por medio del intercambio de parece-

res. La unidad politica serfa vana si tan sélo estuviese cimentada en la fuerza.
Abundando en su argumentacion, Milton (2005: 57-58) pidié a la repre-

sentacion politica inglesa tomar en consideracion el poder cultural de Inglaterra:
Lores y Comunes de Inglaterra, considerad de qué nacién sois, qué nacién goberndis; no
es ella opaca y obtusa sino de espiritu vivo, ingenioso y penetrante, para la invencién agu-
da, en el discurso recia ala vez que sutil, no de tema alguno descalzada, ni del mas cimero
sobre el que pueda cernerse la criatura humana. Asi los estudios del saber en sus ciencias
mds profundas fueron tan antiguos entre nosotros, y descollados, que escritores de bue-
na antigiiedad y juicio competentisimo anduvieron persuadidos de que aun la escucla
de Pitdgoras y la sabiduria persa arrancaron en sus comienzos de la afieja filosoffa de esta
isla. Y ese cuerdo y civil romano, Julio Agricola, que aqui una vez gobernara por el César,
preferia los naturales ingenios de Britania a los forzados estudios de los galos. Ni es por
vano antojo que los graves y frugales transilvanos envian todos los afios, tan lejos de los
confines montafosos de Rusia, y més all4 de los pdramos hercinios, no su mocedad, sino
sus hombres hechos, para que aprendan nuestro lenguaje y nuestro arte teolégico.

La ordenanza emitida (Licensing Order) por el Parlamento era perjudi-
cial por, al menos, dos motivos: esa ordenanza iba en contra de la politica
interior porque provocaria descontento y disturbios; pero también obraban
en detrimento de la politica exterior, porque Inglaterra dejaria de ejercer su
influencia cultural en otras naciones.

Es curioso y significativo que, a semejanza de Isdcrates, Milton ideara su
alegato a manera de escrito dirigido, en primera instancia, a una asamblea,
pero también teniala intencién de influir en un publico méds amplio. Deseaba
que las ideas plasmadas en su alegato se discutieran ampliamente y se toma-
ran medidas para evitar las repercusiones negativas.

La Areopagitica de John Milton ha pasado ala historia como una defensa
de los modernos derechos civiles. Para llevar a cabo esta defensa, Milton re-
cuperd el legado de los griegos, y en especial de Isdcrates. Milton recogi6 de
Iscrates el arte de educar y educarse a través de la razén. De hecho, ese es el
método que se sigue utilizando hoy en dia en los salones de clase. Debemos a
Isécrates el arte de la retérica como método educativo.

Por eso decimos que ¢l abri6 espacios de discusion que hoy llamamos
esfera piiblica: “Su compromiso para sostener a la cultura ateniense en me-
dio de los cambios politicos y econdmicos —y la creciente separacién de
la identidad individual y politica— se parece a la moderna idea de la esfera
piiblica”(Hariman, 2004: 227).

67



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Is6crates foment6 la discusion publica no s6lo mediante el intercambio ver-
bal; también lo hizo de manera literaria:
La participacién de los ciudadanos en los asuntos de la polis ya no necesitaron ser pen-
sados exclusivamente como el hablar ante una masa inflamada o indiferente segun fuese
el caso, reunida para escuchar las demandas contingentes de una situacién particular.

Ladeliberacién politica también pudo estar compuesta por cosas escritas, hechas circular
para un publico lector y, en consecuencia, diseminada para una audiencia mas amplia. Si
fue posible participar en los asuntos de la polis dando un paso atrds y tomando distancia
de la asamblea, entonces podremos ver esa distancia y ese paso como la creacién de un
nuevo espacio que transforma la deliberacién politica. Y, como resultado, pone en acto
nociones alternativas de educacion civica (Enciclopedia Salvat, 1971: 1871).
Debemos tener presente que Grecia ha pasado a la historia como la fun-
dadora de la discusion verbal. En su libro La transformacion estructural de
la esfera priblica, Habermas (1998: 3) deja establecida la fuente histérica del
concepto “esfera publica”
Aqui estamos tratando con una categoria griega transmitida a nosotros por Roma. Al
llegar al mas alto desarrollo de las ciudades-Estado en Grecia la esfera de la polis, que
fue lo comtin (koiné) para los ciudadanos libres, fue separada claramente de la esfera de
la 0tkos; en esta esfera cada individuo se remite a su propia intimidad (idia) [...] La esfera
publica se configuré en la discusion (fexis), que pudo asumir, por ejemplo, la forma de
consulta o plasmada en la formacién de la ley asi como en el terreno de las acciones

comunes (praxis) la guerra o las competencias atléticas.

Lo que no se ha resaltado suficientemente es que Grecia también es la
fundadora de la deliberacion politica escrita. Isdcrates y sus obras son prueba
de que los atisbos del espacio publico literario también estuvieron presentes
en Atenas (Poulakos y Depew, 2004: 7-9).

Is6crates crey6 en el valor de la palabra hablada y escrita y en su capacidad
transformadora: “promover la solidaridad politica entre los griegos mediante
la creacién de un foro en el que hubiese un franco y honesto criticismo y
la expresién libre de ideas. Més discursos filosoficos y cientificos (zechnikos)
quiza pudiese superar los reclamos retdricos a los prejuicios” (Konstan, 2004:
120). La palabra deberia ser portadora de la razén, no de las pasiones para
que esa transformacion mejorara a las personas y a la vida colectiva.

Isdcrates y su tiempo

Las fechas de nacimiento y muerte de Isdcrates (436 a.C.-338 a.C.) dan tes-
timonio, al mismo tiempo, de una vida longeva y de una época de tremendas
convulsiones tanto de su ciudad natal, Atenas, como de conflictos entre las

68



José Ferndndez-Santillan. Isdcrates y los origenes de la educacion civica.
Actualidad de un pensador clasico

ciudades-Estado de Grecia. Debemos anadir que en la etapa inmediatamente
anterior a su nacimiento se registraron las guerras Médicas (492 a.C.-449 a.C.).

Estos conflictos fueron, precisamente, entre el imperio Persa y las ciuda-
des-Estado de la Hélade (como los griegos realmente llamaban a lo que hoy
conocemos como Grecia) comandados por los espartanos y los atenienses
unidos en la liga Panhelénica. La Primera Guerra Médica (492 a.C.-490 a.C.)
comenzd con la invasién de los persas encabezada por el rey Dario contra
algunas ciudades griegas.

Este primer conflicto terminé con la victoria de los helenos. La Segunda
Guerra Médica (480 a.C.-478 a.C.) se produjo debido a los conflictos inter-
nos de Persia luego de la muerte del rey Dario. Al canalizar contra los griegos
las disputas intestinas, el rey Jerjes invadié ciudades como Termépilas, Beocia
y Atica. Ellas sucumbieron a la invasién persa; pero gracias a la alianza entre
otras ciudades griegas que no fueron invadidas se logré contener la expansion
de los persas hacia la peninsula del Peloponeso.

Con la Tercera Guerra Médica (478 a.C.-449 a.C.), los pueblos de la
Hélade se reunieron bajo el liderazgo de Atenas para expulsar de todas las
ciudades helenas a los persas. Se firmé el tratado de 449 a.C,, en el que los
persas reconocieron la independencia de las colonias helenas de Asia menor
y la soberania de Atenas sobre el mar Egeo. Fue en ese momento cuando se
cre6 la liga de Delos, capitaneada, precisamente, por Atenas.

El problema fue que la unidad griega se disip6: paulatinamente los griegos
formaron bloques de influencia. Las dos grandes potencias, es decir, Esparta y
Atenas polarizaron a las ciudades helénicas. Esparta integré a sus aliados en la
liga del Peloponeso, en tanto que, como ya dijimos, Atenas reunié a sus alia-
dos en la liga de Delos. Vino el enfrentamiento bélico. Como dice Tucidides
(1972: 49) en su libro Historia de la guerra del Peloponeso (431 a.C.-404
a.C.): “Lo que hizo a la guerra inevitable fue el creciente poder de Atenas y
el miedo que este poderio caus6 a Esparta”. Conviene sefialar que Isdcrates
nacié poco antes de que esta guerra estallara. Los recuerdos de su nifez y
juventud le dejaron huellas indelebles.

Como dice Robert Hariman (2004: 225-226): “Iscrates vivié en un
periodo en el que Atenas sufrié derrotas militares y la ocupacién, la pérdida
del imperio, la tirania y represalias contra la ciudad, la degradacién de los
valores de la ciudad, explotacién econdmicay turbulencia social... El reto era,
entonces, garantizar la continuidad cultural”.

El propésito de Isdcrates fue que su patria recuperara la grandeza me-
diante el mayor poder que la habia distinguido desde su creacién, la cultura.
Gorgias, su maestro, cultivé en su discipulo ese ideal (7he New Encyclopaedia

69



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Britannica, 2007 416—417). Otros de los grandes maestros griegos que contri-
buyeron a la formacion de Isdcrates fueron Prédico y, ni mas ni menos, su casi
homénimo, Sdcrates (Raubitschek, 1992: 319-320). De hecho, a Iscrates se le
considera el més grande maestro de oratoria de la Antigiiedad. Cicerdn, por
ejemplo, retomé su método y lo aplicé a Roma.

Durante la Guerra del Peloponeso, Isdcrates perdié su fortunay se gané la
vida escribiendo discursos juridicos que otras personas lefan en los tribunales.
Trat6 de iniciarse como orador; pero la falta de voz y la timidez lo disuadieron
de continuar por esa via. Entonces decidi6 seguir la carrera magisterial.

Entre sus alumnos sobresale Timoteo, prominente general, Nicocles, rey
de Salaminay Chipre, y dos grandes historiadores: Ephorus, quien escribié una
historia universal, y Theopompus, quien escribié una historia de Filipo II de
Macedonia.

Discursos y escritos suyos como el Panegirico (380 a.C.), Nicocles (372
a.C.), Sobre la Paz (355 a.C.), Areopagitico (354 a.C.), y el Panatinaicos (339)
son testimonio de los acontecimiento de aquella época. No obstante, lo que
nos interesa aqui es abordar esos escritos desde el punto de vista de la filosofia
politica con especial referencia a la educacién civica. Es importante cono-
cer las vicisitudes histdricas que propiciaron esos escritos. No obstante, para
nosotros es atin més relevante destacar la actualidad de las tesis filosoficas y
educativas de Isdcrates.

De los dos grandes apartados en que podemos dividir su pensamiento,
vale decir, el conocimiento de la democracia ateniense y el ideal del panhele-
nismo, algunos estudiosos han puesto mas atencién en el primer tema senalando
que su obra fundamental es Areopagitico. Alli presenta el funcionamiento de
las instituciones de esa ciudad-Estado, en especial el Aredpago, cuerpo cole-
giado que ¢jercia una vigilancia y control sobre la ciudad. Otros estudiosos,
en cambio, se muestran mds interesados en el panhelenismo. En este caso, el
documento insigne es Panegirico, que es una convocatoria a la hermandad de
los pueblos griegos.

Isdcrates y la democracia

En nuestra opinion Isocrates es el padre de la educacion civica y, en especial,
de la educacion civica que nutre a la democracia. La tesis fundamental que
recorre todo el pensamiento democrético desde la Antigiiedad hasta nuestros
dias es que los ciudadanos tienen mds importancia que los gobernantes. Pues
bien, como ejemplo de su apego ala democracia podemos citar una carta escrita
en 359 a.C en la que nuestro autor afirma: “La vida de un hombre comtn y

70



José Ferndndez-Santillan. Isdcrates y los origenes de la educacion civica.
Actualidad de un pensador clasico

corriente es mejor que la vida de un rey, y honrar a un estado libre es més dulce
que honrar a una monarquia” (Isdcrates, 1928: XXXVIII). No obstante,
debemos precisar lo que para él significaba la “democracia.” Como ha quedado
sefialado, su ideal fue la democracia de Solén y Clistenes.
¢En qué consistié la democracia de Solén y Clistenes? Aristoteles, en su
libro Constitucion de los atenienses, seiiala que la sabiduria de Solén radicé en
que pudo conciliar los intereses de los nobles y el pueblo. Sobre todo, descargd
al pueblo de deudas mediante “la liberacion de cargas” (Aristdteles, 2005:
35). También reordend de una manera habil al régimen politico al equilibrar el
“Arcontado” con el “Aredpago’, (Aristételes, 2005: 37-51). Respecto a Clistenes,
Aristdteles observa que llevé a cabo reformas més profundas que Solén “con
su mira puesta en la masa popular” (Aristételes, 2005: 71).
Vale la pena destacar que en su libro Politica, Aristételes dedica un apar-
tado especifico a Solén. De él dice:
En cuanto a Soldn, algunos creen que fue un legislador respetable: abolid la oligarquia
por ser demasiado absoluta, termind con la esclavitud del pueblo y establecié la demo-
cracia tradicional, mezclando bien los elementos de la constitucion, pues el Consejo
del Aredpago era un elemento oligérquico, las magistraturas electivas, aristocratico, y
los tribunales, democratico. Parece que Solén no abolid las instituciones que antes exis-
tian, el Consejo y la eleccién de los magistrados, sino que establecié la democracia al
hacer que todos los ciudadanos formasen parte de los tribunales. Por eso, precisamente,
algunos le reprochan haber anulado el otro elemento al hacer al tribunal, designado por
sorteo, duefo soberano de todas las decisiones (Aristdteles, 2008: 144-145).

Is6crates marcé distancia entre el ideal democrético y la realidad que le
tocd vivir: si bien reafirmaba su fe en la democracia ateniense como habia
sido fincada por Solén y Clistenes, miraba al Estado ateniense de sus dias
con desdén, pues le parecia que se trata de una degradacion (Isdcrates, 1928:
XXVII-XXIX).

¢Cudl era la tarea por emprender? La respuesta es inequivoca: se debia
retomar el modelo primigenio. Su contribucién radicé, precisamente, en re-
cordar la gloria del antiguo estado ateniense y su capacidad para encabezar a
las ciudades griegas tanto en el campo cultural como en el campo politico-
militar. Habia que echar mano de la educacién. Con justa razén en las primeras
paginas de la Introduccién General de la edicién en inglés de sus obras se lee:
“El objeto primero de su instruccién es formar correctamente al hombre y al
ciudadano” (Isécrates, 1928: XXV).

La educacién del hombre y del ciudadano para rehabilitar la vida publica.
Pero ¢cdmo educar? Esa era la pregunta clave. Isdcrates se dio cuenta de que “la
democracia es ante todo una forma de discurso que no puede ser monopolizado

71



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

por alguna persona en especifico. Ese discurso sélo puede ser aprendido en
medio de muchas voces” (Hariman, 2004: 227). En efecto, en las tiranias una
sola persona habla y las demds callan; en las democracias todos los hombres
hablan y todos escuchan.

Ciertamente, la democracia ateniense tuvo instituciones y lideres sobre-
salientes: “Los estadistas que hicieron grande a esta ciudad no eran gente de
la calafia de los actuales demagogos y agitadores. Fueron hombres de elevada
cultura y espiritu superior los que expulsaron a los tiranos e instauraron la
democracia y lo que luego vencieron a los bérbaros y unificaron a los griegos
liberados bajo la direccién de Atenas” (Jacger, 2002: 948). Convenia tener
en mente a los grandes hombres y ciudadanos virtuosos de antafio; saber que
si ellos pudieron salir adelante, también sus descendientes lo podian hacer.

Conviene mencionar que los demagogos y agitadores quedaron bien
descritos en comedias como la de Aristéfanes, “Los Caballeros” Alli se de-
sarrolla una larga discusion entre el Morcillero y Paflagonio para convencer
a Demo (el pueblo) acerca de quién de entre ellos puede ser el mejor lider.
Previamente a esta discusion hay un dialogo entre el Morcillero y otro per-
sonaje, Demostenes, en el que el primero le pregunta al segundo: “Pero me
pregunto ¢c6mo seré yo capaz de gobernar al pueblo?” El segundo responde:

Eso es tarea facilisima. Haz cabalmente lo que haces. Revuelve todos los asuntos, hazlos

morcilla y congréciate siempre con el pueblo endulzindole con frasecillas de cocinero.

Las demds condiciones del liderazgo las retines: lenguaje indecente, ruin linaje, eres

discutidor. Tienes todo lo necesario para la politica (Aristéfanes, 2008: 259-260).

Para evitar la degeneracién de la democracia, Atenas debia emprender
reformas internas. No se trataba de imponer las transformaciones por medio
de la fuerza, tal cosa, ademds de indeseable, era imposible. La alternativa era
la persuasién por medio del intercambio de ideas.

Isécrates comprendié que el motor de la politica democrética son los cambios
graduales. A su vez, las transformaciones por pasos sucesivos requieren a la
educacién como elemento que nutre a la inteligencia. Y la educacién, por su
parte, se nutre de dos fuentes, la cultura y la historia: en cuanto a la historia,
Is6crates se apoy6 en Tucidides. Conveniente sefalar aqui que a Tucidides se le
considera el padre tanto de la historia como de las relaciones internacionales.
Fue este pensador quien registrd la oracién finebre de Pericles en honor de
los primeros caidos en la Guerra del Peloponeso y que se considera como uno
de los mas altos elogios a la democracia:

Tenemos una constitucién que no trata de imitar las leyes de las ciudades vecinas,

sino que es ¢jemplo para las demds. Nuestro gobierno se llama democracia porque la

administracién no pertenece a pocos sino a muchos. Por esto cada uno de nosotros, in-

72



José Ferndndez-Santillan. Isdcrates y los origenes de la educacion civica.
Actualidad de un pensador clasico

dependientemente de su condicidn, estd obligado a procurar el bien y honrar a la ciudad.

Cada cual puede ser nombrado para ejercer cualquier cargo, no por su linaje o riqueza,

sino por su virtud y bondad. Por pobre que sea, con tal de que pueda hacer bien y pro-

vecho, no serd excluido de los cargos y dignidades. Por lo que respecta al Estado nos
gobernamos libremente. Los tratos y asuntos que realizamos cotidianamente con otras
personas los hacemos sin causar molestias; sin dafiarnos ejercemos reciprocamente los
relaciones privadas; en la vida publica el respeto nos impide violar las leyes ( Thucydides,

1972: 83-84).

La educacion civica consistia en ensefiar los valores resaltados por Pericles
en esta oracién funebre: el compromiso con la comunidad politica; la selec-
cién de los representantes y funcionarios independientemente de la condiciéon
social o del rango al que pertenecieran; la libertad como participacién en los
asuntos publicos; el sometimiento de todos a la ley. Para Isdcrates estos elemen-
tos no debian sélo rehabilitar a Atenas; por el contrario, debia extenderse
a toda Grecia. A su entender, educacién civica y panhelenismo caminaban de
la mano: “La educacién de Isdcrates se dirige a toda la polis y aspira a estimular-
la a la realizacién de actos que la hagan feliz a ella misma y rediman a los demés

griegos de sus dolores” (Jaeger, 2002: 927).
Admonicién a los atenienses

En el Areopagitico, Is6crates sostuvo que los atenienses hacian mal al sentirse
poderosos porque tenian embarcaciones y ejércitos sin percatarse de que no
tenfan el respaldo de las ciudades-Estado de Grecia. Es decir, tenfan la fuerza
pero no el consenso. Por eso, trata de persuadir a sus conciudadanos sobre
lo errado de esa posicion. Los atenienses debian recapacitar. Ya no eran los
tiempos en los que la democracia imperaba como una forma de gobierno bien
dirigida; la corrupcién y disolucion de las costumbres habian carcomido su
régimen politico. Era conveniente corregir lo que se habian hecho mal. Ya no
podian presentarse como ejemplo para los demds pueblos de Grecia; primero
habia que retomar las bases de la democracia.

En el “Arcopagitico”, Isdcrates (1929: 113) escribe: “Es en favor de la
democracia de nuestros antepasados que yo pretendo hablar... debemos es-
tar prestos a restaurar aquella democracia originaria que fue instituida por
Solén”. Se trata de la democracia que los Treinta Tiranos anularon. El pro-
blema con los tiranos es que polarizaron las relaciones sociales provocando
el conflicto. La distancia entre el grueso de la poblacién y los aristdcratas se
hizo atin mds grande. Esto provocé conflictos y rencillas de toda indole que
pusieron a la ciudad en vilo. Clistenes fue quien sacé a los tiranos del podery
rehabilit6 al gobierno popular.

73



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

La decadencia de aquella democracia ejemplar sobrevino cuando la liber-
tad fue alterada y confundida con el libertinaje. Eso fue lo que le tocé vivir
a IsOcrates: ahora “se toma a la democracia como insolencia, a la libertad
como desorden, a la igualdad como imprudencia en el discurso y a la feli-
cidad como licencia para hacer lo que a cada cual le plazea” (Isdcrates, 1929:
115-117). El problema es que los excesos se convierten en la norma en un ré-
gimen que cree ser democrético. Ese régimen ha perdido el primero rasgo que
distingue a la verdadera democracia, la autolimitacién de los ciudadanos y de los
funcionarios.

En una democracia degradada, las amistades no se hacen con base en la
virtud, sino en la complicidad. Por eso Isécrates (1929: 267) escribié en
“Antidosis”:

ellos [los malvados] odian no sélo a los mejores hombres, sino también a las acciones
nobles; y, por si fuera poco, para su propia vergiienza, se alinean con los que obran mal'y
actiian en consonancia con ellos, en tanto que cuando tienen poder destruyen a quienes
son causa de su envidia. Ellos proceden asi no por ignorancia sino porque quieren infligir
dafio y esperan no ser descubiertos y asi, protegiendo a los de su calana, piensan que
estan abonando a su misma causa.

Nada de eso fue permitido en tiempos de Solén y Clistenes. Por el con-
trario, se detestaba y castigaba a los malhechores.

Lo que contribuyé a la buena conduccién de los asuntos publicos fue el
reconocimiento de dos tipos de igualdad: 7) La que hizo a todos los ciudada-
nos semejantes entre si; 2) la que le dio a cada hombre lo que le correspondia.
Se distribuyeron honores y castigos segun el bien o el mal que hiciesen. A los
que desempenaban cargos publicos no se les dieron riquezas en demasia respecto
de lo que era lo normal entre la gente comun. Simplemente, se seleccionaron
a los mejores hombres para desempenar las funciones administrativas. A esos
funcionarios lo que les interesaba era ganarse el aprecio de la gente.

Se considerd que esta manera de nombrar magistrados era méds democra-
tica que aquella de seleccionar con base en la eleccién, porque, si se procedia
asi, se podia dejar la puerta abierta para que se introdujese la oligarquia. Por
eso escribié en el Areopagitico: “Mientras que con base en el plan de selec-
cionar a los hombres més dignos, el pueblo tendria en sus manos el poder de
preferir a aquellos que fuesen més fieles a la constitucién vigente” (Isdcrates,
1929: 117-119).

Parte de la educacion civica consistia en hacer que los ciudadanos parti-
ciparan en los asuntos publicos. Acostumbrarlos a no lucrar con la riqueza
publica. Incluso, si hacia falta, cada quien ponia de su propia bolsa para
completar los gastos colectivos. En el Areopagitico también se lee:

74



José Ferndndez-Santillan. Isdcrates y los origenes de la educacion civica.
Actualidad de un pensador clasico

En pocas palabras, nuestros antepasados resolvieron que el pueblo, como el supremo
jefe del Estado, deberfa nombrar a los magistrados, llamar a rendir cuentas a quienes
no desempefaran bien su encargo, y resolver las disputas. En tanto que aquellos ciuda-
danos que tuviesen tiempo y recursos, deberian dedicarse a la atencién de los asuntos
publicos, como servidores del Estado, habilitados para emprender tareas gubernativas
si probaban ser confiables y aptos para recibir tal honor; pero, de otra parte, podian ser
castigados si procedifan incorrectamente, y recibir los peores castigos si asi lo ameritaban
(Isdcrates, 1929: 121).

Tal fue la democracia bien practicada. Como régimen politico, era el
sistema mds estable y mds justo que se pudiese encontrar. Ella conferia los
cargos publicos a los hombres mds aptos; pero, al mismo tiempo, dejaba en
manos del pueblo la autoridad suprema.

La clave estaba en que, desde nifos, los atenienses estaban sujetos a un
gran cuidado. De esto se encargaba el Aredpago. Como hemos sefialado, éste
era un cuerpo colectivo compuesto de hombres de noble cuna, que habian
hecho carrera en el Arcontado. Como grupo sobresalia por encima de cual-
quier otro consejo de la Grecia antigua. El problema para Isdcrates es que el
Arebpago se degradd al introducir en él individuos que ya no fueron captados
de conformidad con el criterio de ser los mejores ciudadanos.

Algunos autores han querido ver en la predilecciéon de Isdcrates por el
Arebpago un cierto elitismo (Konstan, 2004: 116-117). En contraste con
esta interpretacion “elitista’, nos parece que la funcién del Are6pago debe ser
entendido con base en el papel que desempend en el conjunto de la democracia
ateniense y no solamente como un “grupo de élite.”

Isécrates (1929: 129-131), en el Areopagitico, resalta que los mejores ciu-
dadanos se producen alli donde se respetan mds las leyes. Pero, anade:

Las leyes escritas no es lo que hace aumentar la virtud, sino las costumbres cotidianas.

La mayoria de hombres tienden a asumir las costumbres y la moral del lugar en el que

fueron educados. Es mds, es evidente que donde hay un gran nimero de leyes muy

precisas, es seiial de que el Estado estd mal gobernado. Se dan casos de que los hombres
tratan de construir diques contra la proliferacién del delito expidiendo una gran canti-
dad de normas. Pero los hombres que estdn bien gobernados no necesitan llenar los
porticos con leyes escritas, sino sencillamente fijar la justicia en los espiritus. Porque
los estados no se gobiernan por decreto, sino inculcando buenas costumbres, y quienes
han sido mal educados se atreverdn a transgredir las leyes que han sido puntualmente

claboradas. En contraste, los hombres que han sido bien educados estardn dispuestos a

respetar incluso los codigos mas simples.

Los gobernantes eran quienes debian poner el ¢jemplo de rectitud. La
honestidad como signo caracteristico de los funcionarios era tan importante
para Isdcrates que la situaba como fundamento del buen gobierno:

75



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

El criterio del buen gobierno para Iscrates no fue el del gobierno de las leyes, como
tampoco lo fue el control popular sobre los érganos del Estado. Su vision se mueve mds
all4 de la moderna concepcién del Estado constitucional, o segin se dice en espaiol,
el Estado de derecho, en el que la totalidad de la gestion del poder publico estd sujeta a
la ley y a la justicia [derecho]. El punto de vista moderno efectivamente proporciona la
base para una evaluacion positiva de las monarquias y las aristocracias, en la medida en
que respeten los derechos civiles. Pero ésta no era la posicion de Isdcrates. En lugar de
la ley y los derechos, Isdcrates presenta como criterio de excelencia politica el carcter
moral del gobierno (Konstan, 2004: 116).

Para cumplir con la ordenanza del buen gobierno, la ciudad fue dividida
en distritos, barrios y fracciones de tal manera que pudiese haber un contacto
directo entre las autoridades y la poblacién. Quien obraba mal, erallevado in-
mediatamente ante el Consejo para amonestarlo o castigarlo. El propésito era
mantener las buenas costumbres para que los jévenes no cayeran en el vicio.
Se les debia tener ocupados, inculcarles la sobriedad. Para Is6crates era muy
importante que la juventud se vinculara a la cultura:

Si fuese realmente cierto que la cultura corrompe a la juventud, como sostiene la acusa-

cién ficticia y como tantas veces se habia manifestado desde el proceso contra Sécrates,

no habia mas remedio que extirparla. Pero si, por el contrario, es algo saludable, deberd

dejarse de calumniar a sus representantes y de castigar a los sicofantes, aconsejando a

la juventud que se consagre a la cultura con mayor pasién que a ningn otro interés en

el mundo.

Isécrates da por sentado que toda educacién espiritual superior se basa en desarrollar la
capacidad de los hombres para comprenderse mutuamente. Este tipo de educacién no
consiste en la acumulacién de simples conocimientos profesionales de cualquier clase
que ellos sean, sino que versa sobre las fuerzas que mantienen en cohesién la comunidad
humana. Estas fuerzas son las que se resumen en la palabra /ogos. La cultura superior es
la que educa al hombre por el lenguaje asi concebido, es decir, por el lenguaje como palabra
pletérica de sentido, referida a los asuntos que son fundamentales para la vida de la co-
munidad humanay que los griegos llamaban “los asuntos de la polis”. El hombre, como
un ser compuesto del alma y cuerpo, necesita que se vele por ¢l en este doble sentido,
que es por lo que las generaciones anteriores han creado la dualidad de la gimnasia y la
formulacién del espiritu (Jaeger, 2002: 935-936).

Es preciso sefialar, al respecto, que los atenienses ponian atencion en la
formacion completa de las personas. De hecho, usaban la palabra kalokagathia
para indicar el ideal de la educacidn. Dicho término abarca cualidades fisicas
y espirituales: perfeccidon corporal, destreza, habilidad, sentido del honor y
de la propia dignidad, solvencia econdmica, piedad, moderacién, capacidad
de juicio y sabidurfa.

76



José Ferndndez-Santillan. Isdcrates y los origenes de la educacion civica.
Actualidad de un pensador clasico

Estos ideales, desgraciadamente, se pervirtieron. La degradacién arrastrd
casi a todos. Los alejé de la cultura. Dilapidaron sus fuerzas en la embriaguez,
el juego y los apetitos sensuales. Igualmente, los distanci6 de la politica como
compromiso con la colectividad; pero los acercé a la politica entendida
como negocio personal. Esa degeneracion se debié también a quienes anula-
ron la fuerza del Aredpago. En efecto, las reformas introducidas por Efialtes en
462 a. C. desvirtuaron aquella institucién. Mientras el Consejo del Aredpago
tuvo poder, la ciudad no estuvo llena de procesos ni acusaciones entre particu-
lares. Tampoco hubo pobreza ni guerras. Los atenienses se ganaron la buena
voluntad de los otros pueblos griegos y les inspiraron temor a los bérbaros.

Is6crates les dijo a los atenienses que sus antepasados fueron afortunados
en haber podido tener una constitucién como la democritica. Pero ahora les
incomodaba ese recuerdo.

Una persona como Isdcrates resultaba perjudicial para el status quo: sus
enemigos (demagogos y sofistas) lo acusaron de pretender instaurar en Atenas
una oligarquia. Pero la acusacién no tenia sustento: el propio Isécrates mos-
tr6 como prueba a su favor que ¢l habia criticado a las oligarquias y a los
regimenes violentos mientras alababa a los sistemas basados en la justicia y la
razdn, esto es, los sistemas democraticos. Y, haciendo una comparacién en el
Areopagitico, entre la democracia y la oligarquia senald: “Si escudrifiamos en
la historia de las més ilustres y grandes de las otras ciudades griegas, encontra-
remos que las formas de gobierno democréticas son mas convenientes que las
oligarquias” (Isdcrates, 1929: 143).

En las oligarquias, ademds de que unos pocos oprimen a la mayoria, los
gobernantes se someten a los enemigos de la ciudad; en cambio, en las demo-
cracias, nadie oprime a nadie, todos forman parte del gobierno y, ademds, ese
régimen no se doblega frente a los extranjeros (Isdcrates, 1929: 149).

Luego entonces, era preciso recuperar a la democracia en su forma primi-
genia: “Si cambiamos la constitucién politica, estd claro que, segtin el mismo
razonamiento, nuestra situacion serd parecida a la de los antepasados. Porque
es forzoso que de idénticas instituciones politicas deriven siempre resultados
semejantes ¢ iguales” (Isécrates, 1929: 155). Una vez recuperada la democracia
verdadera, los demds pueblos griegos se plegarfan al poder de Atenas, en tanto
que los barbaros no se atreverian a atacar a Grecia. La democracia implica ri-
queza bien repartida. Los primeros indicios de una democracia degradada es
la desigualdad en la distribucién del ingreso; es decir, la polarizacién entre
ricos y pobres.

77



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

La pobreza envilece al pueblo. Lo transforma en una masa vulnerable.
Esa masa empobrecida y sumida en la ignorancia es proclive a ser manipulada
por los demagogos; esos charlatanes hacen leva de ella diciéndole lo que quiere
oir, no lo que debe escuchar. Son los “lobos con piel de oveja” que al final ter-
minan sojuzgando al mismo pueblo que los elevé al poder. La masa fanatizada
es propensa a la manipulacién de hombres sin escrupulos, quienes mas que
pensar en el bien colectivo procuran el lucro politico. A esa masa no le interesa
la direccion de los hombres honestos. Como cuerpo fanatizado, ficilmente
cae en la tiranfa. Atenas tenia un claro antecedente de este régimen en las tres
tiranfas de Pisistrato (607-527 a.C.). Era, pues, necesario evitar ese riesgo: la
educacién era el mejor antidoto para evitar la degeneracion de la democracia.

La madpre de la civilizacién

En su libro Panegirico, Isécrates afirma que Atenas es la madre de la civilizacion.
Por este motivo ella estd llamada a encabezar la batalla contra la barbarie. La
empresa era enteramente practicable. Los persas, al decir de Isdcrates, eran un
pueblo débil, sin genio o fuerza para la guerra; ellos prosperaron por culpa
de los griegos. En su consideracidn, el avance contra los persas es “una misién
sagrada” (Isocrates, 1928: 118).

Isdcrates muestra y analiza las condiciones en que se encuentran las
ciudades que polarizan la Hélade: de un lado estdn los espartanos; por otro,
los atenienses. ;Qué los distingue ? Los espartanos privilegiaban la fuerza fisica;
los atenienses daban mds importancia a la capacidad intelectual. Compara
ambos poderes con una metafora:

Si todos los atletas adquiriesen el doble de capacidad fisica que en este momento poseen,

el resto del mundo no seria mejor; pero dejemos que un solo hombre obtenga sabiduria

y todos los hombres cosecharan los beneficios porque estardn dispuestos a compartir

tal conocimiento (Isécrates, 1928: 121).

Era importante que la sabiduria emanada de Atenas fuese de nuevo
compartida por los helenos como fuerza unificadora de la Hélade.

El problema del panhelenismo no se jugaba tan sélo en lo que hoy se po-
dria llamar el terreno de “las relaciones internacionales”, sino a nivel interno,
precisamente, en el seno de las ciudades-Estado. Cada potencia trataba de in-
tervenir en la politica interior de los Estados dominados por la otra potencia,
promoviendo el sistema propio. Asi es como debe interpretarse el siguiente
pasaje del Panegirico:

78



José Ferndndez-Santillan. Isdcrates y los origenes de la educacion civica.
Actualidad de un pensador clasico

Porque los pueblos helenos, una parte esta sujeto, algunos a nosotros, otros a los lacede-
monios, la politica con base en la cual ellos gobiernan sus Estados han dividido a la mayo-
rfa de ellos. Si algtin hombre, por consiguiente, piensa que antes que ¢l traiga a los Estados
capitaneados a relaciones fraternales, el resto se unira haciendo cualquier cosa bien, él estd
siendo muy simplista y sin tacto respecto de la actual situacién (Isécrates, 1928: 129).

Dicho de otro modo: el de los griegos no es un liderazgo que se pueda com-
partir entre Esparta y Atenas. Debe haber una sola cabeza. Las dos ciudades son
diametralmente opuestas: tienen concepciones distintas del poder. Mientras
siga prevaleciendo Esparta dominara la fuerza, el conflicto y la oligarquia. Lo
tinico que puede integrar a los griegos es la inteligencia, la democracia y la
concordia encarnadas por Atenas.

El verdadero enemigo no son otros griegos como creen los espartanos,
sino los persas. Los espartanos son cortos de vista. Por esta razén Atenas
debe reclamar para si la “hegemonia”. Isdcrates usa el concepto “hegemonia”
(Panegirico y Antidosis), en el sentido literal del término, es decir, como supre-
macia: “Acaso todo debe ser hecho de manera tal que se vea que como en los
pasados tiempos Atenas, justamente, asumio la soberania de los mares. De la
misma manera ahora ella reclama, no injustamente, el legado de la hegermnonia”
(Isdcrates, 1928: 131; 1929: 219).

¢Cudles eran las razones que asistian a Atenas para buscar esa hegemonia?
En primer lugar la experiencia y las victorias obtenidas tanto en tierra como
en mar. Dice Is6crates (1928: 131-133), los vaivenes de la fortuna cambian a
menudo (el dominio nunca queda en las mismas manos)

y quien piensa que la hegemonia, como cualquier otra cosa preciada debe quedar en

quien primero gano ese honor, o para quienes han brindado los més altos servicios a los

griegos, considero que todo esto estd de nuestro lado. Si miramos al pasado podremos
ver que ambos titulos de liderazgo, de acuerdo con los argumentos expuestos, responden

a nuestros reclamos. Porque es sabido que nuestra ciudad es la mas antigua y la més

grande en el mundo, y, ante los ojos de los hombres, la mas renombrada.

Si se tomase en cuenta el linaje y la experiencia, desde luego Atenas resul-
tarfa la mas aventajada de las ciudades:

Los pueblos helénicos vivian sin leyes y en moradas dispersas, algunos oprimidos por

los tiranos, otros muriendo en medio de la anarquia; pero Atenas los liberd de estos

males tomando a algunos bajo su proteccidn y a otros los puso en orden brindédndoles

su propio ejemplo. Y esto sucedi6 porque ella fue la primera en establecer leyes y un

sistema de gobierno (Isocrates 1928: 141; Thucydides, 1972: 4).

Con esas argumentaciones Isocrates reclamaba para su ciudad la preemi-
nencia sobre las demds comunidades de la Hélade; pero no para oprimirlas,
sino para liberarlas.

79



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Para Isdcrates, la educacion, el conocimiento y la filosofia constituian los
cimientos sobre los cuales se levantaban las instituciones politicas y las leyes de
Atenas. Esos mismos elementos habian formado a los atenienses en los asuntos
publicos haciéndolos gentiles unos respecto de otros. Eso los habia salvado del
infortunio y la ignorancia. Escribe en el Panegirico:

La filosofia fue dada al mundo por nuestra ciudad. Y Atenas ha honrado la elocuencia
que todos los hombres anhelan y envidian a quienes la poseen, porque este es el primer
don de nuestra naturaleza que nos distingue de todas las creaturas vivientes y es lo que
nos eleva por encima de todos los demds. La filosofia vio que en otras actividades los
azares de la vida son caprichosos tanto asi que con frecuencia el sabio fracasa y el tonto
tiene éxito, en tanto que los bellos y artisticos discursos jamés son cosa de hombres
ordinarios, sino que son trabajo de una mente cultivada. Es aqui donde se puede ver
mejor el contraste entre el culto y el ignorante (Isdcrates, 1928: 149).

El rasero que Isdcrates utiliza para medir el talante de los hombres no es
el de la riqueza o el de la fuerza, sino el de la cultura (a la que resumia en el
concepto “filosofia”):

Ella, la filosofia, sabfa que si los hombres eran educados con liberalidad desde sus primeros

afios eso no debfa ser determinado por su 4nimo o su riqueza o por ventajas semejan-

tes, sino que era manifiesto que debfa ser realizado particularmente por su discurso. Y

esto probd ser el mejor signo de cultura para cada uno de nosotros, y aquellos que estin

capacitados para la exposicién de ideas no s6lo son hombres de poder en sus propias
ciudades sino que son objeto de veneracién en otras ciudades. Y nuestra ciudad ha to-
mado tal distancia del resto del mundo en pensamiento y en discurso que sus alumnos
se han vuelto maestros del resto del mundo. Ello ha propiciado que el nombre “griegos”
ya no sea referido a una raza sino a una inteligencia, y que el titulo “helenos” se aplique
mds bien a quienes comparten una cultura que a quienes comparten una sangre comun

(Isécrates, 1928: 149).

En otro fragmento del Panegirico, Isécrates (1928: 167-169) expresa que
las disputas entre bandos opuestos en una comunidad politica debian ser de tal
indole que no estuviesen disenadas para que una de las fracciones dominase o
destruyese a la otra, menos aun para que terminase imponiendo su mandato
sobre el resto. Mas bien las disputas deberfan dar lugar a que todos sacasen
ventaja para bien del Estado. Asi, los circulos politicos debian organizarse no
para sacar provecho personal o grupal, sino que debian ser para beneficio del
pueblo:

En el mismo sentido los atenienses gobernaron sus relaciones con otros Estados. Trataron

a los griegos con consideracion y no con insolencia. Asumieron la tarea de encabezar a

los helenos en el campo de batalla como una responsabilidad, de ninguna manera para

tiranizarlos. Descaron ser tomados mds como lideres que como amos, y ser considerados
como salvadores que como destructores. Ellos ganaron el aprecio de las ciudades griegas

80



José Ferndndez-Santillan. Isdcrates y los origenes de la educacion civica.
Actualidad de un pensador clasico

siendo amables con ellas en lugar de aplicar la fuerza contra ellas, manteniendo la palabra
dada con més honorabilidad de la que hoy lo hacen los hombres que juran respetar su
palabra... y los atenienses consideraban a Grecia como su patria comun.

Bajo ese espiritu se debia reconstruir el panhelenismo. Estas cavilaciones
hacen decir a Is6crates (1928: 169):

En razén de que ellos [los atenienses] fueron inspirados por estos sentimientos, y edu-
cados desde pequenios en estos hébitos de conducta, ellos produjeron en las personas de
aquellos que pelearon contra las hordas asidticas tal valor que nadie, ni los poetas ni los
sofistas, ha sido capaz de hablar de una manera acertada y generosa acerca de sus hazanas.

Lo que Isécrates (1928: 175) exalta de los atenienses es la leccion de
arrojo que dejaron como legado a las generaciones futuras:

lo que nuestros ancestros desearon sobre todo tener en alto es la reputacién que gana-

ron. Hacerle ver al mundo que en las batallas que combatieron ellos ganaron gracias al

valor y no al azar, y en segundo lugar, incitar a los griegos a llevar adelante la guerra con

sus barcos, demostrando que al luchar en el mar no menos que en tierra el valor es mas

importante que el nimero.

Era unavalentia inspirada en el amor a Atenas mas que en el odio alos ene-
migos. Abundando en lo que podriamos llamar “la politica exterior” concebida
por Iscrates, vemos que en su discurso sobre La Paz muestra la necesidad de
que el c6digo moral sea la base de esa politica. Tal discurso fue expuesto ante los
atenienses a los que critica (como ya lo habia hecho en los otros discursos) por
aceptar y reconocer sélo a aquellos oradores que les endulzan el oido.

Con todo y ese inconveniente, Isécrates (1929: 17) no desiste de decir

la verdad:

Porque yo he venido ante ustedes, no para buscar sus favores tampoco para solicitar su
voto, sino para hacer saber mis puntos de vista... porque no es la buena voluntad la que
ha prevalecido en asuntos que incumben a la paz, a menos que nosotros secamos bien
aconsejados respecto de lo que debe ser hecho.

La cuestion es encontrar los justos términos para cada una de las partes.
Y no se acttia justamente cuando se retiene por la fuerza las posesiones y los
territorios de otros pueblos. Isdcrates piensa que Atenas no tendrd una fron-
tera segura en tanto no recupere la estima de los demds pueblos de la Hélade.

El problema es que la guerra hizo a los atenienses mas pobres y enca-
rar mayores peligros; las contiendas bélicas los han llevado a tener un mal
nombre entre los griegos. Pero si los atenienses optasen por una diplomacia
que procurase la paz tomarian el camino de la seguridad, se librarfan de la
violencia, la incerteza y los tumultos internos. Avanzarfan en la prosperidad.

81



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Se librarian de los impuestos de guerra; desecharfan el miedo a cultivar sus
tierras y navegar con seguridad en los mares; reemprenderian actividades que
se habian visto forzados a abandonar por la guerra.
Y lo mds importante, tendrfamos a toda la humanidad como nuestra aliada -aliados que
no habrian sido forzados sino mds bien persuadidos de permanecer junto a nosotros.
Ellos que no aceptardn nuestra amistad con base en nuestro poder que, estamos seguros,
abandonardn cuando estemos en peligro, sino que estardn dispuestos a continuar apo-
yandonos cuando se tiene a verdaderos aliados y amigos (Isdcrates, 1929: 21).

Con intcligcncia, IsOcrates subraya en este pasaje que €s mejor una poli—
tica de conciliacién, que una politica de enfrentamiento. Como se aprecia, ya
hace siglos se hablé de la disyuntiva entre el uso del poder blando (soff power) y
el poder duro (bard power) o, si se prefiere, entre la diplomacia y la guerra (Nye,
2002: 222;2004: 191). Pues bien, en las condiciones en las que se encontraba
Atenas, de quiebra econémica, de postracién politica, la ciudad era incapaz
de obtener algtn bien mediante el uso de las armas. En contraste, podian ex-
traer beneficios tangibles de una prudente actividad diplomatica. Lo que decia
Is6crates era que mediante la politica exterior fincada en la construccién de
consensos se podrian lograr fronteras seguras.

Consejos al Principe

Aunque Isdcrates era un defensor de la democracia, eso no le impidié com-
q p

prender y exponer sus ideas sobre lo que deberfa ser un buen monarca. Tal
perspectiva la expuso en su discurso a Nicocles:

Al estar por encima de los demds en rango debes superarlos en virtud... debes estar
convencido de que la educacién y la diligencia estdn en el més alto nivel de importancia
para mejorar nuestra naturaleza. Rodéate de los mas sabios de entre tus conciudadanos
y, cuando esto no sea posible, busca a los hombres mds sabios en otras ciudades... de-
bertas oir a los poetas y aprender de los eruditos de manera que puedas enriquecer tu
mente para juzgar a los que son inferiores a ti y para emular a los que son superiores a ti.
De esta manera te convertirds rapidamente en el hombre que nosotros suponemos que
es el adecuado para desempefiar correctamente los deberes de un rey, y para gobernar el
Estado como debe ser (Isdcrates, 1928: 47-49).

Pero, surge la pregunta: ;en qué consiste no el buen gobierno, sino el
buen gobernante? En esta ocasion, es decir, en Nicocles, responde:

Serds un buen lider si no permites que la multitud cometa atropellos, pero tampoco que

los sufra. También debes estar atento a que los mejores de entre el pueblo sean objeto de

honores, y cuida que los demés hombres no resientan ultrajes a sus derechos. Esto son
los primeros y mds importantes factores del buen gobierno (Isdcrates, 1928: 49).

82



José Ferndndez-Santillan. Isdcrates y los origenes de la educacion civica.
Actualidad de un pensador clasico

El buen gobernante debe garantizar el orden publico y hacer que los
derechos de los ciudadanos sean respetados.

El consejo al Principe es que si las instituciones y las leyes no estan bien
fundamentadas, debe cambiarlas. Lo invita a hacer lo mejor por su patria,
pero si no sabe cémo hacerlo debe tomar ejemplo de los Estados que han
tenido éxito.

En razén de que el Principe tiene que ver por el bien colectivo, debe estar
mas educado que los demds hombres. Las personas comunes y corrientes no tie-
nen contacto permanente con la politica. En consecuencia, sus errores no son
tan notables; pero si lo son los del monarca. Isécrates (1929: 225) reconoce,
en Antidosis, que las cosas suelen ser al revés: “Les reprocho a los monarcas
que, se supone, ellos deben estar més preparados que los demds; sin embargo,
la realidad es que muchas veces estan menos educados que los hombres comu-
nes y corrientes’. En este mismo sentido, el monarca debe evitar los placeres
y las disipaciones.

El secreto del buen Principe radica en no mostrar su autoridad a través
de la fuerza. La clave estd en que los stbditos reconozcan su buen juicio. El
Principe debe estar preparado para la guerra, pero debe evitar llevar a cabo
agresiones injustas. A los Estados débiles ha de tratarlos como ¢l quisiera ser
tratado por los Estados més fuertes.

El buen gobernante debe favorecer lo que hoy llamamos opinidn priblica:
debe ser condescendiente con quienes expresan su sentir. Es mejor, dice en
Nicocles, dejar fluir las voces de la gente que frenarlas: “Garantiza la libertad de
expresion a quienes tienen buen juicio, para que cuando tengas duda cuentes
con amigos que te ayuden a decidir” (Isécrates, 1928: 57).

De esta manera, el hombre de poder puede estar més enterado acerca
de lo que piensa el pueblo y asi tomar las determinaciones mds certeras. Pero
aqui surge un tema muy delicado porque, como dice en Antidosis, hay que
distinguir la opinidn espontinea de la opinidn interesada; vale decir, la que brota
naturalmente del pueblo de la que fabrican los agitadores y los demagogos. Es
de sabios separar estos dos tipos de discurso: promover el primero y evitar el
segundo. Porque uno nutre a la democracia; el otro la envenena (Is6crates,
1929: 263).

Gobernar un Estado, ciertamente, es saber gobernar las propias pasiones.
Por eso Isdcrates le dice a Nicocles: “Gobierna mas firmemente tus deseos
que como ¢jerces el poder sobre tu pueblo” (Isdcrates, 1928: 57). Procede de
tal manera que el pueblo hable, en sus casas, con admiracion de tu sabiduria
mds que de tus defectos. Y es que la prudencia fue tomada desde un principio
como una virtud politica: “Pon tu propia prudencia como ejemplo para los

83



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

demds, sabedor de que la manera de vivir de toda la ciudad concuerda con sus
gobernantes” (Isdcrates, 1928: 57-59).

Para los griegos, como hemos visto, el desempeno de los cargos publicos
era un honor. Servir a los demds era una distincién que se le otorgaba a quie-
nes habian mostrado una conducta virtuosa. Por eso el abuso en el ¢jercicio
del poder era castigado no solamente por las leyes, sino también por la opi-
nién publica. Era, pues, de la maxima importancia labrarse un buen nombre:

Considera mas importante dejar a tus hijos un buen nombre que una gran riqueza,

puesto que la riqueza es efimera, mientras que la fama perdura. El buen nombre quizd

acarree la fortuna, pero la riqueza no puede comprar un buen nombre. La fortuna les
llega incluso a hombres de poca monta, pero un buen nombre solamente puede ser

adquirido por hombres de talante superior (Isdcrates, 1928: 59).

En Atenas el prestigio social no lo daba la riqueza; se forjaba mediante una
vida ejemplar. Esto caminaba de la mano con la moderacién: “Cuida siempre
tus palabras y acciones de manera que cometas los menos errores posibles.
Aprovecha las oportunidades que se te presenten, desde el momento en que
son dificiles de captar, opta por cuidar algo antes que extremarte” (Isdcrates,
1928: 59).

Isécrates (1928: 61) hace énfasis en que el poder politico es nutrido por
la préctica en los cargos publicos y la cultura: “Si quieres examinar qué es lo
que deben saber los reyes, sirvete de la experiencia y del estudio; porque el
estudio te mostraréd los caminos, y el ejercitarte en las propias acciones te dard
el poder para manejar los asuntos que trates”

Va otro consejo: que el gobernante cuide su seguridad personal y procure
la seguridad del Estado. Pero en caso que la vida propia vaya en prenda, es pre-
ferible morir con dignidad que vivir en el oprobio: “Pon todo tu esfuerzo en
preservar tu propia personay la seguridad de tu Estado, pero si eres empujado
aarriesgar tu vida, opta por morir con dignidad en lugar de vivir en medio de
la verglienza. En todas tus acciones recuerda que eres un rey, y procura jamds
hacer algo que esté por debajo de la dignidad de tu rango” (Isécrates, 1928: 61).

Con modestia se despide de Nicocles diciendo:

Haz uso de los consejos que te he dado, o bien busca otros mejores. Considera sabios no

alos que disputan sobre cosas sin importancia, sino a quienes hablan con propiedad de

asuntos relevantes; tampoco a los que estdn en apuros y que, sin embargo, prometen a

otros grandes fortunas. Toma en cuenta a aquellos que reclaman para si poco, pero que

saben lidiar con las cosas de la vida al tratar con moderacién tanto las venturas como las

desventuras (Isocrates, 1928: 63).

84



José Ferndndez-Santillan. Isdcrates y los origenes de la educacion civica.
Actualidad de un pensador clasico

Por ultimo:

Rechaza a los que nada saben de lo que es conveniente; pues estd claro que quien no es
util ni para si mismo, tampoco serd util para los demds... pero cuando son inteligentes y
capaces de ver més all4, témalos en cuenta y aprécialos, sabiendo que un buen consejero
es lo mds valioso y lo mds raro de todas las posesiones... Y cree verdaderamente que eso

contribuye més a tu entendimiento y a la grandeza de tu reino que cualquier otra cosa
(Isécrates, 1928: 69).

Es, a fin de cuentas, el valor de la inteligencia sobre la fuerza.
Conclusiones

Isécrates dio consejos a los gobernantes: tienen que ser sensibles ante la opinién
publica; dominar su cardcter; rodearse de personas con buena reputacién; cultivar
la lectura y tener sensibilidad para encarar los problemas politicos; no dejarse
llevar por las adulaciones; no caer en los extremos igualmente perniciosos del
exceso ni del defecto; actuar con dignidad en vista de que es una persona pu-
blica; no permitir que la multitud cometa atropellos, pero tampoco que los
sufra; respetar los derechos de las personas; dominar sus impulsos.

Pero Isdcrates también dio consejos a los ciudadanos: que practiquen sus
derechos y libertades para que sean reales y no se queden en simples pro-
nunciamientos; ser parte de la £0iné (la vida publica) y no quedarse arrincona-
dos en la idia (la vida privada); actuar con base en la razén y no ser arrastrado
por las pasiones; recurrir a la discusion publica y apartarse de la manipulacién
de los demagogos; estar prestos a la colaboracién en lugar de a la destruccion.
Como dice Norberto Bobbio (1986: 24):

la tinica manera de hacer de un stibdito un ciudadano es la de atribuirle aquellos derechos
que los escritores de Derecho publico del siglo pasado llamaron activae civitatis y la
educacién para la democracia desarrolla en el mismo sentido que la prictica democré-
tica. De acuerdo con el modelo jacobino esto no debe ser primero, porque en primera
instancia debe venir la dictadura revolucionaria y sélo después el reino de la virtud.
Pero para el buen democrético esto no debe ser asi, el reino de la virtud (que para
Montesquieu constitufa el principio de la democracia contrapuesto al miedo, princi-
pio del despotismo) es la misma democracia. La democracia no puede prescindir de la
virtud, entendida como amor ala cosa publica, pues al mismo tiempo debe promoverla,
alimentarla y fortalecerla.

Desafortunadamente, lo que hoy abunda son ciudadanos indiferentes,
poco comprometidos con los asuntos ptblicos. No obstante, cuando vienen
momentos de agitacion, y ante la carencia de una educacion civica adecuada,
esos mismos ciudadanos, indiferentes y poco instruidos se mueven, repenti-
namente, al extremo opuesto, al fanatismo. Son presa de los demagogos o de

85



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

movimientos radicales que proclaman, precisamente, la dictadura revolucio-
naria como primer paso para arribar posteriormente a un supuesto “reino de
la virtud”.

Pero ya vimos en lo que termind aquel experimento de una sociedad
supuestamente mejor y mas democrética: en la mas grande de las antiutopias
(el comunismo estalinista). Aun asi, hay quienes no se resignan a aceptar esa
derrota histérica y quieren exhumar la violencia politica como mecanismo
para alcanzar una democracia presuntamente superior.

Convengamos en que la indiferencia y el fanatismo no son compatibles
con la democracia. A la indiferencia y el fanatismo les estorba la inteligencia.
Una se regodea en la molicie, otra en las pasiones. El régimen democratico se
construye con base en la discusién de las ideas por medios pacificos. Efecti-
vamente, como decia Montesquieu, la democracia es el reino de la virtud que
no necesita preimbulo alguno de cardcter revolucionario para construirse. Lo
que la forja es el ejercicio cotidiano de la participacion ciudadana.

Las aportaciones de Isdcrates para la educacidn civica se sintetizan en los
siguientes puntos:

1. Lareivindicacion de la educacion civica como mecanismo para salir

de la barbarie y construir una comunidad de hombres libres.

La educacién civica como nutriente fundamental de la democracia.

3. Laeducacidn civica es el elemento fundamental para crear una ciu-
dadania fuerte.

4. Esaeducacion civica se hace realidad mediante el respeto de las ideas
ajenas y a través del intercambio de ideas; o sea, gracias al arte de la
polémica. La razén debe dominar a las pasiones. El uso de la palabra
sirve para evitar los enfrentamientos violentos.

5. Sedebe educaralos individuos desde la infancia para que sepan pen-
sar y estructurar correctamente sus ideas. Asi, las podran expresar de
manera adecuada tanto de forma oral como escrita.

6. Isdcrates fue maestro de la retérica como arte de la persuasion.

7. Uno de los motores de la polémica es el principio de contradiccion.

N

El esfuerzo intelectual de Isdcrates fue encomiable. Su larga vida, como
hemos visto, estuvo dedicada a su patria, Atenas, y a tratar de rehacer la uni-
dad panhelénica. Ni su ciudad-Estado, ni las demds comunidades politicas de
la Hélade, merecian hundirse en la degradacién de los conflictos politicos
internos ni en las rivalidades entre quienes compartian una cultura comun.

86



José Ferndndez-Santillan. Isdcrates y los origenes de la educacion civica.
Actualidad de un pensador clasico

La recuperacion de la dignidad y la grandeza debian hacerse por medio de la
instruccion del individuo y del ciudadano. Esa era la forma de inyectar vida a
la alicaida democracia.

No obstante, las derrotas militares, la ocupacion, la crisis econdmica y los
conflictos sociales habian hecho mella en la unidad politica ateniense. Ya no
era posible decir que el bien de la ciudad redundaria en el bien de cada ciu-
dadano, porque las fuerzas internas habian sufrido una grave disgregacion.
Cada grupo buscaba su propio beneficio. Aun asi, como dice Takis Poulakos
(1997: 106) en su libro Speaking for the Polis: “Los escritos de Isdcrates ofrecen
una visién, en la historia de la retérica, de la comunidad como una colecti-
vidad unificada, y acaso el tltimo despliegue exitoso de la retérica en contra
de las fuerzas que impulsan la fragmentacién y la presion de las diferencias”

La fuerza de su argumentacioén en favor del Estado democrético llega
hasta la época actual. El mensaje es claro: la democracia no es simplemente
la suma de las opiniones individuales; la democracia es razén que se potencia
en una voluntad colectiva. La Volonté Générale, diria Jean Jacques Rousseau
(1964: 361) muchos siglos después. Por eso es que situamos a la deliberacién
social y politica como fundamento de la democracia moderna (Fernandez
Santillan, 2011: 60).

Los escritos de Isocrates han superado la coyuntura histérica en la que
fueron elaborados. Han llegado a nosotros con toda su capacidad propositiva.
Han entrado a pleno derecho en la lista de las obras clésicas de la filosoffa poli-
tica. Una nueva cercania ha nacido de la distancia. Como lo capté magistralmente
Montesquicu (2010: 33-34), educacién civica y democracia caminan de la
mano. Esa es la mayor leccién que nos legd Isdcrates.

Bibliografia

Almond, Gabriel y Verba Sidney (1989), The Civic Culture (Political Attitudes and
Democracy in Five Nations), Newbury Park, California: Sage Publications.

Aristofanes (2008), Comedias, Madrid: Gredos.

Aristételes (2005), Constitucion de los atenienses, Madrid: Abada Editores.

Aristételes (2008), Politica, Madrid: Gredos.

Bobbio, Norberto (1986), Elfusturo de la democracia, México: Fondo de Cultura Econdmica.

Collier’s Enciclopedia (1993), vol. 13, Nueva York: P.E. Collier Inc.

Enciclopedia Salvat (1971), tomo 7, Barcelona: Hare-Juss.

Ferndndez Santillan, José (2011), Filosofia politica de la democracia, México: Fontamara.

Habermas, Jiirgen (1998), The Structural Transformation of the Public Sphere. (An Inquiry
into a Category of Bourgeois Society), Cambridge, Massachusetts: The MIT Press.

87



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 71, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Hariman, Robert (2004), “Civic Education, Classical Imitation and Democratic Polity”, en
Takis Poulakos y David Depew, Isocrates and Civic Education, Austin: University of
Texas Press.

Isécrates (1928), vol. I, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.

Isécrates (1929), vol. IT, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.

Jaeger, Werner (2002), Paideia, México: Fondo de Cultura Econémica.

Konstan, David (2004), “Isocrates ‘Republic”, en Takis Poulakos y David Depew, Isocrates
and Civic Education, Austin University of Texas Press.

Montesquieu (2010), E/ espéritu de las leyes, México: Porrua.

Milton, John (2005), Areopagitica, México: Fondo de Cultura Econémica.

Nye Jr., Joseph S. (2002), The Paradox of the American Power (Why the World’s only
Superpower Can’t Go It Alone), Oxford: Oxford University Press.

Nye Jr., Joseph S. (2004), Soff Power (The Means to Seccess in World Politics), New York:
Public Affairs.

Poulakos, Takis (1997), Speaking for the Polis (Isocrates’ Rhetorical Education), Columbia:
South Carolina Press.

Poulakos, Takis y Depew, David (2004), Isocrates and Civic Education, Austin: University
of Texas Press.

Raubitschek, A. E. (1992), “Isocrates”, en Collier’s Encyclopedia, vol. 13, New York: P.F.
Collier, Inc.

Rousseau, J.J. (1964), “Du Contract Social” livre I, Chapitre VI, Id. OEuvres complétes 111,
Paris: Gallimard, Biblioth¢que de la Pléiade.

The New Encyclopaedia Britannica (2007), Chicago: Encyclopaedia Britannica.

Thucydides (1972), History of the Peloponnesian War, New York: Penguin Books.

José Ferndndez Santillan. Doctor en la Historia de las ideas politicas en
la Universidad de Turin, Italia, en 1983. Doctor en Ciencia Politica por la
Facultad de Ciencias Politicas, UNAM, 1990. Profesor del Tecnoldgico
de Monterrey, Campus Ciudad de México en la Escuela de Educacion,
Humanidades y Ciencias Sociales. Profesor visitante de la Universidad
de Harvard (2010). Profesor visitante de la Universidad de Georgetown
(2013). Fulbright Scholar in Residence (SIR) de la Universidad de Baltimore
(periodo sabatico de 2015). Lineas de investigacion: filosoffa politica, cldsica
y contempordnea. Publicaciones recientes: José Ferndndez Santillan, Politica,
Gobierno y Sociedad Civil, Fontamara (2012); José Ferndndez Santillan, La
perspectiva internacional de los partidos politicos en México, Fontamara (2014);
José Fernandez Santilldn, “Global Politics”, en Mexican Law Review (2013);
Iliana Rodriguez y José Ferndndez Santillan [coordinadores), Sustentabilidad
en México, México: Fontamara (2015).

Recepcién: 10 de junio de 2015.
Aprobacion: 16 de febrero de 2016.

88



