
ISSN Impreso 1405-1435, Electrónico 2448-5799, UAEM, núm. 71, mayo-agosto 2016, pp. 63-68

Isócrates y los orígenes de la educación cívica. 
Actualidad de un pensador clásico

Isocrates and the origin of civic education. Validity of a classical author

José Fernández-Santillán /jfsantillan@itesm.mx 
Tecnológico de Monterrey, Campus Ciudad de México, México

Abstract: Isocrates has been neglect as one of the main figures of the main political thought. 
This essay tries his philosophical legacy, particularly his work as civic educator. Today it is 
necessary because it is indispensable to construct citizenship.
His method in order to promote democracy was public deliberation not only to verbal 
discussion but also to the diffusion of his writings. Isocrates promoted the creation of public 
spaces in which the deliberation was possible. That is why he is consider a contributor of the 
“public spaces” as we know it today.
What we underline is that Isocrates believed in the value of the word as the main 
transformation of the man and the political regimes. The democracy that he had in mind was 
the regime set up by Solon and Clistenes. He always took into account this model in order 
to restore the civic life in Athens and the good government in the political communities in 
Greece. Isocrates was enemy of the barbarians and demagogues. 
Key words: civic education, policy, democracy, oligarchy, citizenship. 
Resumen: Isócrates ha sido descuidado como una figura señera entre los grandes 
pensadores políticos de la Grecia antigua. El presente ensayo rescata el legado de este 
filósofo, particularmente su trabajo como educador cívico, hoy tan necesario para construir 
ciudadanía.
El método que utilizó para promover la democracia fue la deliberación pública, no solamente 
a través de la discusión verbal sino también de la difusión de escritos. En consecuencia, 
Isócrates contribuyó a crear espacios de discusión muy semejantes a lo que ahora conocemos 
como “esfera pública”.
Lo que ponemos de relieve es que Isócrates creyó en el papel de la palabra como eje 
transformador tanto de los hombres como del régimen político. El ideal de democracia que 
tuvo en mente fue el régimen instaurado por Solón y Clístenes. Siempre tuvo en cuenta ese 
modelo para restaurar la vida cívica en Atenas y en las ciudades Estado de la Grecia antigua.
Palabra clave: educación cívica, política, democracia, oligarquía, ciudadanía.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

64

Introducción

El concepto “educación cívica” ha captado crecientemente el interés de los es-
pecialistas en la teoría política, pero también de los promotores de la llamada 
cultura cívica (gobiernos y partidos). Obviamente, se han escrito muchísimas 
obras al respecto comenzando por el libro clásico de Gabriel Almond y Sidney 
Verba (1989: 374).

Frente a un concepto de esta naturaleza, como tantos otros del lenguaje 
político, la atención se remite inmediatamente a las raíces históricas; es decir, 
a los griegos y, en especial, a Aristóteles. Como dicen dos especialistas en 
la materia: “Entre los griegos que escribieron sobre cuestiones políticas, es 
Aristóteles a quien parece haberle tocado la parte del león en lo que se refiere 
a la atención recibida” (Poulakos y Depew, 2004: 1). 

Incluso, a El Estagirita se le atribuye, además de ser el principal escritor 
político griego, el papel de educador cívico. No obstante, hay estudios que 
reportan otros resultados: “Isócrates fue una figura de muy alto nivel en la edu-
cación cívica, en cuanto a la capacidad de discusión retórica se refiere. Mucho 
más que Aristóteles” (Poulakos y Depew, 2004: 2). Esta es una aseveración 
sustentada en un trabajo de investigación serio: Isócrates es más importante 
que Aristóteles en lo que se refiere a la educación cívica. Aseveración respaldada 
por diversos analistas como A. E. Raubitschek, quien afirma que la técnica 
educativa y de retórica de Isócrates fue retomada y transmitida por Cicerón 
(Collier’s Enciclopedia, 1993: 319-320). 

Isócrates vivió muchos años (436 a.C.-338 a.C.). En consecuencia, le 
tocó ser testigo de muchos acontecimientos: el enfrentamiento de griegos y 
persas, la rivalidad entre las ciudades griegas y, por si faltara algo, convulsiones 
a granel en su ciudad natal, Atenas. Hubo dos propósitos fundamentales que 
lo movió a actuar en la vida pública: restaurar la grandeza ateniense y unir a 
las ciudades griegas para enfrentar al enemigo común, los persas. Para lograr 
estos cometidos consideró que se debía recurrir al poder que caracterizó a su 
ciudad, la cultura. Era imperativo regresar a las bases que hicieron famosa a 
esa polis El instrumento privilegiado debía ser la educación. 

El método que Isócrates utilizó para desarrollar su proyecto educativo fue 
el de los escritos de difusión en cuanto “filosofía deliberativa” (Raubitschek, 
1992: 319). La deliberación como arte de la educación. Isócrates promovió el 
intercambio de ideas mediante la polémica; descubrió que la discusión era un 
método efectivo para educar al pueblo y a las élites. Por eso sus escritos cobra-
ron nuevos bríos en la Italia renacentista. La idea fue recuperar el principio de 
contradicción mediante la discusión de ideas. Ese principio de contradicción, 



José Fernández-Santillán. Isócrates y los orígenes de la educación cívica.  
Actualidad de un pensador clásico 

65

de hecho, es uno de los pilares de la modernidad. John Milton fue el pensador 
que atrajo para la era moderna el legado de Isócrates. 

Como se puede deducir fácilmente, la discusión pública no puede llevarse 
a cabo si no está respaldada y fundamentada en la libertad individual para 
expresar sin cortapisas lo que cada quien colige y para publicar aquello que se 
juzgue conveniente. Los derechos de expresión y de imprenta, efectivamente, 
tienen una deuda tanto con Isócrates como con John Milton. 

No es casualidad que estos autores –por distantes que sean en el tiempo– sean 
precursores de lo que hoy se conoce como “espacio público”; es decir, el lugar 
donde se discute sobre temas de interés general. 

Ambos, Isócrates y Milton, pusieron por delante las razones en lugar de 
la fuerza. El punto crucial para mejorar a una sociedad es la educación y, en 
especial, la educación cívica como vía para recuperar y fortalecer a la democracia. 

Lo que en este ensayo se pone de manifiesto es que Isócrates fue un 
defensor apasionado de la democracia. Como vivió en los tiempos en que 
ésta decaía, le dolió ver a Atenas hundida en la degradación; sumida en ambi-
ciones personales y en el apetito insaciable de riquezas materiales. Muy otro 
había sido el espíritu con que se construyó la grandeza ateniense en la época 
de Solón y Clístenes; es decir, cuando Atenas estuvo llena de virtudes que 
fueron ejemplo para otras ciudades helénicas. 

Lo que hizo Isócrates, con el afán de levantar de la postración a su ciudad, 
fue presentar el contraste entre la democracia ideal (esa de Solón y Clístenes) 
y el remedo de democracia que tenía ante sus ojos. La solución, a su parecer, 
consistía en reeducar a los gobernantes y gobernados: recuperar el antiguo 
espíritu de sacrificio, la virtud, para bien de la ciudad y dejar en un segundo 
plano los intereses personales. 

Perfeccionó el arte de la retórica como mecanismo para difundir sus ideas 
de manera verbal y escrita. Al provocar la polémica dio origen a lo que hoy 
conocemos como “opinión pública”. Escuchar lo que otros dicen y responder a 
esos dichos. Generar una dinámica didáctica en la que todos participen en pari-
dad de circunstancias. Lo importante era tener como punto guía el interés general.  

Ahora bien, respecto al problema del panhelenismo, éste no se jugaba tan 
sólo en lo que hoy se podrían llamar “las relaciones internacionales”; es decir, 
a nivel externo entre los Estados, sino a nivel interno, en la manera como se 
gobernaban, precisamente, en el seno de las ciudades-Estado. Cada potencia, 
ese decir, por un lado Esparta y, por otro, Atenas, trataba de intervenir en la 
política interior de los Estados dominados por la otra potencia promoviendo el 
régimen político que le era propio. Esparta promovía la oligarquía en tanto que 
Atenas impulsaba la democracia. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

66

En tales circunstancias, un punto fundamental fue la promoción del 
buen gobierno democrático como subordinación a la ley, la honestidad, la 
formación de una conciencia cívica, el respeto por los bienes ajenos, la rendi-
ción de cuentas, la sobriedad en las costumbres y, particularmente, la retórica 
como el arte de saber expresarse en público, la educación de la niñez y la 
juventud en los deportes y en la filosofía. 

Las obras de Isócrates llenan todos los requisitos para ser enlistadas dentro 
de los grandes libros de filosofía política y de educación. Es nuestro deber no 
dejarlo en el abandono. Sobre todo porque fijó el propósito de que la democracia 
no degenerara en manos ni de los bárbaros (persas), a nivel internacional, ni de 
los demagogos, a nivel interno (la tiranía).

El vínculo entre la Antigüedad y la Modernidad

Quien tomó la estafeta de Isócrates y la transmitió, justamente, a la edad 
moderna fue John Milton en su famoso escrito Areopagítica (1644). Frente al 
ordenamiento emitido por el Parlamento (Licensing Order, 1643) que dispuso 
la previa autorización del gobierno para publicar cualquier texto, Milton rei-
vindicó la libertad de pensamiento y la libertad de expresión:

Quien a un hombre mata quita la vida a una criatura racional, imagen de Dios; pero quien 
destruye un libro, mata la razón misma, mata la imagen de Dios, como si dijéramos por el 
ojo. Hartos los hombres no pasan de carga para el suelo; pero un buen libro es preciada 
vitalísima sangre de un espíritu magistral, adrede embalsamada y atesorada para un 
vivir más duradero que la vida (Milton, 2005: 23). 

En opinión de Milton, la libertad de palabra no podía ser objeto de cen-
sura; era un agravio no sólo contra los hombres, sino especialmente contra el 
Padre Eterno. 

En referencia a Isócrates, Milton (2005: 21) escribe: 
Podría citar a quien desde su privada estancia aquel discurso escribiera a la asamblea ate-
niense para persuadirla de que mudara la forma de democracia a la sazón establecida. Y 
tal honor se pagaba en aquellas edades a quienes profesaban el estudio de la sabiduría 
y la elocuencia, y ello no sólo en su país, sino en tierra extraña, que urbes y señoríos 
gozosamente les escuchaban, y con notable respeto, al manifestarse ellos públicamente 
en vena de admonición al Estado.

Inspirándose en Isócrates, Milton pedía que el Estado inglés respetara la 
pluralidad de opiniones y no censurara la publicación de los libros. La práctica 
prohibitiva —continuaba su argumentación— era propia de la Inquisición. 

Dios había dotado al hombre de la razón para que la usara en todos los 
campos; ninguna autoridad debía oponerse a ese principio. Ventilar las 



José Fernández-Santillán. Isócrates y los orígenes de la educación cívica.  
Actualidad de un pensador clásico 

67

opiniones era provechoso para la comunidad política, pues nutría la unidad 
en torno a valores compartidos como la tolerancia. En consecuencia, debía 
darse prioridad al consenso construido por medio del intercambio de parece-
res. La unidad política sería vana si tan sólo estuviese cimentada en la fuerza. 

Abundando en su argumentación, Milton (2005: 57-58) pidió a la repre-
sentación política inglesa tomar en consideración el poder cultural de Inglaterra:

Lores y Comunes de Inglaterra, considerad de qué nación sois, qué nación gobernáis; no 
es ella opaca y obtusa sino de espíritu vivo, ingenioso y penetrante, para la invención agu-
da, en el discurso recia a la vez que sutil, no de tema alguno descalzada, ni del más cimero 
sobre el que pueda cernerse la criatura humana. Así los estudios del saber en sus ciencias 
más profundas fueron tan antiguos entre nosotros, y descollados, que escritores de bue-
na antigüedad y juicio competentísimo anduvieron persuadidos de que aun la escuela 
de Pitágoras y la sabiduría persa arrancaron en sus comienzos de la añeja filosofía de esta 
isla. Y ese cuerdo y civil romano, Julio Agrícola, que aquí una vez gobernara por el César, 
prefería los naturales ingenios de Britania a los forzados estudios de los galos. Ni es por 
vano antojo que los graves y frugales transilvanos envían todos los años, tan lejos de los 
confines montañosos de Rusia, y más allá de los páramos hercinios, no su mocedad, sino 
sus hombres hechos, para que aprendan nuestro lenguaje y nuestro arte teológico.

La ordenanza emitida (Licensing Order) por el Parlamento era perjudi-
cial por, al menos, dos motivos: esa ordenanza iba en contra de la política 
interior porque provocaría descontento y disturbios; pero también obraban 
en detrimento de la política exterior, porque Inglaterra dejaría de ejercer su 
influencia cultural en otras naciones. 

Es curioso y significativo que, a semejanza de Isócrates, Milton ideara su 
alegato a manera de escrito dirigido, en primera instancia, a una asamblea, 
pero también tenía la intención de influir en un público más amplio. Deseaba 
que las ideas plasmadas en su alegato se discutieran ampliamente y se toma-
ran medidas para evitar las repercusiones negativas.

La Areopagítica de John Milton ha pasado a la historia como una defensa 
de los modernos derechos civiles. Para llevar a cabo esta defensa, Milton re-
cuperó el legado de los griegos, y en especial de Isócrates. Milton recogió de 
Isócrates el arte de educar y educarse a través de la razón. De hecho, ese es el 
método que se sigue utilizando hoy en día en los salones de clase. Debemos a 
Isócrates el arte de la retórica como método educativo. 

Por eso decimos que él abrió espacios de discusión que hoy llamamos 
esfera pública: “Su compromiso para sostener a la cultura ateniense en me-
dio de los cambios políticos y económicos –y la creciente separación de 
la identidad individual y política– se parece a la moderna idea de la esfera 
pública”(Hariman, 2004: 227). 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

68

Isócrates fomentó la discusión pública no sólo mediante el intercambio ver-
bal; también lo hizo de manera literaria: 

La participación de los ciudadanos en los asuntos de la polis ya no necesitaron ser pen-
sados exclusivamente como el hablar ante una masa inflamada o indiferente según fuese 
el caso, reunida para escuchar las demandas contingentes de una situación particular. 

La deliberación política también pudo estar compuesta por cosas escritas, hechas circular 
para un público lector y, en consecuencia, diseminada para una audiencia más amplia. Si 
fue posible participar en los asuntos de la polis dando un paso atrás y tomando distancia 
de la asamblea, entonces podremos ver esa distancia y ese paso como la creación de un 
nuevo espacio que transforma la deliberación política. Y, como resultado, pone en acto 
nociones alternativas de educación cívica (Enciclopedia Salvat, 1971: 1871).

 Debemos tener presente que Grecia ha pasado a la historia como la fun-
dadora de la discusión verbal. En su libro La transformación estructural de 
la esfera pública, Habermas (1998: 3) deja establecida la fuente histórica del 
concepto “esfera pública”:

Aquí estamos tratando con una categoría griega transmitida a nosotros por Roma. Al 
llegar al más alto desarrollo de las ciudades-Estado en Grecia la esfera de la polis, que 
fue lo común (koiné) para los ciudadanos libres, fue separada claramente de la esfera de 
la oikos; en esta esfera cada individuo se remite a su propia intimidad (idia) […] La esfera 
pública se configuró en la discusión (lexis), que pudo asumir, por ejemplo, la forma de 
consulta o plasmada en la formación de la ley así como en el terreno de las acciones 
comunes (praxis) la guerra o las competencias atléticas. 

Lo que no se ha resaltado suficientemente es que Grecia también es la 
fundadora de la deliberación política escrita. Isócrates y sus obras son prueba 
de que los atisbos del espacio público literario también estuvieron presentes 
en Atenas (Poulakos y Depew, 2004: 7-9). 

Isócrates creyó en el valor de la palabra hablada y escrita y en su capacidad 
transformadora: “promover la solidaridad política entre los griegos mediante 
la creación de un foro en el que hubiese un franco y honesto criticismo y 
la expresión libre de ideas. Más discursos filosóficos y científicos (technikos) 
quizá pudiese superar los reclamos retóricos a los prejuicios” (Konstan, 2004: 
120). La palabra debería ser portadora de la razón, no de las pasiones para 
que esa transformación mejorara a las personas y a la vida colectiva.

Isócrates y su tiempo

Las fechas de nacimiento y muerte de Isócrates (436 a.C.-338 a.C.) dan tes-
timonio, al mismo tiempo, de una vida longeva y de una época de tremendas 
convulsiones tanto de su ciudad natal, Atenas, como de conflictos entre las 



José Fernández-Santillán. Isócrates y los orígenes de la educación cívica.  
Actualidad de un pensador clásico 

69

ciudades-Estado de Grecia. Debemos añadir que en la etapa inmediatamente 
anterior a su nacimiento se registraron las guerras Médicas (492 a.C.-449 a.C.). 

Estos conflictos fueron, precisamente, entre el imperio Persa y las ciuda-
des-Estado de la Hélade (como los griegos realmente llamaban a lo que hoy 
conocemos como Grecia) comandados por los espartanos y los atenienses 
unidos en la liga Panhelénica. La Primera Guerra Médica (492 a.C.-490 a.C.) 
comenzó con la invasión de los persas encabezada por el rey Darío contra 
algunas ciudades griegas. 

Este primer conflicto terminó con la victoria de los helenos. La Segunda 
Guerra Médica (480 a.C.-478 a.C.) se produjo debido a los conflictos inter-
nos de Persia luego de la muerte del rey Darío. Al canalizar contra los griegos 
las disputas intestinas, el rey Jerjes invadió ciudades como Termópilas, Beocia 
y Ática. Ellas sucumbieron a la invasión persa; pero gracias a la alianza entre 
otras ciudades griegas que no fueron invadidas se logró contener la expansión 
de los persas hacia la península del Peloponeso. 

Con la Tercera Guerra Médica (478 a.C.-449 a.C.), los pueblos de la 
Hélade se reunieron bajo el liderazgo de Atenas para expulsar de todas las 
ciudades helenas a los persas. Se firmó el tratado de 449 a.C., en el que los 
persas reconocieron la independencia de las colonias helenas de Asia menor 
y la soberanía de Atenas sobre el mar Egeo. Fue en ese momento cuando se 
creó la liga de Delos, capitaneada, precisamente, por Atenas. 

El problema fue que la unidad griega se disipó: paulatinamente los griegos 
formaron bloques de influencia. Las dos grandes potencias, es decir, Esparta y 
Atenas polarizaron a las ciudades helénicas. Esparta integró a sus aliados en la 
liga del Peloponeso, en tanto que, como ya dijimos, Atenas reunió a sus alia-
dos en la liga de Delos. Vino el enfrentamiento bélico. Como dice Tucídides 
(1972: 49) en su libro Historia de la guerra del Peloponeso (431 a.C.-404 
a.C.): “Lo que hizo a la guerra inevitable fue el creciente poder de Atenas y 
el miedo que este poderío causó a Esparta”. Conviene señalar que Isócrates 
nació poco antes de que esta guerra estallara. Los recuerdos de su niñez y 
juventud le dejaron huellas indelebles. 

Como dice Robert Hariman (2004: 225-226): “Isócrates vivió en un 
período en el que Atenas sufrió derrotas militares y la ocupación, la pérdida 
del imperio, la tiranía y represalias contra la ciudad, la degradación de los 
valores de la ciudad, explotación económica y turbulencia social… El reto era, 
entonces, garantizar la continuidad cultural”. 

El propósito de Isócrates fue que su patria recuperara la grandeza me-
diante el mayor poder que la había distinguido desde su creación, la cultura. 
Gorgias, su maestro, cultivó en su discípulo ese ideal (The New Encyclopaedia 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

70

Britannica, 2007: 416-417). Otros de los grandes maestros griegos que contri-
buyeron a la formación de Isócrates fueron Pródico y, ni más ni menos, su casi 
homónimo, Sócrates (Raubitschek, 1992: 319-320). De hecho, a Isócrates se le 
considera el más grande maestro de oratoria de la Antigüedad. Cicerón, por 
ejemplo, retomó su método y lo aplicó a Roma.

Durante la Guerra del Peloponeso, Isócrates perdió su fortuna y se ganó la 
vida escribiendo discursos jurídicos que otras personas leían en los tribunales. 
Trató de iniciarse como orador; pero la falta de voz y la timidez lo disuadieron 
de continuar por esa vía. Entonces decidió seguir la carrera magisterial. 

Entre sus alumnos sobresale Timoteo, prominente general, Nicocles, rey 
de Salamina y Chipre, y dos grandes historiadores: Ephorus, quien escribió una 
historia universal, y Theopompus, quien escribió una historia de Filipo II de 
Macedonia.

Discursos y escritos suyos como el Panegírico (380 a.C.), Nicocles (372 
a.C.), Sobre la Paz (355 a.C.), Areopagítico (354 a.C.), y el Panatinaicos (339) 
son testimonio de los acontecimiento de aquella época. No obstante, lo que 
nos interesa aquí es abordar esos escritos desde el punto de vista de la filosofía 
política con especial referencia a la educación cívica. Es importante cono-
cer las vicisitudes históricas que propiciaron esos escritos. No obstante, para 
nosotros es aún más relevante destacar la actualidad de las tesis filosóficas y 
educativas de Isócrates.

De los dos grandes apartados en que podemos dividir su pensamiento, 
vale decir, el conocimiento de la democracia ateniense y el ideal del panhele-
nismo, algunos estudiosos han puesto más atención en el primer tema señalando 
que su obra fundamental es Areopagítico. Allí presenta el funcionamiento de 
las instituciones de esa ciudad-Estado, en especial el Areópago, cuerpo cole-
giado que ejercía una vigilancia y control sobre la ciudad. Otros estudiosos, 
en cambio, se muestran más interesados en el panhelenismo. En este caso, el 
documento insigne es Panegírico, que es una convocatoria a la hermandad de 
los pueblos griegos.

Isócrates y la democracia

En nuestra opinión Isócrates es el padre de la educación cívica y, en especial, 
de la educación cívica que nutre a la democracia. La tesis fundamental que 
recorre todo el pensamiento democrático desde la Antigüedad hasta nuestros 
días es que los ciudadanos tienen más importancia que los gobernantes. Pues 
bien, como ejemplo de su apego a la democracia podemos citar una carta escrita 
en 359 a.C en la que nuestro autor afirma: “La vida de un hombre común y 



José Fernández-Santillán. Isócrates y los orígenes de la educación cívica.  
Actualidad de un pensador clásico 

71

corriente es mejor que la vida de un rey, y honrar a un estado libre es más dulce 
que honrar a una monarquía” (Isócrates, 1928: XXXVIII). No obstante, 
debemos precisar lo que para él significaba la “democracia.” Como ha quedado 
señalado, su ideal fue la democracia de Solón y Clístenes.

¿En qué consistió la democracia de Solón y Clístenes? Aristóteles, en su 
libro Constitución de los atenienses, señala que la sabiduría de Solón radicó en 
que pudo conciliar los intereses de los nobles y el pueblo. Sobre todo, descargó 
al pueblo de deudas mediante “la liberación de cargas” (Aristóteles, 2005: 
35). También reordenó de una manera hábil al régimen político al equilibrar el 
“Arcontado” con el “Areópago”, (Aristóteles, 2005: 37-51). Respecto a Clístenes, 
Aristóteles observa que llevó a cabo reformas más profundas que Solón “con 
su mira puesta en la masa popular” (Aristóteles, 2005: 71). 

Vale la pena destacar que en su libro Política, Aristóteles dedica un apar-
tado específico a Solón. De él dice: 

En cuanto a Solón, algunos creen que fue un legislador respetable: abolió la oligarquía 
por ser demasiado absoluta, terminó con la esclavitud del pueblo y estableció la demo-
cracia tradicional, mezclando bien los elementos de la constitución, pues el Consejo 
del Areópago era un elemento oligárquico, las magistraturas electivas, aristocrático, y 
los tribunales, democrático. Parece que Solón no abolió las instituciones que antes exis-
tían, el Consejo y la elección de los magistrados, sino que estableció la democracia al 
hacer que todos los ciudadanos formasen parte de los tribunales. Por eso, precisamente, 
algunos le reprochan haber anulado el otro elemento al hacer al tribunal, designado por 
sorteo, dueño soberano de todas las decisiones (Aristóteles, 2008: 144-145). 

Isócrates marcó distancia entre el ideal democrático y la realidad que le 
tocó vivir: si bien reafirmaba su fe en la democracia ateniense como había 
sido fincada por Solón y Clístenes, miraba al Estado ateniense de sus días 
con desdén, pues le parecía que se trata de una degradación (Isócrates, 1928: 
XXVIII-XXIX).

¿Cuál era la tarea por emprender? La respuesta es inequívoca: se debía 
retomar el modelo primigenio. Su contribución radicó, precisamente, en re-
cordar la gloria del antiguo estado ateniense y su capacidad para encabezar a 
las ciudades griegas tanto en el campo cultural como en el campo político-
militar. Había que echar mano de la educación. Con justa razón en las primeras 
páginas de la Introducción General de la edición en inglés de sus obras se lee: 
“El objeto primero de su instrucción es formar correctamente al hombre y al 
ciudadano” (Isócrates, 1928: XXV). 

La educación del hombre y del ciudadano para rehabilitar la vida pública. 
Pero ¿cómo educar? Esa era la pregunta clave. Isócrates se dio cuenta de que “la 
democracia es ante todo una forma de discurso que no puede ser monopolizado 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

72

por alguna persona en específico. Ese discurso sólo puede ser aprendido en 
medio de muchas voces” (Hariman, 2004: 227). En efecto, en las tiranías una 
sola persona habla y las demás callan; en las democracias todos los hombres 
hablan y todos escuchan. 

Ciertamente, la democracia ateniense tuvo instituciones y líderes sobre-
salientes: “Los estadistas que hicieron grande a esta ciudad no eran gente de 
la calaña de los actuales demagogos y agitadores. Fueron hombres de elevada 
cultura y espíritu superior los que expulsaron a los tiranos e instauraron la 
democracia y lo que luego vencieron a los bárbaros y unificaron a los griegos 
liberados bajo la dirección de Atenas” ( Jaeger, 2002: 948). Convenía tener 
en mente a los grandes hombres y ciudadanos virtuosos de antaño; saber que 
si ellos pudieron salir adelante, también sus descendientes lo podían hacer. 

Conviene mencionar que los demagogos y agitadores quedaron bien 
descritos en comedias como la de Aristófanes, “Los Caballeros”. Allí se de-
sarrolla una larga discusión entre el Morcillero y Paflagonio para convencer 
a Demo (el pueblo) acerca de quién de entre ellos puede ser el mejor líder. 
Previamente a esta discusión hay un diálogo entre el Morcillero y otro per-
sonaje, Demóstenes, en el que el primero le pregunta al segundo: “Pero me 
pregunto ¿cómo seré yo capaz de gobernar al pueblo?” El segundo responde:

Eso es tarea facilísima. Haz cabalmente lo que haces. Revuelve todos los asuntos, hazlos 
morcilla y congráciate siempre con el pueblo endulzándole con frasecillas de cocinero. 
Las demás condiciones del liderazgo las reúnes: lenguaje indecente, ruin linaje, eres 
discutidor. Tienes todo lo necesario para la política (Aristófanes, 2008: 259-260).

Para evitar la degeneración de la democracia, Atenas debía emprender 
reformas internas. No se trataba de imponer las transformaciones por medio 
de la fuerza, tal cosa, además de indeseable, era imposible. La alternativa era 
la persuasión por medio del intercambio de ideas.

Isócrates comprendió que el motor de la política democrática son los cambios 
graduales. A su vez, las transformaciones por pasos sucesivos requieren a la 
educación como elemento que nutre a la inteligencia. Y la educación, por su 
parte, se nutre de dos fuentes, la cultura y la historia: en cuanto a la historia, 
Isócrates se apoyó en Tucídides. Conveniente señalar aquí que a Tucídides se le 
considera el padre tanto de la historia como de las relaciones internacionales. 
Fue este pensador quien registró la oración fúnebre de Pericles en honor de 
los primeros caídos en la Guerra del Peloponeso y que se considera como uno 
de los más altos elogios a la democracia:

Tenemos una constitución que no trata de imitar las leyes de las ciudades vecinas, 
sino que es ejemplo para las demás. Nuestro gobierno se llama democracia porque la 
administración no pertenece a pocos sino a muchos. Por esto cada uno de nosotros, in-



José Fernández-Santillán. Isócrates y los orígenes de la educación cívica.  
Actualidad de un pensador clásico 

73

dependientemente de su condición, está obligado a procurar el bien y honrar a la ciudad. 
Cada cual puede ser nombrado para ejercer cualquier cargo, no por su linaje o riqueza, 
sino por su virtud y bondad. Por pobre que sea, con tal de que pueda hacer bien y pro-
vecho, no será excluido de los cargos y dignidades. Por lo que respecta al Estado nos 
gobernamos libremente. Los tratos y asuntos que realizamos cotidianamente con otras 
personas los hacemos sin causar molestias; sin dañarnos ejercemos recíprocamente los 
relaciones privadas; en la vida pública el respeto nos impide violar las leyes (Thucydides, 
1972: 83-84). 

La educación cívica consistía en enseñar los valores resaltados por Pericles 
en esta oración fúnebre: el compromiso con la comunidad política; la selec-
ción de los representantes y funcionarios independientemente de la condición 
social o del rango al que pertenecieran; la libertad como participación en los 
asuntos públicos; el sometimiento de todos a la ley. Para Isócrates estos elemen-
tos no debían sólo rehabilitar a Atenas; por el contrario, debía extenderse                    
a toda Grecia. A su entender, educación cívica y panhelenismo caminaban de 
la mano: “La educación de Isócrates se dirige a toda la polis y aspira a estimular-
la a la realización de actos que la hagan feliz a ella misma y rediman a los demás 
griegos de sus dolores” ( Jaeger, 2002: 927). 

Admonición a los atenienses

En el Areopagítico, Isócrates sostuvo que los atenienses hacían mal al sentirse 
poderosos porque tenían embarcaciones y ejércitos sin percatarse de que no 
tenían el respaldo de las ciudades-Estado de Grecia. Es decir, tenían la fuerza 
pero no el consenso. Por eso, trata de persuadir a sus conciudadanos sobre 
lo errado de esa posición. Los atenienses debían recapacitar. Ya no eran los 
tiempos en los que la democracia imperaba como una forma de gobierno bien 
dirigida; la corrupción y disolución de las costumbres habían carcomido su 
régimen político. Era conveniente corregir lo que se habían hecho mal. Ya no 
podían presentarse como ejemplo para los demás pueblos de Grecia; primero 
había que retomar las bases de la democracia. 

En el “Areopagítico”, Isócrates (1929: 113) escribe: “Es en favor de la 
democracia de nuestros antepasados que yo pretendo hablar… debemos es-
tar prestos a restaurar aquella democracia originaria que fue instituida por 
Solón”. Se trata de la democracia que los Treinta Tiranos anularon. El pro-
blema con los tiranos es que polarizaron las relaciones sociales provocando 
el conflicto. La distancia entre el grueso de la población y los aristócratas se 
hizo aún más grande. Esto provocó conflictos y rencillas de toda índole que 
pusieron a la ciudad en vilo. Clístenes fue quien sacó a los tiranos del poder y 
rehabilitó al gobierno popular.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

74

La decadencia de aquella democracia ejemplar sobrevino cuando la liber-
tad fue alterada y confundida con el libertinaje. Eso fue lo que le tocó vivir 
a Isócrates: ahora “se toma a la democracia como insolencia, a la libertad 
como desorden, a la igualdad como imprudencia en el discurso y a la feli-
cidad como licencia para hacer lo que a cada cual le plazca” (Isócrates, 1929: 
115-117). El problema es que los excesos se convierten en la norma en un ré-
gimen que cree ser democrático. Ese régimen ha perdido el primero rasgo que 
distingue a la verdadera democracia, la autolimitación de los ciudadanos y de los 
funcionarios.

En una democracia degradada, las amistades no se hacen con base en la 
virtud, sino en la complicidad. Por eso Isócrates (1929: 267) escribió en 
“Antidosis”: 

ellos [los malvados] odian no sólo a los mejores hombres, sino también a las acciones 
nobles; y, por si fuera poco, para su propia vergüenza, se alinean con los que obran mal y 
actúan en consonancia con ellos, en tanto que cuando tienen poder destruyen a quienes 
son causa de su envidia. Ellos proceden así no por ignorancia sino porque quieren infligir 
daño y esperan no ser descubiertos y así, protegiendo a los de su calaña, piensan que 
están abonando a su misma causa. 

Nada de eso fue permitido en tiempos de Solón y Clístenes. Por el con-
trario, se detestaba y castigaba a los malhechores. 

Lo que contribuyó a la buena conducción de los asuntos públicos fue el 
reconocimiento de dos tipos de igualdad: 1) La que hizo a todos los ciudada-
nos semejantes entre sí; 2) la que le dio a cada hombre lo que le correspondía. 
Se distribuyeron honores y castigos según el bien o el mal que hiciesen. A los 
que desempeñaban cargos públicos no se les dieron riquezas en demasía respecto 
de lo que era lo normal entre la gente común. Simplemente, se seleccionaron 
a los mejores hombres para desempeñar las funciones administrativas. A esos 
funcionarios lo que les interesaba era ganarse el aprecio de la gente. 

Se consideró que esta manera de nombrar magistrados era más democrá-
tica que aquella de seleccionar con base en la elección, porque, si se procedía 
así, se podía dejar la puerta abierta para que se introdujese la oligarquía. Por 
eso escribió en el Areopagítico: “Mientras que con base en el plan de selec-
cionar a los hombres más dignos, el pueblo tendría en sus manos el poder de 
preferir a aquellos que fuesen más fieles a la constitución vigente” (Isócrates, 
1929: 117-119). 

Parte de la educación cívica consistía en hacer que los ciudadanos parti-
ciparan en los asuntos públicos. Acostumbrarlos a no lucrar con la riqueza 
pública. Incluso, si hacía falta, cada quien ponía de su propia bolsa para 
completar los gastos colectivos. En el Areopagítico también se lee: 



José Fernández-Santillán. Isócrates y los orígenes de la educación cívica.  
Actualidad de un pensador clásico 

75

En pocas palabras, nuestros antepasados resolvieron que el pueblo, como el supremo 
jefe del Estado, debería nombrar a los magistrados, llamar a rendir cuentas a quienes 
no desempeñaran bien su encargo, y resolver las disputas. En tanto que aquellos ciuda-
danos que tuviesen tiempo y recursos, deberían dedicarse a la atención de los asuntos 
públicos, como servidores del Estado, habilitados para emprender tareas gubernativas 
si probaban ser confiables y aptos para recibir tal honor; pero, de otra parte, podían ser 
castigados si procedían incorrectamente, y recibir los peores castigos si así lo ameritaban 
(Isócrates, 1929: 121). 

Tal fue la democracia bien practicada. Como régimen político, era el 
sistema más estable y más justo que se pudiese encontrar. Ella confería los 
cargos públicos a los hombres más aptos; pero, al mismo tiempo, dejaba en 
manos del pueblo la autoridad suprema.

La clave estaba en que, desde niños, los atenienses estaban sujetos a un 
gran cuidado. De esto se encargaba el Areópago. Como hemos señalado, éste 
era un cuerpo colectivo compuesto de hombres de noble cuna, que habían 
hecho carrera en el Arcontado. Como grupo sobresalía por encima de cual-
quier otro consejo de la Grecia antigua. El problema para Isócrates es que el 
Areópago se degradó al introducir en él individuos que ya no fueron captados 
de conformidad con el criterio de ser los mejores ciudadanos. 

Algunos autores han querido ver en la predilección de Isócrates por el 
Areópago un cierto elitismo (Konstan, 2004: 116-117). En contraste con 
esta interpretación “elitista”, nos parece que la función del Areópago debe ser 
entendido con base en el papel que desempeñó en el conjunto de la democracia 
ateniense y no solamente como un “grupo de élite.”

Isócrates (1929: 129-131), en el Areopagítico, resalta que los mejores ciu-
dadanos se producen allí donde se respetan más las leyes. Pero, añade: 

Las leyes escritas no es lo que hace aumentar la virtud, sino las costumbres cotidianas. 
La mayoría de hombres tienden a asumir las costumbres y la moral del lugar en el que 
fueron educados. Es más, es evidente que donde hay un gran número de leyes muy 
precisas, es señal de que el Estado está mal gobernado. Se dan casos de que los hombres 
tratan de construir diques contra la proliferación del delito expidiendo una gran canti-
dad de normas. Pero los hombres que están bien gobernados no necesitan llenar los 
pórticos con leyes escritas, sino sencillamente fijar la justicia en los espíritus. Porque 
los estados no se gobiernan por decreto, sino inculcando buenas costumbres, y quienes 
han sido mal educados se atreverán a transgredir las leyes que han sido puntualmente 
elaboradas. En contraste, los hombres que han sido bien educados estarán dispuestos a 
respetar incluso los códigos más simples. 

Los gobernantes eran quienes debían poner el ejemplo de rectitud. La 
honestidad como signo característico de los funcionarios era tan importante 
para Isócrates que la situaba como fundamento del buen gobierno:



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

76

El criterio del buen gobierno para Isócrates no fue el del gobierno de las leyes, como 
tampoco lo fue el control popular sobre los órganos del Estado. Su visión se mueve más 
allá de la moderna concepción del Estado constitucional, o según se dice en español, 
el Estado de derecho, en el que la totalidad de la gestión del poder público está sujeta a 
la ley y a la justicia [derecho]. El punto de vista moderno efectivamente proporciona la 
base para una evaluación positiva de las monarquías y las aristocracias, en la medida en 
que respeten los derechos civiles. Pero ésta no era la posición de Isócrates. En lugar de 
la ley y los derechos, Isócrates presenta como criterio de excelencia política el carácter 
moral del gobierno (Konstan, 2004: 116).

Para cumplir con la ordenanza del buen gobierno, la ciudad fue dividida 
en distritos, barrios y fracciones de tal manera que pudiese haber un contacto 
directo entre las autoridades y la población. Quien obraba mal, era llevado in-
mediatamente ante el Consejo para amonestarlo o castigarlo. El propósito era 
mantener las buenas costumbres para que los jóvenes no cayeran en el vicio. 
Se les debía tener ocupados, inculcarles la sobriedad. Para Isócrates era muy 
importante que la juventud se vinculara a la cultura:

Si fuese realmente cierto que la cultura corrompe a la juventud, como sostiene la acusa-
ción ficticia y como tantas veces se había manifestado desde el proceso contra Sócrates, 
no había más remedio que extirparla. Pero si, por el contrario, es algo saludable, deberá 
dejarse de calumniar a sus representantes y de castigar a los sicofantes, aconsejando a 
la juventud que se consagre a la cultura con mayor pasión que a ningún otro interés en 
el mundo.

Isócrates da por sentado que toda educación espiritual superior se basa en desarrollar la 
capacidad de los hombres para comprenderse mutuamente. Este tipo de educación no 
consiste en la acumulación de simples conocimientos profesionales de cualquier clase 
que ellos sean, sino que versa sobre las fuerzas que mantienen en cohesión la comunidad 
humana. Estas fuerzas son las que se resumen en la palabra logos. La cultura superior es 
la que educa al hombre por el lenguaje así concebido, es decir, por el lenguaje como palabra 
pletórica de sentido, referida a los asuntos que son fundamentales para la vida de la co-
munidad humana y que los griegos llamaban “los asuntos de la polis”. El hombre, como 
un ser compuesto del alma y cuerpo, necesita que se vele por él en este doble sentido, 
que es por lo que las generaciones anteriores han creado la dualidad de la gimnasia y la 
formulación del espíritu ( Jaeger, 2002: 935-936).

Es preciso señalar, al respecto, que los atenienses ponían atención en la 
formación completa de las personas. De hecho, usaban la palabra kalokagathía 
para indicar el ideal de la educación. Dicho término abarca cualidades físicas 
y espirituales: perfección corporal, destreza, habilidad, sentido del honor y 
de la propia dignidad, solvencia económica, piedad, moderación, capacidad 
de juicio y sabiduría.



José Fernández-Santillán. Isócrates y los orígenes de la educación cívica.  
Actualidad de un pensador clásico 

77

Estos ideales, desgraciadamente, se pervirtieron. La degradación arrastró 
casi a todos. Los alejó de la cultura. Dilapidaron sus fuerzas en la embriaguez, 
el juego y los apetitos sensuales. Igualmente, los distanció de la política como 
compromiso con la colectividad; pero los acercó a la política entendida 
como negocio personal. Esa degeneración se debió también a quienes anula-
ron la fuerza del Areópago. En efecto, las reformas introducidas por Efialtes en 
462 a. C. desvirtuaron aquella institución. Mientras el Consejo del Areópago 
tuvo poder, la ciudad no estuvo llena de procesos ni acusaciones entre particu-
lares. Tampoco hubo pobreza ni guerras. Los atenienses se ganaron la buena 
voluntad de los otros pueblos griegos y les inspiraron temor a los bárbaros. 

Isócrates les dijo a los atenienses que sus antepasados fueron afortunados 
en haber podido tener una constitución como la democrática. Pero ahora les 
incomodaba ese recuerdo. 

Una persona como Isócrates resultaba perjudicial para el status quo: sus 
enemigos (demagogos y sofistas) lo acusaron de pretender instaurar en Atenas 
una oligarquía. Pero la acusación no tenía sustento: el propio Isócrates mos-
tró como prueba a su favor que él había criticado a las oligarquías y a los 
regímenes violentos mientras alababa a los sistemas basados en la justicia y la 
razón, esto es, los sistemas democráticos. Y, haciendo una comparación en el 
Areopagítico, entre la democracia y la oligarquía señaló: “Si escudriñamos en 
la historia de las más ilustres y grandes de las otras ciudades griegas, encontra-
remos que las formas de gobierno democráticas son más convenientes que las 
oligarquías” (Isócrates, 1929: 143). 

En las oligarquías, además de que unos pocos oprimen a la mayoría, los 
gobernantes se someten a los enemigos de la ciudad; en cambio, en las demo-
cracias, nadie oprime a nadie, todos forman parte del gobierno y, además, ese 
régimen no se doblega frente a los extranjeros (Isócrates, 1929: 149). 

Luego entonces, era preciso recuperar a la democracia en su forma primi-
genia: “Si cambiamos la constitución política, está claro que, según el mismo 
razonamiento, nuestra situación será parecida a la de los antepasados. Porque 
es forzoso que de idénticas instituciones políticas deriven siempre resultados 
semejantes e iguales” (Isócrates, 1929: 155). Una vez recuperada la democracia 
verdadera, los demás pueblos griegos se plegarían al poder de Atenas, en tanto 
que los bárbaros no se atreverían a atacar a Grecia. La democracia implica ri-
queza bien repartida. Los primeros indicios de una democracia degradada es 
la desigualdad en la distribución del ingreso; es decir, la polarización entre 
ricos y pobres. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

78

La pobreza envilece al pueblo. Lo transforma en una masa vulnerable. 
Esa masa empobrecida y sumida en la ignorancia es proclive a ser manipulada 
por los demagogos; esos charlatanes hacen leva de ella diciéndole lo que quiere 
oír, no lo que debe escuchar. Son los “lobos con piel de oveja” que al final ter-
minan sojuzgando al mismo pueblo que los elevó al poder. La masa fanatizada 
es propensa a la manipulación de hombres sin escrúpulos, quienes más que 
pensar en el bien colectivo procuran el lucro político. A esa masa no le interesa 
la dirección de los hombres honestos. Como cuerpo fanatizado, fácilmente 
cae en la tiranía. Atenas tenía un claro antecedente de este régimen en las tres 
tiranías de Pisístrato (607-527 a.C.). Era, pues, necesario evitar ese riesgo: la 
educación era el mejor antídoto para evitar la degeneración de la democracia. 

La madre de la civilización

En su libro Panegírico, Isócrates afirma que Atenas es la madre de la civilización. 
Por este motivo ella está llamada a encabezar la batalla contra la barbarie. La 
empresa era enteramente practicable. Los persas, al decir de Isócrates, eran un 
pueblo débil, sin genio o fuerza para la guerra; ellos prosperaron por culpa 
de los griegos. En su consideración, el avance contra los persas es “una misión 
sagrada” (Isócrates, 1928: 118). 

Isócrates muestra y analiza las condiciones en que se encuentran las 
ciudades que polarizan la Hélade: de un lado están los espartanos; por otro, 
los atenienses. ¿Qué los distingue? Los espartanos privilegiaban la fuerza física; 
los atenienses daban más importancia a la capacidad intelectual. Compara 
ambos poderes con una metáfora:

Si todos los atletas adquiriesen el doble de capacidad física que en este momento poseen, 
el resto del mundo no sería mejor; pero dejemos que un solo hombre obtenga sabiduría 
y todos los hombres cosecharán los beneficios porque estarán dispuestos a compartir 
tal conocimiento (Isócrates, 1928: 121). 

Era importante que la sabiduría emanada de Atenas fuese de nuevo 
compartida por los helenos como fuerza unificadora de la Hélade. 

El problema del panhelenismo no se jugaba tan sólo en lo que hoy se po-
dría llamar el terreno de “las relaciones internacionales”, sino a nivel interno, 
precisamente, en el seno de las ciudades-Estado. Cada potencia trataba de in-
tervenir en la política interior de los Estados dominados por la otra potencia, 
promoviendo el sistema propio. Así es como debe interpretarse el siguiente 
pasaje del Panegírico: 



José Fernández-Santillán. Isócrates y los orígenes de la educación cívica.  
Actualidad de un pensador clásico 

79

Porque los pueblos helenos, una parte está sujeto, algunos a nosotros, otros a los lacede-
monios, la política con base en la cual ellos gobiernan sus Estados han dividido a la mayo-
ría de ellos. Si algún hombre, por consiguiente, piensa que antes que él traiga a los Estados 
capitaneados a relaciones fraternales, el resto se unirá haciendo cualquier cosa bien, él está 
siendo muy simplista y sin tacto respecto de la actual situación (Isócrates, 1928: 129).

Dicho de otro modo: el de los griegos no es un liderazgo que se pueda com-
partir entre Esparta y Atenas. Debe haber una sola cabeza. Las dos ciudades son 
diametralmente opuestas: tienen concepciones distintas del poder. Mientras 
siga prevaleciendo Esparta dominará la fuerza, el conflicto y la oligarquía. Lo 
único que puede integrar a los griegos es la inteligencia, la democracia y la 
concordia encarnadas por Atenas.

El verdadero enemigo no son otros griegos como creen los espartanos, 
sino los persas. Los espartanos son cortos de vista. Por esta razón Atenas 
debe reclamar para sí la “hegemonía”. Isócrates usa el concepto “hegemonía” 
(Panegírico y Antídosis), en el sentido literal del término, es decir, como supre-
macía: “Acaso todo debe ser hecho de manera tal que se vea que como en los 
pasados tiempos Atenas, justamente, asumió la soberanía de los mares. De la 
misma manera ahora ella reclama, no injustamente, el legado de la hegemonía” 
(Isócrates, 1928: 131; 1929: 219). 

¿Cuáles eran las razones que asistían a Atenas para buscar esa hegemonía? 
En primer lugar la experiencia y las victorias obtenidas tanto en tierra como 
en mar. Dice Isócrates (1928: 131-133), los vaivenes de la fortuna cambian a 
menudo (el dominio nunca queda en las mismas manos) 

y quien piensa que la hegemonía, como cualquier otra cosa preciada debe quedar en 
quien primero ganó ese honor, o para quienes han brindado los más altos servicios a los 
griegos, considero que todo esto está de nuestro lado. Si miramos al pasado podremos 
ver que ambos títulos de liderazgo, de acuerdo con los argumentos expuestos, responden 
a nuestros reclamos. Porque es sabido que nuestra ciudad es la más antigua y la más 
grande en el mundo, y, ante los ojos de los hombres, la más renombrada. 

Si se tomase en cuenta el linaje y la experiencia, desde luego Atenas resul-
taría la más aventajada de las ciudades: 

Los pueblos helénicos vivían sin leyes y en moradas dispersas, algunos oprimidos por 
los tiranos, otros muriendo en medio de la anarquía; pero Atenas los liberó de estos 
males tomando a algunos bajo su protección y a otros los puso en orden brindándoles 
su propio ejemplo. Y esto sucedió porque ella fue la primera en establecer leyes y un 
sistema de gobierno (Isócrates 1928: 141; Thucydides, 1972: 4). 

Con esas argumentaciones Isócrates reclamaba para su ciudad la preemi-
nencia sobre las demás comunidades de la Hélade; pero no para oprimirlas, 
sino para liberarlas.   



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

80

Para Isócrates, la educación, el conocimiento y la filosofía constituían los 
cimientos sobre los cuales se levantaban las instituciones políticas y las leyes de 
Atenas. Esos mismos elementos habían formado a los atenienses en los asuntos 
públicos haciéndolos gentiles unos respecto de otros. Eso los había salvado del 
infortunio y la ignorancia. Escribe en el Panegírico: 

La filosofía fue dada al mundo por nuestra ciudad. Y Atenas ha honrado la elocuencia 
que todos los hombres anhelan y envidian a quienes la poseen, porque este es el primer 
don de nuestra naturaleza que nos distingue de todas las creaturas vivientes y es lo que 
nos eleva por encima de todos los demás. La filosofía vio que en otras actividades los 
azares de la vida son caprichosos tanto así que con frecuencia el sabio fracasa y el tonto 
tiene éxito, en tanto que los bellos y artísticos discursos jamás son cosa de hombres 
ordinarios, sino que son trabajo de una mente cultivada. Es aquí donde se puede ver 
mejor el contraste entre el culto y el ignorante (Isócrates, 1928: 149). 

El rasero que Isócrates utiliza para medir el talante de los hombres no es 
el de la riqueza o el de la fuerza, sino el de la cultura (a la que resumía en el 
concepto “filosofía”): 

Ella, la filosofía, sabía que si los hombres eran educados con liberalidad desde sus primeros 
años eso no debía ser determinado por su ánimo o su riqueza o por ventajas semejan-
tes, sino que era manifiesto que debía ser realizado particularmente por su discurso. Y 
esto probó ser el mejor signo de cultura para cada uno de nosotros, y aquellos que están 
capacitados para la exposición de ideas no sólo son hombres de poder en sus propias 
ciudades sino que son objeto de veneración en otras ciudades. Y nuestra ciudad ha to-
mado tal distancia del resto del mundo en pensamiento y en discurso que sus alumnos 
se han vuelto maestros del resto del mundo. Ello ha propiciado que el nombre “griegos” 
ya no sea referido a una raza sino a una inteligencia, y que el título “helenos” se aplique 
más bien a quienes comparten una cultura que a quienes comparten una sangre común 
(Isócrates, 1928: 149).  

En otro fragmento del Panegírico, Isócrates (1928: 167-169) expresa que 
las disputas entre bandos opuestos en una comunidad política debían ser de tal 
índole que no estuviesen diseñadas para que una de las fracciones dominase o 
destruyese a la otra, menos aún para que terminase imponiendo su mandato 
sobre el resto. Más bien las disputas deberían dar lugar a que todos sacasen 
ventaja para bien del Estado. Así, los círculos políticos debían organizarse no 
para sacar provecho personal o grupal, sino que debían ser para beneficio del 
pueblo: 

En el mismo sentido los atenienses gobernaron sus relaciones con otros Estados. Trataron 
a los griegos con consideración y no con insolencia. Asumieron la tarea de encabezar a 
los helenos en el campo de batalla como una responsabilidad, de ninguna manera para 
tiranizarlos. Desearon ser tomados más como líderes que como amos, y ser considerados 
como salvadores que como destructores. Ellos ganaron el aprecio de las ciudades griegas 



José Fernández-Santillán. Isócrates y los orígenes de la educación cívica.  
Actualidad de un pensador clásico 

81

siendo amables con ellas en lugar de aplicar la fuerza contra ellas, manteniendo la palabra 
dada con más honorabilidad de la que hoy lo hacen los hombres que juran respetar su 
palabra… y los atenienses consideraban a Grecia como su patria común.

Bajo ese espíritu se debía reconstruir el panhelenismo. Estas cavilaciones 
hacen decir a Isócrates (1928: 169):

En razón de que ellos [los atenienses] fueron inspirados por estos sentimientos, y edu-
cados desde pequeños en estos hábitos de conducta, ellos produjeron en las personas de 
aquellos que pelearon contra las hordas asiáticas tal valor que nadie, ni los poetas ni los 
sofistas, ha sido capaz de hablar de una manera acertada y generosa acerca de sus hazañas. 
Lo que Isócrates (1928: 175) exalta de los atenienses es la lección de 

arrojo que dejaron como legado a las generaciones futuras:
lo que nuestros ancestros desearon sobre todo tener en alto es la reputación que gana-
ron. Hacerle ver al mundo que en las batallas que combatieron ellos ganaron gracias al 
valor y no al azar, y en segundo lugar, incitar a los griegos a llevar adelante la guerra con 
sus barcos, demostrando que al luchar en el mar no menos que en tierra el valor es más 
importante que el número.

Era una valentía inspirada en el amor a Atenas más que en el odio a los ene-
migos. Abundando en lo que podríamos llamar “la política exterior” concebida 
por Isócrates, vemos que en su discurso sobre La Paz muestra la necesidad de 
que el código moral sea la base de esa política. Tal discurso fue expuesto ante los 
atenienses a los que critica (como ya lo había hecho en los otros discursos) por 
aceptar y reconocer sólo a aquellos oradores que les endulzan el oído.

Con todo y ese inconveniente, Isócrates (1929: 17) no desiste de decir 
la verdad:

Porque yo he venido ante ustedes, no para buscar sus favores tampoco para solicitar su 
voto, sino para hacer saber mis puntos de vista… porque no es la buena voluntad la que 
ha prevalecido en asuntos que incumben a la paz, a menos que nosotros seamos bien 
aconsejados respecto de lo que debe ser hecho. 

La cuestión es encontrar los justos términos para cada una de las partes. 
Y no se actúa justamente cuando se retiene por la fuerza las posesiones y los 
territorios de otros pueblos. Isócrates piensa que Atenas no tendrá una fron-
tera segura en tanto no recupere la estima de los demás pueblos de la Hélade.

El problema es que la guerra hizo a los atenienses más pobres y enca-
rar mayores peligros; las contiendas bélicas los han llevado a tener un mal 
nombre entre los griegos. Pero si los atenienses optasen por una diplomacia 
que procurase la paz tomarían el camino de la seguridad, se librarían de la 
violencia, la incerteza y los tumultos internos. Avanzarían en la prosperidad. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

82

Se librarían de los impuestos de guerra; desecharían el miedo a cultivar sus 
tierras y navegar con seguridad en los mares; reemprenderían actividades que 
se habían visto forzados a abandonar por la guerra.

Y lo más importante, tendríamos a toda la humanidad como nuestra aliada -aliados que 
no habrían sido forzados sino más bien persuadidos de permanecer junto a nosotros. 
Ellos que no aceptarán nuestra amistad con base en nuestro poder que, estamos seguros, 
abandonarán cuando estemos en peligro, sino que estarán dispuestos a continuar apo-
yándonos cuando se tiene a verdaderos aliados y amigos (Isócrates, 1929: 21).

Con inteligencia, Isócrates subraya en este pasaje que es mejor una polí-
tica de conciliación, que una política de enfrentamiento. Como se aprecia, ya 
hace siglos se habló de la disyuntiva entre el uso del poder blando (soft power) y 
el poder duro (hard power) o, si se prefiere, entre la diplomacia y la guerra (Nye, 
2002: 222; 2004: 191). Pues bien, en las condiciones en las que se encontraba 
Atenas, de quiebra económica, de postración política, la ciudad era incapaz 
de obtener algún bien mediante el uso de las armas. En contraste, podían ex-
traer beneficios tangibles de una prudente actividad diplomática. Lo que decía 
Isócrates era que mediante la política exterior fincada en la construcción de 
consensos se podrían lograr fronteras seguras.

Consejos al Príncipe

Aunque Isócrates era un defensor de la democracia, eso no le impidió com-
prender y exponer sus ideas sobre lo que debería ser un buen monarca. Tal 
perspectiva la expuso en su discurso a Nicocles: 

Al estar por encima de los demás en rango debes superarlos en virtud… debes estar 
convencido de que la educación y la diligencia están en el más alto nivel de importancia 
para mejorar nuestra naturaleza. Rodéate de los más sabios de entre tus conciudadanos 
y, cuando esto no sea posible, busca a los hombres más sabios en otras ciudades… de-
berías oír a los poetas y aprender de los eruditos de manera que puedas enriquecer tu 
mente para juzgar a los que son inferiores a ti y para emular a los que son superiores a ti. 
De esta manera te convertirás rápidamente en el hombre que nosotros suponemos que 
es el adecuado para desempeñar correctamente los deberes de un rey, y para gobernar el 
Estado como debe ser (Isócrates, 1928: 47-49).

Pero, surge la pregunta: ¿en qué consiste no el buen gobierno, sino el 
buen gobernante? En esta ocasión, es decir, en Nicocles, responde: 

Serás un buen líder si no permites que la multitud cometa atropellos, pero tampoco que 
los sufra. También debes estar atento a que los mejores de entre el pueblo sean objeto de 
honores, y cuida que los demás hombres no resientan ultrajes a sus derechos. Esto son 
los primeros y más importantes factores del buen gobierno (Isócrates, 1928: 49). 



José Fernández-Santillán. Isócrates y los orígenes de la educación cívica.  
Actualidad de un pensador clásico 

83

El buen gobernante debe garantizar el orden público y hacer que los 
derechos de los ciudadanos sean respetados.

El consejo al Príncipe es que si las instituciones y las leyes no están bien 
fundamentadas, debe cambiarlas. Lo invita a hacer lo mejor por su patria, 
pero si no sabe cómo hacerlo debe tomar ejemplo de los Estados que han 
tenido éxito.

En razón de que el Príncipe tiene que ver por el bien colectivo, debe estar 
más educado que los demás hombres. Las personas comunes y corrientes no tie-
nen contacto permanente con la política. En consecuencia, sus errores no son 
tan notables; pero sí lo son los del monarca. Isócrates (1929: 225) reconoce, 
en Antídosis, que las cosas suelen ser al revés: “Les reprocho a los monarcas 
que, se supone, ellos deben estar más preparados que los demás; sin embargo, 
la realidad es que muchas veces están menos educados que los hombres comu-
nes y corrientes”. En este mismo sentido, el monarca debe evitar los placeres 
y las disipaciones.

El secreto del buen Príncipe radica en no mostrar su autoridad a través 
de la fuerza. La clave está en que los súbditos reconozcan su buen juicio. El 
Príncipe debe estar preparado para la guerra, pero debe evitar llevar a cabo 
agresiones injustas. A los Estados débiles ha de tratarlos como él quisiera ser 
tratado por los Estados más fuertes. 

El buen gobernante debe favorecer lo que hoy llamamos opinión pública: 
debe ser condescendiente con quienes expresan su sentir. Es mejor, dice en 
Nicocles, dejar fluir las voces de la gente que frenarlas: “Garantiza la libertad de 
expresión a quienes tienen buen juicio, para que cuando tengas duda cuentes 
con amigos que te ayuden a decidir” (Isócrates, 1928: 57). 

De esta manera, el hombre de poder puede estar más enterado acerca 
de lo que piensa el pueblo y así tomar las determinaciones más certeras. Pero 
aquí surge un tema muy delicado porque, como dice en Antídosis, hay que 
distinguir la opinión espontánea de la opinión interesada; vale decir, la que brota 
naturalmente del pueblo de la que fabrican los agitadores y los demagogos. Es 
de sabios separar estos dos tipos de discurso: promover el primero y evitar el 
segundo. Porque uno nutre a la democracia; el otro la envenena (Isócrates, 
1929: 263).

Gobernar un Estado, ciertamente, es saber gobernar las propias pasiones. 
Por eso Isócrates le dice a Nicocles: “Gobierna más firmemente tus deseos 
que como ejerces el poder sobre tu pueblo” (Isócrates, 1928: 57). Procede de 
tal manera que el pueblo hable, en sus casas, con admiración de tu sabiduría 
más que de tus defectos. Y es que la prudencia fue tomada desde un principio 
como una virtud política: “Pon tu propia prudencia como ejemplo para los 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

84

demás, sabedor de que la manera de vivir de toda la ciudad concuerda con sus 
gobernantes” (Isócrates, 1928: 57-59). 

Para los griegos, como hemos visto, el desempeño de los cargos públicos 
era un honor. Servir a los demás era una distinción que se le otorgaba a quie-
nes habían mostrado una conducta virtuosa. Por eso el abuso en el ejercicio 
del poder era castigado no solamente por las leyes, sino también por la opi-
nión pública. Era, pues, de la máxima importancia labrarse un buen nombre: 

Considera más importante dejar a tus hijos un buen nombre que una gran riqueza, 
puesto que la riqueza es efímera, mientras que la fama perdura. El buen nombre quizá 
acarree la fortuna, pero la riqueza no puede comprar un buen nombre. La fortuna les 
llega incluso a hombres de poca monta, pero un buen nombre solamente puede ser 
adquirido por hombres de talante superior (Isócrates, 1928: 59).

En Atenas el prestigio social no lo daba la riqueza; se forjaba mediante una 
vida ejemplar. Esto caminaba de la mano con la moderación: “Cuida siempre 
tus palabras y acciones de manera que cometas los menos errores posibles. 
Aprovecha las oportunidades que se te presenten, desde el momento en que 
son difíciles de captar, opta por cuidar algo antes que extremarte” (Isócrates, 
1928: 59). 

Isócrates (1928: 61) hace énfasis en que el poder político es nutrido por 
la práctica en los cargos públicos y la cultura: “Si quieres examinar qué es lo 
que deben saber los reyes, sírvete de la experiencia y del estudio; porque el 
estudio te mostrará los caminos, y el ejercitarte en las propias acciones te dará 
el poder para manejar los asuntos que trates”. 

Va otro consejo: que el gobernante cuide su seguridad personal y procure 
la seguridad del Estado. Pero en caso que la vida propia vaya en prenda, es pre-
ferible morir con dignidad que vivir en el oprobio: “Pon todo tu esfuerzo en 
preservar tu propia persona y la seguridad de tu Estado, pero si eres empujado 
a arriesgar tu vida, opta por morir con dignidad en lugar de vivir en medio de 
la vergüenza. En todas tus acciones recuerda que eres un rey, y procura jamás 
hacer algo que esté por debajo de la dignidad de tu rango” (Isócrates, 1928: 61).

Con modestia se despide de Nicocles diciendo: 
Haz uso de los consejos que te he dado, o bien busca otros mejores. Considera sabios no 
a los que disputan sobre cosas sin importancia, sino a quienes hablan con propiedad de 
asuntos relevantes; tampoco a los que están en apuros y que, sin embargo, prometen a 
otros grandes fortunas. Toma en cuenta a aquellos que reclaman para sí poco, pero que 
saben lidiar con las cosas de la vida al tratar con moderación tanto las venturas como las 
desventuras (Isócrates, 1928: 63).



José Fernández-Santillán. Isócrates y los orígenes de la educación cívica.  
Actualidad de un pensador clásico 

85

Por último: 
Rechaza a los que nada saben de lo que es conveniente; pues está claro que quien no es 
útil ni para sí mismo, tampoco será útil para los demás… pero cuando son inteligentes y 
capaces de ver más allá, tómalos en cuenta y aprécialos, sabiendo que un buen consejero 
es lo más valioso y lo más raro de todas las posesiones… Y cree verdaderamente que eso 
contribuye más a tu entendimiento y a la grandeza de tu reino que cualquier otra cosa 
(Isócrates, 1928: 69). 

Es, a fin de cuentas, el valor de la inteligencia sobre la fuerza. 

Conclusiones

Isócrates dio consejos a los gobernantes: tienen que ser sensibles ante la opinión 
pública; dominar su carácter; rodearse de personas con buena reputación; cultivar 
la lectura y tener sensibilidad para encarar los problemas políticos; no dejarse 
llevar por las adulaciones; no caer en los extremos igualmente perniciosos del 
exceso ni del defecto; actuar con dignidad en vista de que es una persona pú-
blica; no permitir que la multitud cometa atropellos, pero tampoco que los 
sufra; respetar los derechos de las personas; dominar sus impulsos.

Pero Isócrates también dio consejos a los ciudadanos: que practiquen sus 
derechos y libertades para que sean reales y no se queden en simples pro-
nunciamientos; ser parte de la koiné (la vida pública) y no quedarse arrincona-
dos en la idia (la vida privada); actuar con base en la razón y no ser arrastrado 
por las pasiones; recurrir a la discusión pública y apartarse de la manipulación 
de los demagogos; estar prestos a la colaboración en lugar de a la destrucción. 
Como dice Norberto Bobbio (1986: 24): 

la única manera de hacer de un súbdito un ciudadano es la de atribuirle aquellos derechos 
que los escritores de Derecho público del siglo pasado llamaron activae civitatis y la 
educación para la democracia desarrolla en el mismo sentido que la práctica democrá-
tica. De acuerdo con el modelo jacobino esto no debe ser primero, porque en primera 
instancia debe venir la dictadura revolucionaria y sólo después el reino de la virtud. 
Pero para el buen democrático esto no debe ser así, el reino de la virtud (que para 
Montesquieu constituía el principio de la democracia contrapuesto al miedo, princi-
pio del despotismo) es la misma democracia. La democracia no puede prescindir de la 
virtud, entendida como amor a la cosa pública, pues al mismo tiempo debe promoverla, 
alimentarla y fortalecerla. 

Desafortunadamente, lo que hoy abunda son ciudadanos indiferentes, 
poco comprometidos con los asuntos públicos. No obstante, cuando vienen 
momentos de agitación, y ante la carencia de una educación cívica adecuada, 
esos mismos ciudadanos, indiferentes y poco instruidos se mueven, repenti-
namente, al extremo opuesto, al fanatismo. Son presa de los demagogos o de 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

86

movimientos radicales que proclaman, precisamente, la dictadura revolucio-
naria como primer paso para arribar posteriormente a un supuesto “reino de 
la virtud”. 

Pero ya vimos en lo que terminó aquel experimento de una sociedad 
supuestamente mejor y más democrática: en la más grande de las antiutopías 
(el comunismo estalinista). Aun así, hay quienes no se resignan a aceptar esa 
derrota histórica y quieren exhumar la violencia política como mecanismo 
para alcanzar una democracia presuntamente superior.

Convengamos en que la indiferencia y el fanatismo no son compatibles 
con la democracia. A la indiferencia y el fanatismo les estorba la inteligencia. 
Una se regodea en la molicie, otra en las pasiones. El régimen democrático se 
construye con base en la discusión de las ideas por medios pacíficos. Efecti-
vamente, como decía Montesquieu, la democracia es el reino de la virtud que 
no necesita preámbulo alguno de carácter revolucionario para construirse. Lo 
que la forja es el ejercicio cotidiano de la participación ciudadana.  

 Las aportaciones de Isócrates para la educación cívica se sintetizan en los 
siguientes puntos:

1.	 La reivindicación de la educación cívica como mecanismo para salir 
de la barbarie y construir una comunidad de hombres libres.

2.	 La educación cívica como nutriente fundamental de la democracia.
3.	 La educación cívica es el elemento fundamental para crear una ciu-

dadanía fuerte.
4.	 Esa educación cívica se hace realidad mediante el respeto de las ideas 

ajenas y a través del intercambio de ideas; o sea, gracias al arte de la 
polémica. La razón debe dominar a las pasiones. El uso de la palabra 
sirve para evitar los enfrentamientos violentos.

5.	 Se debe educar a los individuos desde la infancia para que sepan pen-
sar y estructurar correctamente sus ideas. Así, las podrán expresar de 
manera adecuada tanto de forma oral como escrita.

6.	 Isócrates fue maestro de la retórica como arte de la persuasión.
7.	 Uno de los motores de la polémica es el principio de contradicción.

El esfuerzo intelectual de Isócrates fue encomiable. Su larga vida, como 
hemos visto, estuvo dedicada a su patria, Atenas, y a tratar de rehacer la uni-
dad panhelénica. Ni su ciudad-Estado, ni las demás comunidades políticas de 
la Hélade, merecían hundirse en la degradación de los conflictos políticos 
internos ni en las rivalidades entre quienes compartían una cultura común. 



José Fernández-Santillán. Isócrates y los orígenes de la educación cívica.  
Actualidad de un pensador clásico 

87

La recuperación de la dignidad y la grandeza debían hacerse por medio de la 
instrucción del individuo y del ciudadano. Esa era la forma de inyectar vida a 
la alicaída democracia. 

No obstante, las derrotas militares, la ocupación, la crisis económica y los 
conflictos sociales habían hecho mella en la unidad política ateniense. Ya no 
era posible decir que el bien de la ciudad redundaría en el bien de cada ciu-
dadano, porque las fuerzas internas habían sufrido una grave disgregación. 
Cada grupo buscaba su propio beneficio. Aun así, como dice Takis Poulakos 
(1997: 106) en su libro Speaking for the Polis: “Los escritos de Isócrates ofrecen 
una visión, en la historia de la retórica, de la comunidad como una colecti-
vidad unificada, y acaso el último despliegue exitoso de la retórica en contra 
de las fuerzas que impulsan la fragmentación y la presión de las diferencias”. 

La fuerza de su argumentación en favor del Estado democrático llega 
hasta la época actual. El mensaje es claro: la democracia no es simplemente 
la suma de las opiniones individuales; la democracia es razón que se potencia 
en una voluntad colectiva. La Volonté Générale, diría Jean Jacques Rousseau 
(1964: 361) muchos siglos después. Por eso es que situamos a la deliberación 
social y política como fundamento de la democracia moderna (Fernández 
Santillán, 2011: 60). 

Los escritos de Isócrates han superado la coyuntura histórica en la que 
fueron elaborados. Han llegado a nosotros con toda su capacidad propositiva. 
Han entrado a pleno derecho en la lista de las obras clásicas de la filosofía polí-
tica. Una nueva cercanía ha nacido de la distancia. Como lo captó magistralmente 
Montesquieu (2010: 33-34), educación cívica y democracia caminan de la 
mano. Esa es la mayor lección que nos legó Isócrates.

Bibliografía  

Almond, Gabriel y Verba Sidney (1989), The Civic Culture (Political Attitudes and 
Democracy in Five Nations), Newbury Park, California: Sage Publications.

Aristófanes (2008), Comedias, Madrid: Gredos.
Aristóteles (2005), Constitución de los atenienses, Madrid: Abada Editores.
Aristóteles (2008), Política, Madrid: Gredos.
Bobbio, Norberto (1986), El futuro de la democracia, México: Fondo de Cultura Económica.
Collier’s Enciclopedia (1993), vol. 13, Nueva York: P.F. Collier Inc.
Enciclopedia Salvat (1971), tomo 7, Barcelona: Hare-Juss.
Fernández Santillán, José (2011), Filosofía política de la democracia, México: Fontamara.
Habermas, Jürgen (1998), The Structural Transformation of the Public Sphere. (An Inquiry 

into a Category of Bourgeois Society), Cambridge, Massachusetts: The MIT Press.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 71, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

88

Hariman, Robert (2004), “Civic Education, Classical Imitation and Democratic Polity”, en 
Takis Poulakos y David Depew, Isocrates and Civic Education, Austin: University of 
Texas Press.

Isócrates (1928), vol. I, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.
Isócrates (1929), vol. II, Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.
Jaeger, Werner (2002), Paideia, México: Fondo de Cultura Económica.
Konstan, David (2004), “Isocrates ‘Republic’”, en Takis Poulakos y David Depew, Isocrates 

and Civic Education, Austin University of Texas Press.
Montesquieu (2010), El espíritu de las leyes, México: Porrúa.
Milton, John (2005), Areopagítica, México: Fondo de Cultura Económica.
Nye Jr., Joseph S. (2002), The Paradox of the American Power (Why the World’s only 

Superpower Can’t Go It Alone), Oxford: Oxford University Press.
Nye Jr., Joseph S. (2004), Soft Power (The Means to Seccess in World Politics), New York: 

Public Affairs.
Poulakos, Takis (1997), Speaking for the Polis (Isocrates’ Rhetorical Education), Columbia: 

South Carolina Press.
Poulakos, Takis y Depew, David (2004), Isocrates and Civic Education, Austin: University 

of Texas Press.
Raubitschek, A. E. (1992), “Isocrates”, en Collier’s Encyclopedia, vol. 13, New York: P.F. 

Collier, Inc.
Rousseau, J.J. (1964), “Du Contract Social” livre I, Chapitre VI, Id. OEuvres complètes III, 

París: Gallimard, Bibliothèque de la Pléiade.
The New Encyclopaedia Britannica (2007), Chicago: Encyclopaedia Britannica.
Thucydides (1972), History of the Peloponnesian War, New York: Penguin Books.

José Fernández Santillán. Doctor en la Historia de las ideas políticas en 
la Universidad de Turín, Italia, en 1983. Doctor en Ciencia Política por la 
Facultad de Ciencias Políticas, UNAM, 1990. Profesor del Tecnológico 
de Monterrey, Campus Ciudad de México en la Escuela de Educación, 
Humanidades y Ciencias Sociales. Profesor visitante de la Universidad 
de Harvard (2010). Profesor visitante de la Universidad de Georgetown 
(2013). Fulbright Scholar in Residence (SIR) de la Universidad de Baltimore 
(periodo sabático de 2015). Líneas de investigación: filosofía política, clásica 
y contemporánea. Publicaciones recientes: José Fernández Santillán, Política, 
Gobierno y Sociedad Civil, Fontamara (2012); José Fernández Santillán, La 
perspectiva internacional de los partidos políticos en México, Fontamara (2014); 
José Fernández Santillán, “Global Politics”, en Mexican Law Review (2013); 
Iliana Rodríguez y José Fernández Santillán [coordinadores], Sustentabilidad 
en México, México: Fontamara (2015).

Recepción: 10 de junio de 2015.
Aprobación: 16 de febrero de 2016.


