
ISSN 1405-1435, UAEM, núm. 70, enero-abril 2016, pp. 227-249

Generando conciencia: organizaciones y prácticas 
sociopolíticas de mujeres del sur

Raising Awareness: socio-political organizations and practices  
of women in the south

Lucy Mirtha Ketterer-Romero / lucy.ketterer@ufrontera.cl
Universidad de La Frontera, Chile

Abstract: The article presents some results of the research “Policy and women in the 
Araucania: other possible worlds in times of globalization”, analyzing sociopolitical 
organizations of women in Araucanía (Chile). Methodologically, the descriptive qualitative 
research collects information from fifty organizations. The results make it visible how 
women gather, organize and act to install worldviews, establishing intercultural relations 
between Mapuche and non-Mapuche rarely valued by the social sciences. The findings show 
a complex economic and cultural territory, social relations determined by the presence of 
Mapuche people, influencing events acquired by the women’s movement. Relationships of 
domination, subordination and resistance between cultures configure a colonized territory, 
cultural affiliations assigned to women are patriarchal, conservative, sexist and influenced by 
religion, which place them in the private domestic and reproduction space.
Key words: women, women’s organizations, socio-political practices.
Resumen: El artículo presenta algunos resultados de la investigación “Política y mujeres 
en La Araucanía: otros mundos posibles en tiempos de globalización”, analizando 
organizaciones sociopolíticas de mujeres de La Araucanía (Chile). Metodológicamente, la 
investigación cualitativa descriptiva recoge información de 50 organizaciones. Los resultados 
visibilizan cómo las mujeres se reúnen, organizan y actúan para instalar visiones de mundo, 
estableciendo relaciones interculturales entre mapuche y no mapuche pocas veces valoradas 
por las ciencias sociales. Las conclusiones muestran un territorio complejo, de relaciones 
sociales, económicas y culturales determinadas por la presencia del pueblo mapuche, que 
influyen en las manifestaciones que adquiere el movimiento de mujeres. Las relaciones de 
dominación, subordinación y resistencias entre culturas configuran un territorio colonizado, 
de adscripciones culturales asignadas a las mujeres; son patriarcales, conservadoras, machistas 
e influidas por la religión, que las ubican en el espacio privado doméstico y la reproducción. 
Palabras clave: mujeres, organizaciones de mujeres, prácticas sociopolíticas.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

228

Introducción

El artículo presenta parte de los resultados de la tesis doctoral “Política y mu-
jeres en La Araucanía: otros mundos posibles en tiempos de globalización”,1 
particularmente los referidos al análisis de las organizaciones sociopolíticas 
de mujeres de esta región de Chile. La investigación, metodológicamente de 
tipo cualitativa descriptiva, tuvo entre sus objetivos analizar las organizacio-
nes sociopolíticas2 de mujeres de la región de La Araucanía, sus estrategias 
y formas de organización de prácticas políticas y cómo éstas se interrelacio-
nan con las del movimiento nacional y latinoamericano. De este objetivo se 
muestran resultados en este trabajo. 

Como herramientas de recolección de datos se aplicó: un Catastro 
Organizacional,3 instrumento elaborado para el estudio, logrando identificar 
50 organizaciones de mujeres; entrevistas en profundidad, realizándose siete 
de reconocidas mujeres dirigentes de la región; y revisión de fuentes docu-
mentales elaboradas por mujeres, lo que posibilitó describir organizacional y 
sociopolíticamente las organizaciones de mujeres de la región, entre los años 
1980 y 2000.

Se materializó así una investigación diacrónica, contextualizada, que bus-
có comprender, desde las propias mujeres habitantes del sur del país, cómo 
experimentan e interpretan el mundo social que las rodea y construyen, a 
partir de relaciones sociales con otras personas (Pérez, 2004; Ruiz, 2012). En 
este caso se presenta cómo las mujeres de La Araucanía son protagonistas de 
interacciones y alianzas entre ellas, con el movimiento nacional y con redes 
de movimientos latinoamericanos; entramado social y político desde donde 
es posible comprender sus prácticas y acciones en pro de sus derechos. 

Los resultados del estudio permiten documentar y visibilizar a las muje-
res de la región reuniéndose, organizándose y actuando en los últimos treinta 
años para instalar sus visiones del mundo en la sociedad local y nacional, esta-
bleciendo alianzas y relaciones interculturales, entre mapuche y no mapuche, 
pocas veces valoradas y visibilizadas por las ciencias sociales.  

1 Programa Doctorado en Procesos Sociales y Políticos en América Latina, Universidad 
ARCIS, Santiago de Chile.
2 Entendemos sociopolítica como la conceptualiza Manuel Antonio Garretón (2007: 1) 
cuando señala que una matriz sociopolítica supone que “una sociedad determinada se define 
a partir de la particular configuración de las relaciones entre: i) Estado, ii) régimen y partidos 
políticos, y iii) sociedad civil o base social”.
3 En el apartado metodológico se da cuenta de este instrumento. 



Lucy Mirtha Ketterer-Romero. Generando conciencia: organizaciones y prácticas  
sociopolíticas de mujeres del sur

229

Alcance teórico y metodológico del estudio

Teóricamente la investigación se ubica en los aportes realizados por muje-
res latinoamericanas, quienes, a través de prácticas sociopolíticas del movi-
miento social feminista, han generado conocimientos y prácticas propias que 
cuestionan y buscan transformar la sociedad patriarcal, instalándose como 
actoras relevantes en la política de los Estados en las últimas tres décadas 
(Valdés, 2000; Vargas, 2002; Molyneux, 2003; Lagarde, 2003; Vargas, 2008; 
Valdivieso, 2009).

La investigación de tipo cualitativa, en tanto que “pensar lo cualitativo 
es reconstruir la trama opaca de la urdimbre que constituye el mundo social” 
(Scribano, 2008: 14), buscó pensar a las mujeres incorporando en la reflexión 
la subordinación de género, ampliando las posibilidades metodológicas de 
las ciencias sociales, en tanto obtiene nuevos datos y formas de los mismos, 
utilizando textos de mujeres comunes y objetos que dan cuenta de la cons-
trucción social de su género (Perrot, 2009). 

La estrategia para seleccionar los casos estudiados y las organizaciones de 
mujeres participantes de la investigación fue variando a lo largo de la misma, 
como suele suceder en los estudios de este tipo (Salamanca y Martín-Crespo, 
2007). Para el caso de las organizaciones de mujeres, en un primer momento 
se comenzó trabajando con las que eran conocidas por la investigadora, para 
después registrar a las organizaciones que fueron contactándose, bajo una se-
lección muestral tipo bola de nieve, aprovechando la red de relaciones que 
las propias organizaciones de mujeres van generando en su acciones socio-
políticas. En el caso de las mujeres dirigentes entrevistadas, la selección de 
las participantes se estableció por el método denominado por conveniencia, 
se contactaron a las dirigentes que se encontraban en la ciudad de Temuco, 
entre diciembre de 2009 y febrero de 2010. De ese modo podemos señalar 
que en el estudio se configuró un grupo de  participantes que coincide con 
lo expresado por Salamanca y Martín-Crespo (2007: 3), al “decidir cuándo 
y dónde observar, con quién conversar, así como qué información registrar y 
cómo hacerlo […] estamos decidiendo no sólo que es lo relevante o no, sino 
también estamos extrayendo varias muestras de la información disponible”. 

Los instrumentos de recolección de la información fueron:
a) el Catastro de organizaciones sociopolíticas de mujeres de la región 

de La Araucanía, diseñado para el estudio. Consta de dos partes, la primera 
consigna datos que identifican a la organización, sus objetivos o misión, re-
laciones con otras organizaciones y fuentes de financiamiento; la segunda, 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

230

refiere a la agenda de género de la organización, identificando los objetivos en 
esta materia, las acciones realizadas para su logro y la existencia de registros 
de dichas actividades.

b) entrevistas en profundidad a mujeres líderes sociales reconocidas de 
la región. 

Se aplicaron 50 catastros4 a organizaciones de mujeres, de distintas co-
munas, la mayoría fueron contestados directamente por las integrantes de 
las organizaciones, asistidas —cuando fue necesario— por estudiantes co-
laboradoras.5 Las entrevistas en profundidad a mujeres lideresas claves de 
la región de La Araucanía fueron conversaciones abiertas, que buscaban la 
comprensión del significado que tiene para las entrevistadas participar en las 
organizaciones de mujeres, donde se obtuvo con frecuencia respuestas más 
de tipo emocional que racional (Ruiz, 2012). Estas siete entrevistas fueron 
hechas por la investigadora principal, y las participantes fueron seleccionadas 
según criterios de inclusión definidos. 

También se recogió información documental desde las conversaciones 
para el entendimiento (Scribano, 2008) realizadas en las Escuelas de Parti-
cipación Ciudadana y Liderazgo en 2008, donde participaron alrededor de 
cien mujeres de la región, mujeres dirigentes e integrantes de organizaciones 
sociopolíticas. El ordenamiento, levantamiento categorial y análisis de la in-
formación recolectada en el estudio se hizo utilizando el software Atlas Ti,6 
conjunto de herramientas informáticas para el análisis cualitativo de datos 
textuales, gráficos y videos.

Análisis y resultados: Las mujeres de La Araucanía y sus organizaciones 

En la década de 1980 las mujeres chilenas —algunas militantes de partidos 
políticos, otras simplemente desde su filiación política familiar— se orga-
nizaron en torno a los derechos humanos de sus familiares, víctimas de la 

4 Para su ordenamiento y análisis se enumeran correlativamente del 1 al 50 y se encuentran 
en: Ketterer, Lucy (2012), “Política y mujeres en La Araucanía: otros mundos posibles en 
tiempos de globalización”, Santiago de Chile, Tesis de Doctorado en Procesos Políticos y 
Sociales en América Latina, Universidad ARCIS.
5 Se agradece la valiosa colaboración de las estudiantes de la carrera de Trabajo Social de la 
Universidad de La Frontera: Natalia Castillo Ciudad, Rocío Rodríguez Gallegos, Daniela 
Torres Oliver, Karla Romero Baeza, y de la estudiante de posgrado Sara Suárez.
6 Copyright ©2011 by ATLAS.ti Scientific Software Development GmbH, Berlin. All 
rights reserved. Version: 339.20111116.



Lucy Mirtha Ketterer-Romero. Generando conciencia: organizaciones y prácticas  
sociopolíticas de mujeres del sur

231

represión de la dictadura: presos y presas políticos, víctimas de tortura, dete-
nidos desaparecidos; generando y/o participando en diversas redes de acción 
política que promovían resistir la dictadura y acciones por el retorno de la 
democracia. 

En La Araucanía, madres, parejas, esposas e hijas de militantes de par-
tidos de izquierda detenidos y/o desaparecidos hicieron lo suyo, organizán-
dose para resistir la represión de la dictadura. En la práctica fueron quienes 
administraron y preservaron los partidos políticos de izquierda como instan-
cias de lucha social, tal como nos señalara una conocida dirigente de la Agru-
pación de Familiares de Detenidos Desaparecidos, Encarnación Alarcón: “Si 
no hubiera sido por nosotras las mujeres, el Partido Comunista de Chile des-
aparece de la región”7 (Ketterer, 2004). 

A estas iniciativas se sumó la presencia del pueblo originario mapuche, 
lo cual se tradujo en que las mujeres de ese origen se organizasen a partir de 
un “análisis profundo de la realidad que [las] afecta[ba] a las comunidades y 
a las mujeres en particular, debido a la discriminación étnica y de género que 
viven[ciaban]” (Valdés, 2000), dando origen a un proceso sociopolítico que 
no muestra visos para detenerse. 

Una primera categorización de las organizaciones sociopolíticas de mu-
jeres en la región, considerando sus orígenes, distingue tres tipos: a) las que 
provienen de la acción de las Organizaciones No Gubernamentales (ONG), 
principalmente durante la década de 1980; b) las que surgen a partir de la 
acción del Estado posdictadura, durante los noventa; c) las autónomas, crea-
das por decisión de las propias mujeres, la primera década del 2000, y d) las 
organizaciones de mujeres mapuche.

Las organizaciones provenientes de la acción de las ONG

Las ONG tuvieron alta presencia en La Araucanía durante la dictadura, es-
pecialmente en las zonas rurales. Tres tipos de ONG existían en la época: 1) 
de beneficencia; 2) paliadoras de la reducción del Estado, por el ajuste estruc-

7 Encarnación Alarcón es viuda de Florentino Alberto Molina Ruiz, secretario general del 
Partido Comunista en la región, muerto el 10 de noviembre de 1973 en un acontecimiento 
que en la época se denominó “El Asalto al Polvorín del Regimiento Tucapel de Temuco”. Su 
testimonio fue entregado a la investigadora, en el marco de su Tesis de Magister denominada 
“Política e identidades: la memoria de dos dirigentes comunistas de la novena región”, 2004. 
En ese marco también aportó su experiencia de vida María Luisa Meyer, mujer comunista 
de la región.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

232

tural e implementación del modelo neoliberal en la dictadura de Pinochet; y 
3) promotoras del desarrollo e integración de grupos emergentes: juventud, 
mujeres y etnias ( Jiménez, 1996). No obstante, esta suerte de especialización 
era desafiada por los altos índices de pobreza de la región, producto de la 
reducción del Estado y la adopción del modelo neoliberal. Apoyados por la 
cooperación internacional se instalaron numerosos programas rurales para 
mujeres, que buscaban mejorar sus condiciones económicas a través de la or-
ganización y capacitación de campesinas: mapuche y no mapuche.8 

La mayoría transfería conocimientos productivos en textilería, horti-
cultura, apicultura, manejo de ganado menor. También estuvieron en salud 
familiar, nutrición, apoyo organizacional, desarrollo personal y emprendi-
miento, implementando el enfoque conocido como Mujer en el Desarrollo 
(MED), en una suerte de compensación “del sesgo de género presente en los 
programas de desarrollo tradicionales” (Carrasco, 2003: 9). 

Caso típico es la Fundación Chol Chol, ONG que hasta el año 2003 aglu-
tinó aproximadamente a dos mil mujeres en la región.9 En esta experiencia, 
como en otras similares, los altos índices de pobreza regional, que ocupaban la 
mayoría de los esfuerzos de los equipos de las ONG, y el escaso manejo del en-
foque de género influyeron en que las organizaciones de mujeres que se promo-
vían se dedicaran más a desarrollar acciones productivas generadoras de ingre-
sos para la supervivencia familiar, que a promover sus derechos como mujeres. 

Siguiendo el enfoque desarrollado por Caroline Moser (citada en 
Murguialday, 2005), durante esa década las mujeres de la región de La Arau-
canía se dedicaron más a resolver necesidades prácticas de género, que a la re-
solución de sus necesidades estratégicas, lo cual consecuentemente resultaría 
en la reproducción y reforzamiento de actividades familiares y productivas 
que suelen ser extensión de una división por género del trabajo pocas veces 
cuestionada en las unidades campesinas.  

8 En la región existe una diferencia entre los campesinos hispano chilenos y mapuche en 
relación con la tenencia y uso de la tierra. En el caso de los no mapuche se trata de trabajado-
res agrícolas empleados en latifundios o asentados durante la Reforma Agraria, los mapuche, 
en cambio, son propietarios de pequeñas parcelas de tierras que les permiten mantener el 
sistema familiar de economía de subsistencia (Durán, Basic y Pérez, 2000).
9 En 1971, “el filántropo James W. Mundell, después de trabajar por veinte años como 
sacerdote en la zona de Chol-Chol, crea The Chol-Chol Foundation, como organización 
estadounidense sin fines de lucro en Washington D.C., Estados Unidos, para apoyar el de-
sarrollo humano de las comunidades rurales bajo la línea de la pobreza de la Región de la 
Araucanía en Chile” (Fundación Chol Chol, 2004).



Lucy Mirtha Ketterer-Romero. Generando conciencia: organizaciones y prácticas  
sociopolíticas de mujeres del sur

233

No obstante, la generación de espacios donde las mujeres de sectores 
rurales, mayoritariamente mapuche, pudieran reunirse sin presencia mascu-
lina, así como las capacitaciones en temas organizacionales implementados 
por las ONG, colaboraron para que, una vez restituida la democracia en 
1989, algunas de ellas se empoderaran como lideresas de sus comunidades, 
creando sus propias ONG o vinculándose con el Estado; particularmente a 
través de la Ley Indígena promovida por la Corporación Nacional Indígena 
(CONADI). 

Ana Tragolf es una de esas mujeres y relata cómo fueron los inicios de la 
Corporación de Mujeres Mapuche Aukiñko Zomo, en la década de 1990: 
“Cuando yo partí, una de las primeras personas que había levantado esa orga-
nización era María Isabel10 […] ella partió en la organización junto con otras 
mujeres que, hoy día, están cumpliendo distintas acciones en la comunidad, 
también vinculadas con comunidades [indígenas] y sus organizaciones, tam-
bién de mujeres” (Tragolaf,  2009). 

Algo similar sucedió con quienes integraron el Centro de las Mujeres de 
Temuco, mujeres urbanas que se reúnen en 1994, declarándose públicamente 
feministas, pioneras en este tipo de acciones en la región, lo que posterior-
mente las obliga a interiorizarse acerca de este concepto disruptivo de la rea-
lidad femenina de la zona, tal como nos expresa su fundadora Fresia Cea:11 
“Luego de esa actividad pública [en referencia a la Conferencia de Prensa 
realizada en 1994], nos dedicamos a aclararnos un poquito entre nosotras, 
de qué cosa era el feminismo, porque era una novedad esto. Algunas mujeres 
habían escuchado el término feminista, pero efectivamente no sabían qué 
contenidos entregarle a ese concepto. O bien algunas tenían una, diría yo, 
relación afectiva con el concepto, pero más allá de eso no [conocían] (Cea, 
2010). 

Consecuentemente con el mayor conocimiento de la plataforma in-
ternacional de derechos de las mujeres y de los convenios suscritos en esas 
materias, el Estado y algunas ONG adoptaron el enfoque de género en sus 
propuestas de desarrollo; aunque en sus inicios fue más una imposición de 

10 Se refiere a la dirigente mapuche María Isabel Curihuentru Llancaleo.
11 Fresia Cea Villalobos fue una reconocida dirigente de la región, que inició en Europa 
un juicio en contra de quienes resultaran responsables por la desaparición de su esposo, el 
ciudadano ítalo-chileno Omar Venturelli en tiempos de la dictadura militar. Mayores ante-
cedentes revisar: http://www.biobiochile.cl/2012/03/01/fallece-fresia-cea-quien-iniciara-
un-juicio-en-italia-por-la-desaparicion-de-su-esposo-en-dictadura.shtml (Radio Bio Bio, 
2012).



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

234

las entidades financiadoras que una motivación propia de los agentes del de-
sarrollo.

Una organización que supera esta definición productivista inicial es la de 
mujeres rurales e indígenas Hueichafe Domo, que surge en el año 2004 a par-
tir de la Asociación Nacional de Mujeres Rurales e Indígenas (ANAMURI). 
“Hueichafe Domo, significa mujer emprendedora, expectante, luchadora, 
mujer siempre alerta a cualquier acontecimiento. Es una organización polí-
tico-social, tenemos mucha capacidad para enfrentar todas estas situaciones 
tan en desmedro del mundo campesino, y nosotras entregamos todo lo que 
es la capacitación para el fortalecimiento, tanto del desarrollo personal como 
del organizacional de las mujeres del campo” (Catalán, 2009).

Estas mujeres se organizan formalmente en 2004, no obstante vienen 
trabajando juntas desde la Reforma Agraria, como señala Eliana: “Muchas 
vienen de mucho antes del 2004, de mucho antes de 1973, incluso. Cuando 
en aquella época estaban los Centros de Reforma Agraria, los Asentamientos 
Campesinos, los Centros de Madres, las Cooperativas Campesinas” (Catalán, 
2009). Algunas se integran a ANAMURI12 desde fines de los noventa y 
asumen la importante tarea de instalar, en esa red, el reconocimiento de las 
mujeres indígenas (Painemal, 2008). Hueichafe Domo es una organización 
integrada por mujeres mapuche y tiene como objetivo: “[el] fortalecimien-
to como persona, cierto, todo lo que es el desarrollo personal entregándole 
todos los elementos para que como mujer, [sepa] cómo defenderse, cómo 
pararse ante la sociedad, digamos, ante su entorno social” (Catalán, 2009).

Para ello capacitan permanentemente a sus integrantes a través de cursos 
de desarrollo productivo, medioambientales y de comercialización de pro-
ductos, financiados por fondos concursables de organismos nacionales e in-
ternacionales. 

En 2009 se adjudican el proyecto de seguridad alimentaria denominado 
Recuperación de Suelos por la Desertificación,13 apoyado por el Programa 
de Naciones Unidas para el Desarrollo (PNUD): “Como Hueichafe Domo, 

12 La ANAMURI surge en junio de 1998 y tiene como antecedentes el Primer Encuentro 
Nacional de Mujeres Indígenas realizado en Temuco, promovido por mujeres dirigentes ma-
puche de la región de La Araucanía; la reunión de la Coordinadora de Mujeres Mapuche y 
lideresas de la antigua Comisión Nacional Campesina, promovida por el CEDEM y repre-
sentantes del Departamento Femenino de la Comisión Nacional Campesina, para acordar 
propuestas para la IV Conferencia de la Mujer llevada a cabo en Beijing (Painemal, 2008).
13 Mayores antecedentes en: http://www.laopinon.cl/admin/render/noticia/24110 
(Barra, 2010).



Lucy Mirtha Ketterer-Romero. Generando conciencia: organizaciones y prácticas  
sociopolíticas de mujeres del sur

235

claro, lo postulamos a un fondo y lo ganamos. Lo re-postulamos, porque que-
ríamos abarcar quince comunas” (Catalán, 2009), buscando enseñar a más 
socias conceptos básicos de cambio climático, desertificación y sus efectos en 
la alimentación de las mujeres y sus familias. 

Las organizaciones de mujeres provenientes de la acción del Estado 

A mediados de la década de 1990 llega a la región el “enfoque de género”, pro-
movido por el Servicio Nacional de la Mujer (SERNAM), institución estatal 
creada con el fin de hacerlo transversal en las políticas públicas. Este nuevo 
enfoque de las relaciones entre hombres y mujeres provocó resistencias en los 
equipos de profesionales y técnicos encargados de implementar políticas y 
programas sociales en la región. Poco se conocía de investigaciones en estas 
materias, y menos de las convenciones internacionales suscritas por el Estado 
chileno, debiendo realizarse, por parte del SERNAM, esfuerzos importantes 
de capacitación al respecto. 

En las zonas rurales de la región, operar el enfoque significó ampliar la 
intervención que habitualmente hacían las instituciones incorporando a mu-
jeres mapuche campesinas como sujetos de atención, ya que antes se trabajaba 
mayoritariamente con los varones propietarios de las unidades agrícolas. Para 
ello se incentiva la creación de organizaciones de mujeres, un ejemplo es la 
Asociación Indígena de Mujeres Productoras de Lautaro, constituida infor-
malmente en 199514 y legalmente en 1997, reuniendo a 14 mujeres mapuche 
para “producir flores en forma conjunta, su comercialización y solucionar los 
problemas [del negocio] en forma conjunta” (Catastro núm. 1).

La mayoría de las veces las producciones de las mujeres son productos 
utilizados por ellas mismas en la unidad doméstica, tales como hortalizas, 
frutas, ganadería menor y huevos. También artesanías de distinto tipo, donde 
sobresalen los tejidos: “Trabajamos produciendo verduras y hortalizas, hace-
mos artesanías. Los dineros que ganamos con las ventas son para ayudar a las 
casas de las socias” (Catastro núm. 23). 

El logro de la autonomía económica guía sus prácticas, como nos señala 
una integrante de otra organización: “La obtención de recursos económicos 
para cada una de las mujeres que conforman la organización, para poder ser 
más independientes, establecer lazos con otras mujeres socias para sentirnos 

14 La creación de este grupo de mujeres es apoyada por la investigadora, quien durante el 
año 1995 se desempeñaba como extensionista del Programa de Transferencia Tecnológica 
del Instituto de Desarrollo Agropecuario (INDAP) en la comuna de Lautaro, ubicada 30 
kilómetros al noroeste de la ciudad de Temuco.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

236

valoradas y mejorar nuestra autoestima, fomentar el respeto entre cada una 
de las socias” (Catastro núm. 34). 

A estas prácticas productivas las organizaciones autónomas de mujeres 
mapuche suman otras, más vinculadas con la promoción de los derechos hu-
manos, generando alianzas para apoyar al movimiento indígena. 

Un ejemplo es Aukiñko Zomo, organización que se dedica a desarro-
llar iniciativas productivas vinculadas con temas de salud y medio ambiente. 
Aquí lo cultural tiene mucha relevancia para las mujeres, quienes tienen una 
alta motivación por integrarse al mercado con mayor autonomía y pertinen-
cia, buscando el equilibrio o küme mogen.15 

Las organizaciones de mujeres autónomas

Surgen como consecuencia del empoderamiento de mujeres de la región, con 
el objeto de “generar espacios de autoformación y formación política, social 
y técnica de los miembros de la organización” (Catastro núm. 46), buscando 
relevar en el espacio público regional sus deseos y demandas. Son las más 
representativas del movimiento feminista latinoamericano. Sus integrantes 
suelen ser, aunque no exclusivamente, mujeres profesionales de clase media, 
residentes de las zonas urbanas de la región. Motivo de su participación es 
la conciencia de su posición en la sociedad y las discriminaciones asociadas. 

La lucha por sus derechos se constituye en parte fundamental de sus vi-
das, como señala una entrevistada: 

Yo siento que las Mujeres Radialistas son mi cable a tierra. Yo necesito también la otra 
parte, no sólo estar estructurada en un trabajo de ocho horas diarias, necesito como ese 
aire, ese respiro se puede decir de ¡¡ah!!… No salir de mi trabajo e irme directamente a la 
casa y sentarme a ver televisión. ¡No! Necesito estar en contacto con otras mujeres, que 
ellas me transmitan su experiencia y yo, dentro de lo que pueda, transmitirles las mías. 
Conocer otras maneras de pensar, otras culturas (Leal, 2009). 

Estas organizaciones son autónomas respecto de su financiamiento –bus-
can generarlo ellas mismas– y de adopciones eventuales de ideas político-par-
tidistas, recreando lo que denominan “política de las mujeres”, y que Fresia Cea 
conceptualizó como: 

La práctica que las mujeres hacen para mejorar su propia situación y la 
de su entorno, a partir de su ser mujer. Esas son las políticas de las mujeres, 
somos nosotras las mujeres que las pensamos, a partir de nuestros cuerpos, 

15 “Buen vivir” en mapuzungun, idioma del pueblo mapuche.



Lucy Mirtha Ketterer-Romero. Generando conciencia: organizaciones y prácticas  
sociopolíticas de mujeres del sur

237

y las implementamos a partir de nuestro pensamiento, que nace de nuestro 
propio cuerpo. Ésas son las políticas de las mujeres, las otras son las políticas 
que otros hacen para las mujeres, el Estado hace política para las mujeres, las 
ONG hace[n] política para las mujeres, las instituciones privadas hacen polí-
ticas para las mujeres, el sindicato hace política para las mujeres (Cea, 2010). 

Las organizaciones de mujeres mapuche

Al analizarlas desde la proveniencia étnico-cultural de sus integrantes, dis-
tinguimos dos tipos: 1) las formadas sólo por mujeres mapuche y 2) las inte-
gradas por mujeres mapuche y mujeres no mapuche. Entre el primer tipo de 
organizaciones, datos recabados en la investigación muestran que, preferen-
temente, las mujeres mapuche utilizan las formas organizacionales definidas 
en la actual Ley Indígena núm. 19.253,16 cuerpo legal que desde la década de 
1990 regula las instancias organizativas de los pueblos originarios del país. 
No se evidencian formas culturales propias de organizaciones de mujeres ma-
puche, como grupo específico.  

Por su parte, dicha Ley define tres tipos de organizaciones: 1) comu-
nidades indígenas,17 2) asociaciones indígenas18 y 3) asociaciones indígenas 
urbanas o migrantes.19 Estas formas de organización, si bien recogen aspectos 
propios de las organizaciones tradicionales de la cultura, son elaboraciones 
institucionales de la política pública contemporánea que introducen modifi-
caciones que las occidentalizan y colonizan, cuestiones que no han sido sufi-
cientemente analizadas y discutidas por las organizaciones mapuche actuales. 

Para el caso de las asociaciones indígenas, Huitraqueo (2007: 68) sos-
tiene que “en la IX Región [La Araucanía] existen 378 asociaciones; 40 de 
ellas (10%) son presididas por una mujer; y 31 de éstas son exclusivamente 
organizaciones de mujeres”. La Asociación de Mujeres de Lautaro es una de 
estas organizaciones, que “reúne a 14 mujeres de diferentes sectores o comu-
nidades de la comuna de Lautaro…” (Catastro núm. 1), desde el año 1997 se 
asociaron para trabajar al alero del Programa de Transferencia Tecnológica 
implementado por una ONG productiva. Se especializaron en el cultivo de 

16 Para mayor información, véase Corporación Nacional Indígena. http://www.conadi.
gob.cl/ (Gobierno de Chile, 2012).
17 Ley 19.253 (2010) Título I, Párrafo 4º, artículos 9, 10 y 11.
18 Ley 19.253 (2010) Título V, Párrafo 2º, artículos 36 y 37.
19 Ley 19.253 (2010) Título VIII, Párrafo 5, artículo 76.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

238

flores y, al paso del tiempo, se constituyeron en propietarias de un terreno y 
un puesto de comercialización aledaño al cementerio de la ciudad, lo cual 
les otorgó autonomía económica y posibilitó “solucionar los problemas en 
forma conjunta” (Catastro núm. 1).

No obstante, la evidencia recogida desde las propias mujeres integrantes 
de este tipo de organizaciones, y lo indicado en algunos documentos elabo-
rados por mujeres mapuche, podemos señalar que en las organizaciones ma-
puche predominan las relaciones de parentesco masculinas, y las dirigencias 
del mismo tipo; como señala Lucy Traipe: “En nuestra cultura existe el ma-
chismo y yo lo veía, lo notaba en la forma en cómo que se trataba a la mujer” 
(Lucy Traipe, 2006, citada en Painemal, 2008).

Con todo, las mujeres mapuche de la región utilizan estas organizacio-
nes —particularmente la comunidad indígena— como plataformas para 
integrarse con otros grupos y redes de mujeres, que abordan sus problemá-
ticas e intereses, generando una especie de mediación entre “la comunidad 
indígena” y sus propias causas de género; buscando transformar el machismo 
existente en la cultura. Observamos esta práctica en las integrantes de co-
munidades indígenas que catastramos, quienes señalan que se asocian para 
“superar el que no se haya tratado el tema de la [mujer mapuche], encuentro 
mucho machismo en la comunidad” (Catastro núm. 8). 

Múltiples organizaciones, coincidencias de objetivos

Los objetivos que tienen las mujeres de La Araucanía al organizarse oscilan 
entre el mejoramiento de sus condiciones económicas y el respeto por sus de-
rechos sexuales y reproductivos (Catastro núm. 35), incluyendo la denuncia 
para la erradicación de la violencia contra las mujeres (Catastros números 
35 y 42), la educación y promoción de sus derechos en la sociedad (Catastro 
núm. 47). Al respecto, una entrevistada señala que las mujeres de la región 
buscan “potenciar y generar, a través de una acción cotidiana y permanen-
te, un cambio en las relaciones entre las personas, hombres y mujeres, para 
construir una sociedad más justa, y que posibilite una transformación social y 
también estructural, ante el patriarcado y el capitalismos existente” (Catastro 
núm. 45). 

En este sentido, se recogen algunas coincidencias en los objetivos de las 
tipologías organizacionales evidenciadas, destacándose el deseo de salir de la 
pobreza y mejorar las condiciones de vida; propósito que reúne a la mayoría 
de organizaciones de mujeres en La Araucanía. Al respecto, una entrevistada 



Lucy Mirtha Ketterer-Romero. Generando conciencia: organizaciones y prácticas  
sociopolíticas de mujeres del sur

239

explica que en su organización es primordial “facilitar el negocio y mejorar 
la producción de flores en forma asociativa, [además] de tener facilidades 
para, en forma conjunta, presentar proyectos en apoyo a lo que trabajamos” 
(Catastro núm. 1). 

Las organizaciones autónomas, que difieren de las productivas en tan-
to sus objetivos se vinculan a reivindicaciones de derechos de las mujeres, 
se plantean como meta ampliar sus derechos de género, principalmente los 
sexuales y reproductivos que durante la ejecución de la investigación estaban 
en el centro del debate público, y continúan siendo el bastión de lucha del 
movimiento de mujeres chileno en las últimas décadas.20 

La erradicación de la violencia contra las mujeres, el objetivo de todas 

La violencia intrafamiliar (VIF) en La Araucanía es un problema frecuente 
para las mujeres, quienes suelen ser las víctimas. Respecto de la prevalencia 
de este fenómeno social entre las mujeres mapuche, no existen datos desa-
gregados por pertenencia al pueblo mapuche desde salud pública, ni desde el 
sistema de justicia, que son a la postre las instituciones del Estado quienes se 
hacen cargo de esta problemática social. Testimonios de mujeres de la región, 
recogidos en el marco de investigaciones anteriores acerca de este tipo especí-
fico de violencia, permiten señalar que es un problema transversal, que afecta 
tanto a mujeres no mapuche como a mujeres mapuche de la región (Tragolaf 
et al., 2007; Ketterer y Zegers, 2012). No obstante, este último grupo suele 
reivindicar relaciones de complementariedad entre los sexos, como elemen-
tos propios de la cultura ancestral, lo que en la práctica suele invisibilizar su 
ocurrencia.

Por otra parte, la violencia para las mujeres mapuche tiene expresiones 
variadas, sumándose a la señalada previamente, la violencia estructural pro-
piciada por el Estado que vivencian cotidianamente las comunidades del 
denominado conflicto indígena, tal como ha sido indicado por el Relator 
Especial de Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos Indígenas, 
James Anaya (2010), la discriminación por pertenencia al pueblo mapuche y 
la discriminación por causas de pobreza, lo que a la postre da cuenta de ma-
nera concreta de cómo el sexo se intersecta con la clase y la raza, para situar 
a las mujeres originarias de América Latina en un lugar subordinado de la 
sociedad.   

20 La legalización del aborto es una de las demandas centrales del movimiento de mujeres 
chileno en la actualidad.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

240

En La Araucanía, la primera organización de mujeres que comenzó a 
visibilizar y trabajar de manera sistemática la violencia contra las mujeres fue 
la organización autónoma Centro de las Mujeres de Temuco, en los años no-
venta:

El proyecto lo llamamos Por una ciudad sin violencia, porque nos dimos cuenta que 
uno de los problemas más graves que teníamos las mujeres aquí en La Araucanía era la 
violencia contra las mujeres, que siempre había sido tratada con violencia que ejercían 
los hombres porque eran alcohólicos, o porque estaba el hecho de que La Araucanía era 
la zona más pobre y era algo propio de la pobreza. Nosotras fuimos capaces de echar 
abajo ese mito e instalamos este concepto nuevo, y esta práctica nueva de que la violen-
cia se daba en contra de nosotras las mujeres, por el hecho de ser mujeres (Cea, 2010).

Entregar información acerca de la violencia contra las mujeres, sus ex-
presiones y la legislación que protege sus derechos, es una de las ocupaciones 
constantes de las organizaciones de mujeres autónomas de la región:

Instalar el tema de la violencia, y el tema de la violencia hacia las mujeres, era como un 
objetivo bastante claro en esos años, estamos hablando del año 2000, que ahí sí que no 
se hablaba, bueno ni siquiera estaba la ley, o estaba recién implementándose la ley, y ha-
bía mucha desinformación. Entonces, ése era un objetivo, yo creo que el más fuerte, el 
más político, los otros eran cosas como más internas, como visibilizar la organización, 
que era un espacio de profesionales entre paréntesis, pero este era un objetivo más [im-
portante]… y en el fondo, en ese tiempo, era el empoderamiento femenino (Arriagada, 
2010).

Las prácticas sociopolíticas de las mujeres de La Araucanía

En este apartado sistematizamos algunas de las prácticas sociopolíticas que 
realizan las organizaciones autónomas de mujeres para posicionar sus temas 
en la esfera pública regional. En esta pléyade de acciones encontramos desde 
programas radiales: “microprograma[s], algunas cuñas radiales, algún radio-
teatro para poder difundirlos a través de radios comunitarias” (Leal, 2009), 
hasta talleres de capacitación: “Haciendo talleres […] tocamos la temática 
de los derechos sexuales y reproductivos, hacemos talleres que tienen que 
ver con los derechos sexuales y reproductivos” (Leal, 2009). Entre los temas 
abordados en estas acciones sobresalen los derechos humanos, las relaciones 
de poder entre los géneros y la violencia contra las mujeres.

En la realización de estas prácticas, algunas mujeres aprovechan expe-
riencias y habilidades adquiridas en el transcurso de sus vidas; otras, cono-
cimientos y capacidades desarrollados a través de su formación profesional; 



Lucy Mirtha Ketterer-Romero. Generando conciencia: organizaciones y prácticas  
sociopolíticas de mujeres del sur

241

y la mayoría, aprendizajes recogidos desde sus propias formas de acercarse 
a los feminismos, configurando una especie de caja de herramientas que les 
permite generar y/o colaborar en procesos de empoderamiento de otras mu-
jeres, en una suerte de pedagogía feminista que aporta “procesos generales 
y particulares que atraviesan el aquí y ahora de las batallas contra la cultura 
patriarcal” (Korol, 2007: 3). 

Un ejemplo es la organización de Mujeres Radialistas de la región, que 
cuenta con integrantes profesionales: psicólogas, trabajadoras sociales, una 
ingeniera. Todas se reúnen en torno a una radio digital, como una forma de 
innovar en la divulgación de su mensaje,21 lo cual les ha permitido, de mane-
ra lúdica, generar contacto permanente con mujeres jóvenes, informándolas 
acerca de derechos sexuales y reproductivos; como señala Ana María Leal: 
“[trabajamos] hace como tres o cuatro años en el Liceo Técnico porque nos 
llamaba la atención que las chicas tenían como toda esta información a la 
mano pero aun así estaban como medias perdidas en todas las temáticas de 
sexualidad, sobre todo de anticoncepción” (Leal, 2009).

Otro tipo de prácticas son los Talleres de Autoconciencia: “Todas las 
compañeras del Centro [de Las Mujeres de Temuco] tuvimos que pasar por 
estos Talleres de Autoconciencia y restauración vital. Luego de haber pasado 
nosotras, entonces los fuimos aplicando, y ofreciendo a otras organizaciones 
y a otras mujeres” (Cea, 2010). 

Esta práctica, que surgió en la década de 1970 en Norteamérica y Europa 
(De Dios, 2004; Varela, 2005), se replica en La Araucanía como un méto-
do para que muchas mujeres puedan comprender sus propias vidas, empo-
derarse como actoras sociales y masificar sus demandas y derechos, a través 
de la concientización de otras mujeres: “Y así pasamos por varios sindicatos, 
pasamos por escuelas, donde les pedíamos lo mismo, pasamos por muchas 
organizaciones de mujeres indígenas, yendo a las comunidades, y nos fuimos 
dando a conocer en la región” (Cea, 2010).

Los Talleres de Autoayuda son una variante de los de Autoconciencia, 
teniendo como propósito difundir los derechos de las mujeres, muchas ve-
ces desconocidos para ellas. En ese marco se encuentran los Talleres  del 
Centro de la Mujer de Inalafquén, ubicado en la ciudad de Villarrica,  don-
de participan mujeres del área rural de las comunas de Villarrica, Pucón 
y Curarrehue para informarse de “sexualidad y derechos de las mujeres” 
(Catastro núm. 21). 

21 Para mayor información, véase: http://mujeresradialistasdetemuco.bligoo.cl/frontpage



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

242

	 Las Jornadas de Capacitación son prácticas de estas organizaciones. 
A través de ellas se capacitan social y políticamente las lideresas y eventuales 
candidatas políticas de la región, para que conozcan e interioricen en sus tra-
yectorias sociopolíticas “la historia de participación de las mujeres en Chile” 
(Catastro núm. 28).

También las organizaciones de mujeres utilizan las redes institucionales 
y la multimedia para difundir sus mensajes, particularmente las tecnologías 
de la comunicación y la información (TIC): 

Vamos a debates en televisión, diarios, radio e Internet. [También] estando presentes, 
por ejemplo, en ferias de sexualidad. Ir a participar en algunas mesas institucionales 
como para poner nuestros temas, porque si no estamos, no están los temas. Entonces, 
ésas son como las acciones más concretas que se hacen a este nivel, podría ser a nivel 
más institucional, vinculadas con los servicios públicos (Arriagada, 2010).

Las marchas por las calles son acciones permanentes de las organizacio-
nes de mujeres en la región. El 25 de noviembre, Día Internacional de la No 
Violencia contra las Mujeres, muchas salen a la calle a expresar su repudio a 
este flagelo: 

[L]o más concreto es hacer la marcha de la violencia contra las mujeres, que es en no-
viembre y se hace todos los años. Esto es como lo más concreto: también se han hecho 
otras marchas como la de la píldora. Esas son como actividades concretas, donde más 
se vinculan [las organizaciones de mujeres] a otras organizaciones o personas que nos 
apoyan, y que apoyan estos objetivos (Arriagada, 2010). 

Redes y conexiones de las organizaciones de mujeres 

En La Araucanía las organizaciones de mujeres se vinculan con otras utilizan-
do variadas formas para esta práctica, destacándose las siguientes: a) contac-
tos personales que las integrantes de las organizaciones mantienen y ponen al 
servicio de la organización para lograr objetivos y metas; b) nexos con muje-
res de otras organizaciones del país; c) participación activa y permanente en 
instancias que las aglutinan para fines específicos, como el Observatorio de 
Equidad en Salud, según Género y Pueblo Mapuche, o la Mesa de Mujeres 
Rurales; d) integrando otras organizaciones de nivel nacional, como la Aso-
ciación Nacional de Mujeres Rurales e Indígenas (ANAMURI), red que les 
proporciona espacios para conectarse con otras organizaciones y problemáti-
cas latinoamericanas: “ANAMURI es filial de la CLOC, que es la Coordina-
dora Latinoamericana de Organizaciones del Campo y de la Vía Campesina, 



Lucy Mirtha Ketterer-Romero. Generando conciencia: organizaciones y prácticas  
sociopolíticas de mujeres del sur

243

que es una organización mundial de los campesinos de todos los continentes” 
(Catalán, 2009).

Esta forma de vinculación con otras les permite fortalecerse mediante el 
conocimiento de experiencias a nivel nacional e internacional: “Nos ha toca-
do la fortuna, digamos, de que hemos viajado a otros países a dar a conocer 
nuestra situación y que otros grupos sociales nos conozcan, [sepan] quiénes 
somos. Porque yo he ido a Brasil, varias veces; he estado en el País Vasco, en 
Cuba, en otros países del Cono Sur, y así varias mujeres, Lidia por ejemplo 
[ha viajado] por la Vía Campesina” (Catalán, 2009).

Otro tipo de articulaciones entre las mujeres en la región se produce a 
través de instancias institucionales, donde destacan: 

1) Las fomentadas por los programas del Estado, y que reúnen a or-
ganizaciones de mujeres en instancias de diálogo y búsqueda para mejorar 
oportunidades para ellas, por ejemplo la Mesa de Igualdad de Oportunida-
des. Dichas acciones generalmente tienen objetivos políticos partidistas, que 
incluyen utilizar estas instancias para promover las acciones del gobierno y 
generar respaldo ciudadano. Tal vez por la misma razón muchas mujeres sue-
len transitar por ellos, pero no son tan regulares en su participación, otor-
gándoles una lógica utilitarista, en el sentido de considerarlos como espacios 
donde podrían conseguir beneficios o recursos económicos.

2) Las articulaciones promovidas desde ONG de mujeres de otras regio-
nes. Estas instancias, si bien suelen ser valoradas por algunas mujeres como 
más incluyentes en sus objetivos y acuerdos, desde las organizaciones más 
autónomas suelen ser criticadas por estar basadas en lógicas político-parti-
distas, con frecuencia no compartidas. Con todo, algunas organizaciones au-
tónomas participan buscando generar redes y alianzas con otras integrantes 
del movimiento nacional.

3) Otro tipo de articulaciones son las desarrolladas por las organizacio-
nes de mujeres autónomas, las cuales suelen desplegarse en acciones de edu-
cación en derechos, como habíamos mencionado con anterioridad, apoyo a 
las marchas por las calles, campañas contra la violencia de género, entre otras. 

A nivel general esta forma de trabajo en red busca posicionar las deman-
das de las mujeres de La Araucanía en el ámbito público a nivel local y com-
prometer alianzas y participación de otras organizaciones de la sociedad civil 
regional. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

244

Conclusiones22

La región de La Araucanía de Chile es un territorio complejo, de relaciones 
sociales, económicas y culturales determinadas por la presencia del pueblo 
mapuche, que influyen en las manifestaciones que adquiere el movimiento 
de mujeres en la región. Las relaciones de dominación, subordinación y re-
sistencias entre culturas configuran un territorio colonizado, donde las ads-
cripciones culturales asignadas a las mujeres son patriarcales, conservadoras, 
machistas e influidas por la religión, lo cual las ubica en el espacio privado de 
lo doméstico y la reproducción. 

La resistencia histórica del pueblo mapuche, ante el avasallamiento de 
la cultura dominante, ha permitido la manutención —muchas veces a nivel 
discursivo más que material— de formas culturales esencialistas tanto en la 
familia como en la comunidad mapuche, caracterizándolas como núcleo ex-
tendido, patrilocal, donde las mujeres tienen la responsabilidad de la repro-
ducción cultural, lo que las posiciona en un lugar de respeto y dominancia de 
estos espacios. 

No obstante, las relaciones interculturales dominantes, la dinamicidad 
de las culturas, la migración campo ciudad, la transformaciones de las fami-
lias producto del neoliberalismo y sus efectos en el trabajo y en las matrices 
productivas del territorio han transformado dichos parámetros, reubicando 
a las mujeres mapuche en lógicas patriarcales occidentalizadas, lo cual tiene 
efectos positivos y negativos en sus posibilidades de participación en orga-
nizaciones. Del mismo modo, el empobrecimiento de la región, principal-
mente de las comunidades mapuche, implica la permanente generación de 
estrategias de sobrevivencia de los habitantes rurales.  

Por lo mismo no resulta sorprendente que parte importante de las orga-
nizaciones estudiadas sean resultado de intervenciones de agentes externos, 
sean el Estado u ONG privadas, más que producto del deseo y las motivacio-
nes de las propias mujeres. Los efectos de la historia reciente del país también 
se expresan en las organizaciones de mujeres de la región, en tanto la mayoría 
surge después del retorno de la democracia, durante los años noventa, como 
parte del proceso de reestructuración del tejido social del territorio, empren-
dido primero por organizaciones no gubernamentales y posteriormente por 
el Estado. Todo esto como una forma de restructurar el tejido social diezma-
do por la represión política de la dictadura. 

22 Artículo producto del Proyecto Fondecyt núm. 01130542, Violencia de género y sus 
representaciones sociales en el territorio wanteche de la región de la Araucanía.



Lucy Mirtha Ketterer-Romero. Generando conciencia: organizaciones y prácticas  
sociopolíticas de mujeres del sur

245

En este proceso las mujeres de La Araucanía vivencian el peso de relacio-
nes de género patriarcales dominantes, en tanto los hombres suelen rechazar 
su incorporación en actividades distintas de las domésticas y de crianza, coar-
tando sus posibilidades de participación en organizaciones. Como contrapar-
te, su participación en organizaciones femeninas es una especie de resistencia 
a esta reubicación que les impone el sistema socioeconómico neoliberal y 
patriarcal, siendo la adopción de objetivos productivos, que eventualmente 
ayudan a superar algunas necesidades económicas, una condición necesaria e 
impuesta para reunirse con otras para buscar resolver necesidades prácticas. 

Las redes de apoyo entre organizaciones de mujeres toman formas di-
ferentes, siendo las que se dan entre organizaciones de tipo productivo con 
organizaciones autónomas las que colaboran en la configuración de procesos 
de aprendizaje y empoderamiento requeridos para la adopción de demandas 
estratégicas.

Las diferencias culturales de las mujeres de la región también se expresan 
en las relaciones que se establecen entre mujeres mapuche y no mapuche. Esta 
forma de interculturalidad femenina, que muchas veces no considera la per-
tenencia al pueblo originario en su participación en organizaciones produc-
tivas, se manifiesta de otro modo al momento de participar en organizaciones 
que tienen por objetivos demandas culturales, en tanto las mujeres mapuche 
utilizan las herramientas culturales y legales, tanto de su cultura como del 
Estado, para organizarse en torno a objetivos sociopolíticos demandados por 
su pueblo. 

Las evidencias obtenidas muestran que tanto el Estado como las ONG 
incentivan la organización de las mujeres bajo una lógica paternalista, uti-
lizando lo colectivo como una forma de resolución de problemas prácticos 
generados por el modelo económico neoliberal; no se promueven objetivos 
de orden estratégico que pudieran generar transformaciones del orden social 
establecido, y una participación real de las mujeres en la institucionalidad del 
Estado o en las organizaciones no gubernamentales. 

Situaciones como las analizadas complejizan la temática del desarrollo 
en la región de La Araucanía. El Estado, a través de sus políticas públicas y 
programas de desarrollo gubernamental, impone una racionalidad técnico-
política que, muchas veces, avala la usurpación consuetudinaria contra el 
pueblo mapuche, generando lógicas contradictorias y muchas veces ininteli-
gibles para planificadores e implementadores de dichas políticas. 

Misma crítica surge respecto del enfoque de género, en tanto que al ser 
universalista no permite reconocer las diferencias que puede haber entre las 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

246

relaciones que establecen hombres y mujeres mapuche. Ello, que a nuestro 
juicio es una transgresión al respeto cultural, es una crítica que las propias 
mujeres mapuche realizan a los programas del Estado, que suelen sobreponer 
categorías occidentales de igualdad entre hombres y mujeres, asumiendo que 
estas mismas operan en la cultura mapuche.

La investigación permite documentar que tanto desde el Estado como 
desde las ONG existe escaso apoyo a necesidades sociopolíticas transforma-
doras del orden social, expresadas por las mujeres, que pudieran permitirles 
acceder a derechos sociales, económicos y culturales que sustentarán cambios 
reales para ellas. Cambios como la copropiedad de la tierra, en el caso de las 
mujeres mapuche rurales; o en la generación de procesos transformadores 
basados en el ejercicio efectivo de sus derechos: relaciones libres de violen-
cia, goce de sus derechos sexuales y reproductivos; de modo que se incidiera 
paulatina y efectivamente en la transformación de la sociedad patriarcal que 
pervive en la región. Finalmente, documentamos que son, a la postre, las pro-
pias mujeres del territorio, quienes a través de sus experiencias y prácticas 
organizativas van tomando conciencia de sí y para sí, poniendo en el debate 
público de la región sus demandas estratégicas y sus derechos como humanas.   

Bibliografía

Amorós, Celia (1994), Historia de la Teoría Feminista, Madrid: Instituto de Investigaciones 
Feministas, Universidad Complutense.

Anaya, James (2010), Report by the Special Rapporteur on the situation of human rights and 
fundamental freedoms of indigenous people, Naciones Unidas: Human Rights Council.

Carrasco, Marcelo (2003), “La mujer en los proyectos de desarrollo rural ¿mujer o género 
para enfrentar el sesgo en desarrollo?”, en Carrasco, Marcelo [ed.], Mujer mapuche y 
desarrollo: miradas y huellas de cambio, Temuco: Pehuén Editores.

De Dios Vallejo, Delia (2004), “La lucha por los derechos humanos de las mujeres”, en 
Galeana, Patricia [coord.], Los derechos humanos de las mujeres en México, México D.F.: 
Universidad Nacional Autónoma de México.

Durán, Teresa, Bacic, Roberta y Pau Pérez (2000), Muerte y desaparición forzada en La 
Araucanía: una aproximación étnica, Temuco: Ko’aga Roñe’eta, Serie X .

Huitraqueo, Eliana (2007), “Las mujeres mapuche y su participación en escenarios 
organizativos: el caso de la IX región de Chile”, en Luz Marina Donato et al., Mujeres 
indígenas y territorialidad y biodiversidad en el contexto latinoamericano, Bogotá: 
Universidad Nacional de Colombia.

Jiménez, Marcela (1996), “Cooperación entre el sector público y la iniciativa privada. La 
mirada desde el Estado”, en Bernardita Cancino y Darío Vergara, La asociación de los 
privados. ONG y organismos privados de desarrollo, Santiago de Chile: Ediciones Sur. 



Lucy Mirtha Ketterer-Romero. Generando conciencia: organizaciones y prácticas  
sociopolíticas de mujeres del sur

247

Ketterer, Lucy (2004), “Política e identidades: la memoria de dos dirigentes comunistas de la 
novena región, Temuco”, Tesis de Magister de Ciencias Sociales Aplicadas, Universidad 
de La Frontera. 

Ketterer, Lucy y Verónica Zegers (2012), “Violencia contra mujeres mapuche de la Región 
de La Araucanía: vivencias actuales, procesos permanentes”, en Mujeres y violencia: 
silencios y resistencias, Santiago de Chile: Red Chilena contra la Violencia Doméstica y 
Sexual.

Korol, Claudia (2007), Hacia una Pedagogía Feminista, Buenos Aires: El Colectivo. 
Lagarde, Marcela (2003), “La condición humana de las mujeres”, en María Patricia Castañeda, 

Interrupción voluntaria del embarazo. Reflexiones teóricas, filosóficas y políticas, México 
D.F.: Plaza y Valdés.

Lamas, Marta (2006), Feminismo. Transmisiones y retransmisiones, México D.F.: Taurus.
Molyneux, Maxine (2003), Movimientos de mujeres en América Latina. Estudio teórico 

comparado, Madrid: Cátedra.
Moore, Henrietta (1996), Antropología y feminismo, Madrid: Cátedra.
Murguialday, Clara (2005), “Marcos para el análisis de género”, en Alfonso Dubois et al., 

Diccionario de Acción Humanitaria y Cooperación al Desarrollo, Bilbao: Instituto de 
Estudios sobre Desarrollo y Cooperación Internacional.

Painemal Morales, América Millaray (2008), “Participación social e identidades políticas 
de mujeres mapuche: el caso de ANAMURI”, Tesis de Maestría en Ciencias Sociales del 
Programa Género y Desarrollo 2005-2007, Quito: FLACSO.

Pérez Serrano, Gloria (2004), Investigación cualitativa, retos e interrogantes, Madrid: La 
Muralla.

Perrot, Michelle (2009), Mi historia de las mujeres, México D.F.: Fondo de Cultura 
Económica.

Pisano, Margarita y Andrea Franulic (2009), Una historia fuera de la historia. Biografía 
política de Margarita Pisano, Santiago de Chile: Revolucionarias.

Ruiz Olabuénaga, José Ignacio (2012), Metodología de la investigación cualitativa, Bilbao: 
Universidad de Deusto.  

Scribano, Adrián (2008), El proceso de investigación social cualitativo, Buenos Aires: 
Prometeo Libros. 

Tragolaf, Ana et al. (2007), “Observatorio regional de equidad en salud, según género y 
pueblo mapuche”, Primer Informe, Temuco: OPS/OMS.

Valdés, Teresa (2000), De lo social a lo político. La acción de las mujeres latinoamericanas, 
Santiago de Chile: LOM.

Valdivieso, Magdalena (2009), “Globalización, género y patrón de poder”, en Girón, Alicia, 
Género y Globalización, Buenos Aires: Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales 
(CLACSO).



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

248

Varela, Nuria (2005), Feminismo para principiantes, Barcelona: Ediciones B.
Vargas, Virginia (2002), “Estudios y otras prácticas intelectuales latinoamericanas en cultura 

y poder”, en Mato, Daniel [comp.], Los feminismos latinoamericanos en su tránsito al 
nuevo milenio. Una lectura político-personal, Caracas: Consejo Latinoamericano de 
Ciencias Sociales (CLACSO) y CEAP, Universidad Central de Venezuela.

Vargas, Virginia (2008), Feminismo en América Latina. Su aporte a la política y a la 
democracia, Lima: Fondo Editorial de la Facultad de Ciencias Sociales.

Recursos electrónicos

Barra, Yessica (2010), “Mujeres mapuche revivieron la tradición del Trafkintu”, en La  oPiñon, 
Temuco. Disponible en: http://www.laopinon.cl/admin/render/noticia/24110 [31 de 
mayo de 2010].

Fundación Chol Chol (2004), “La Fundación Chol Chol”, Temuco. Disponible en: http://
www.cholchol.org [15 de marzo de 2011]. 

Garretón, Manuel Antonio (2007), “Matriz sociopolítica y desarrollo socio-económico 
en Chile”. Santiago de Chile. Disponible en:  http://www.manuelantoniogarreton.cl/
documentos/artespanolmatrizippg.pdf [12 de septiembre de 2014].

Gobierno de Chile (2012), “Corporación Nacional Indígena”. Santiago de Chile. Disponible 
en: http://www.conadi.gob.cl/ [10 de enero de 2013].

Ketterer, Lucy (2012), Política y mujeres en La Araucanía: otros mundos posibles en tiempos 
de globalización, Santiago de Chile, Tesis de Doctorado en Procesos Políticos y Sociales 
en América Latina. Universidad ARCIS.

Ley Indígena 19.543 (2010), “Establece Normas Sobre Protección, Fomento y Desarrollo 
de los Indígenas, y Crea la Corporación Nacional de Desarrollo Indígena”, Santiago de 
Chile. Disponible en: http://www.conadi.gob.cl/documentos/LeyIndigena2010t.pdf 
[11 de noviembre de 2011].

Ley de Violencia Intrafamiliar 20.066. Santiago de Chile. Disponible en: http://www.
leychile.cl/Navegar?idNorma=242648 [17 de septiembre de 2014].

Mujeres Radialistas (2009), “Mujeres Radialistas de Temuco”, Temuco. Disponible 
en:http://mujeresradialistasdetemuco.bligoo.cl/frontpage [ Junio de 2009].

Salamanca, Ana Belén y Martín-Crespo, Cristina (2007), “El diseño en la investigación 
cualitativa”, Madrid: Nure Investigación, núm. 27. Disponible en: http://www.
nureinvestigacion.es/FICHEROS_ADMINISTRADOR/F_METODOLOGICA/
FMetodologica_26.pdf   [22 de noviembre de 2009].

Radio Bio Bio (2012), “Fallece Fresia Cea quien iniciara un juicio en Italia por la 
desaparición de su esposo en dictadura”, Santiago de Chile. Diponible en: http://www.
biobiochile.cl/2012/03/01/fallece-fresia-cea-quien-iniciara-un-juicio-en-italia-por-la-
desaparicion-de-su-esposo-en-dictadura.shtml  [10 de noviembre de 2012].



Lucy Mirtha Ketterer-Romero. Generando conciencia: organizaciones y prácticas  
sociopolíticas de mujeres del sur

249

Entrevistas

Arriagada Porma, Marcela (10 de enero de 2010).
Catalán, Eliana (10 de septiembre de 2009).
Cea, Fresia (10 de enero de 2010).
Leal Garay, Ana María (3 de agosto de 2009).
Tragolaf, Ana (10 de agosto de 2009).

Lucy Mirtha Ketterer Romero. Doctora en Procesos Sociales y Políticos en 
América Latina, Universidad de Artes y Ciencias Sociales (ARCIS). Labora 
en el Departamento de Trabajo Social, Facultad de Educación, Ciencias 
Sociales y Humanidades, Universidad de La Frontera, Temuco, Chile. Líneas 
de investigación: estudios de mujeres, género, violencia contra las mujeres, 
derechos humanos de las mujeres. Publicaciones recientes: Lucy Ketterer, 
Marcelo Carrasco y Ana Arellano, “Building a Community Social Work 
Model to Address Violence against Mapuche Women in the Araucanía 
Region of Chile”, en Gaby Franger, Rebekka Krausb, Claudia Lohrenscheit 
(compiladoras), Human Rights, Inclusion and Social Worker, Coburg: 
Paulo Freire Verlang (2013); Ketterer, Lucy, “Derechos sexuales y derechos 
reproductivos en La Araucanía: experiencias de desigualdades y resistencias”, 
en Alba Carosio (coord.), Feminismos para un cambio civilizatorio, Caracas: 
Fundación Centro de Estudios Latinoamericanos Rómulo Gallegos, 
CLACSO y Centro de Estudios de las Mujeres, Universidad Central de 
Venezuela (2014); Ketterer, Lucy, “Cuando ser mujer cuenta: reflexión 
acerca de un proceso de investigación en la Araucanía”, en Athenea Digital. 
Revista de Pensamiento e Investigación Social, vol. 14 (2014).

Recepción: 17 de septiembre de 2014.
Aprobación: 24 de septiembre de 2015.




