
ISSN 1405-1435, UAEM, núm. 70, enero-abril 2016, pp. 177-198

Etnicidad, género y educación superior. 
Trayectorias de dos mujeres arhuacas en Colombia

Ethnicity, gender and higher education. Trajectories  
of two Arhuaco women in Colombia 

Angela Santamaria / angela.santamaria@urosario.edu.co 
Universidad del Rosario, Colombia

Abstract:  Two main questions are addressed in this text: how have these indigenous 
feminine leaders faced cultural restrictions to meet the demands of public life? How have 
they created a diverse amalgam of capital and knowledge as part of their leadership? The 
main theoretical elements used in this work are: the sociological perspective and field theory 
of Bourdieu, studies on intersectionality by Lorde (1984) and Pratt-Clarke (2010), the 
studies on higher education of Gil (2005), Choque (2015) and Mato (2015), and finally, 
the feminine leadership studies of Lumby and Coleman (2007). Our methodological 
approach is the reconstruction of two scholarly and professional personal trajectories from 
an intersectional perspective.
Key words: women, indigenous peoples, intercultural education, leadership, background.
Resumen: Nos preguntamos en este texto, ¿cómo han enfrentado estas lideresas las 
restricciones culturales frente a las exigencias de la vida pública? ¿Cómo han creado una 
amalgama de capitales y saberes diversos en el marco de sus liderazgos? Los principales 
elementos teóricos utilizados en este trabajo son: la perspectiva sociológica y la Teoría de los 
campos de Bourdieu, los estudios sobre interseccionalidad de Lorde (1984) y Pratt-Clarke 
(2010), los estudios de Gil (2005), Choque (2015) y Mato (2015) sobre educación superior 
intercultural, y finalmente los estudios sobre liderazgos femeninos de Lumby y Coleman 
(2007). Metodológicamente trabajamos a partir de la reconstrucción de dos trayectorias 
personales escolares y profesionales desde una perspectiva interseccional. 
Palabras clave: mujeres, pueblos indígenas, educación intercultural, liderazgo, trayectorias.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

178

Introducción

Este artículo busca reconstruir las trayectorias sociológicas de dos mujeres 
indígenas del pueblo arhuaco egresadas de la educación superior colombia-
na. Estas historias son inéditas en los estudios colombianos sobre educación 
superior y pueblos indígenas en Colombia. Las experiencias de Luz Elena 
Izquierdo y Ati Quigua, madre e hija, al igual que muchas de las historias de 
las lideresas indígenas colombianas, han sido muy poco trabajadas. El análisis 
de estos materiales nos permite comprender las relaciones de dominación, 
rupturas y resquebrajamiento del poder masculino y líneas de acción al inte-
rior del pueblo arhuaco, y en los espacios políticos o institucionales por los 
que ellas han transitado. 

Adoptamos una perspectiva de interseccionalidad en el marco de las 
luchas de las mujeres indígenas a nivel individual o colectivo para observar 
cómo su capital escolar y étnico les ha permitido abrirse un espacio político a 
nivel comunitario o institucional. Para ello utilizamos los trabajos de Lorde 
(1984), Gil (2005), Choque (2015) y Mato (2015). Trabajamos a través de 
la técnica de las trayectorias de vida, a partir de una mirada microsociológica, 
observando el peso de las fuerzas estructurales y también las líneas de ruptura 
inéditas de las actoras en el marco de los horizontes sociales posibles. Las pre-
guntas que guían esta investigación son las siguientes: ¿Cómo enfrenta una 
lideresa indígena las restricciones culturales frente a las exigencias de la vida 
pública? ¿Cómo crea a través de una amalgama de capitales y saberes  diversos 
liderazgos alternativos? 

Partimos de un análisis de la relación entre educación superior, etnicidad, 
género y liderazgo desarrollados por Gil (2005). Como lo afirman Lumby y 
Coleman (2007), los estudios sobre educación superior y diversidad son muy 
amplios, pues esta categoría es muy vasta y hasta “camaleónica”. Los estudios 
sobre la interfase entre liderazgo, diversidad y educación superior existen 
en varias regiones del mundo. Sin embargo, el cruce de estos estudios con 
la categoría de género es muy reducido. Este tipo de pertenencias aparecen 
como recursos o restricciones que es importante tener en cuenta para generar 
lecturas críticas de las prácticas de educación superior interculturales, que 
permitan generar políticas y líneas de acción, viables y pertinentes. 

Igualmente, en el marco de estos estudios, como lo afirma Drucker 
(1997), se ha trabajado privilegiando la perspectiva del liderazgo de educado-
res y directivos universitarios, sus acciones y prácticas. En este artículo, reto-
mando los trabajos de Mateos (2015), quisiéramos enfatizar en la perspectiva 



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educación superior. Trayectorias de dos mujeres  
arhuacas en Colombia

179

de los egresados. Adicionalmente, es importante resaltar que muchos de los 
estudios situados en esta interfase, se encuentran atravesados por la tensión 
entre dos polos antagónicos. 

Así, se da el enfrentamiento entre perspectivas como las del feminismo 
radical, y los estudios críticos étnicos y de la raza, y los de la educación po-
pular. Para este grupo de estudios, la meta-narrativa del patriarcado es la re-
presentación de la opresión de todas las mujeres y su rol en las estructuras 
primordiales (como la familia, la sociedad, la sexualidad y el trabajo). Estos 
roles sólo pueden cambiar mediante prácticas disruptivas de las trayectorias 
tradicionales de las mujeres y la incorporación de prácticas como la planifica-
ción, el acceso a la educación superior y la opción del divorcio. 

Autores como Lorde (1984) y Pratt-Clarke (2010) hablan de la necesi-
dad de comprender las consecuencias estructurales y las dinámicas de fun-
cionamiento cuando confluyen dos o más prácticas de dominación: como 
las sexistas y racistas. Esto desemboca en una tensión entre experiencias de 
inclusión/exclusión educacional. Esta reflexión va de la mano de la necesi-
dad de fortalecer las políticas y acciones afirmativas, a través de perspectivas 
educativas con enfoque de interseccionalidad. Dicha visión ha sido poco tra-
bajada por visiones sobre la exclusión de grupos vulnerables de la educación 
superior como la feminista, indigenista o los estudios sobre la raza. 

Hay que resaltar aquí el importante trabajo histórico desarrollado por 
Bermúdez (2015) sobre la educación de las mujeres en los países andinos. 
Algunas autoras colombianas como Ulloa et al. (2005) y González (2013) 
han analizado sobre todo los procesos de resistencia y de construcción de 
memoria de las mujeres indígenas. Principalmente González trabaja a partir 
de las biografías tan usadas por autores como Ken (2008), Rabouin (2000), 
Wing y Willis (1999) en otros contextos. Otras autoras como Gil (2005) 
han trabajado sobre las historias de vida de estudiantes indígenas en la ciudad 
de Bogotá, originarias de los pueblos Wayúu y Kamentsa. Sin embargo, el 
campo de estudios está apenas en formación. 

Siguiendo a Wade (1997), partiremos de la categoría “indígena” desde 
una historia local específica: la de Ati Quigua y su madre Luz Elena Izquier-
do. Es interesante resaltar que la visión oficial del “indígena” aparece como 
desencarnada y asexuada, reconociendo derechos especiales a grupos muy 
heterogéneos cultural, sexual y económicamente. Otros autores latinoame-
ricanos como Arturo Escobar, Sonia Álvarez y Evelina Dagnino (2001) han 
mostrado en sus trabajos cómo durante las últimas décadas los conflictos que 
enfrentan los nuevos movimientos sociales los han llevado a imaginar y pro-



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

180

poner prácticas en búsqueda de democracias más radicales, que trasciendan 
el nivel formal institucional, a través de acciones colectivas que interpelen los 
sistemas políticos y constitucionales. 

La historia de estas mujeres muestra un vínculo constitutivo entre cultu-
ra y política. Los trabajos de Bourdieu (1989) ofrecen herramientas teóricas y 
metodológicas muy pertinentes para analizar el caso de este grupo de mujeres 
indígenas. La noción de “campo” como un espacio relativamente autónomo, 
como microcosmos dotado de sus propias lógicas de funcionamiento, es para 
nosotros muy fecunda. La noción de campo simbólico (educativo, político, 
del conocimiento, del Estado, étnico) es fundamental para nuestro análisis, 
pues nos permite situarnos en el cruce de diferentes disciplinas y objetos de 
estudio. 

El concepto de campo(s) y las interacciones entre sus diversas expresio-
nes permite que “la causa indígena” no sea reducida a lo meramente cultural, 
o a lo jurídico o político. Las herramientas teóricas del campo se vuelven con-
cretas a partir de la utilización de la metodología de las trayectorias de vida. 
El autor fue muy crítico con la noción de historia de vida y biografía, y su 
tendencia a la apología de los protagonistas. 

Desde este punto de vista enfatizamos en la necesidad de sociologizar-
las mediante las trayectorias. Igualmente, ocupamos la observación etno-
gráfica de larga duración para la construcción de éstas. Autores como Bosa 
y Wittersheim (2009) se han inspirado en dichas propuestas para analizar 
problemáticas indígenas relacionadas con la educación y la entrada al campo 
político en escenarios poscoloniales. 

En este sentido, la reconstrucción de las trayectorias de estas dos mujeres 
arhuacas, desde nuestro punto de vista atípicas, busca articular lo macro y lo 
micro del proceso de egreso y entrada al campo político. Hemos trabajado 
con ellas compartiendo su vida cotidiana y observando sus procesos políti-
cos1 durante aproximadamente cinco años. El presente  trabajo en profundi-
dad se ha materializado gracias a conversaciones y a un grupo de entrevistas 
etnográficas formales. Nos interesa resaltar no sólo lo micro y lo macro, sino 
destacar las tensiones, las relaciones de poder, pero también las posibilidades 
y éxitos que el acceso a la educación superior les ha posibilitado. 

1 Desde el año 2009, hemos co-organizado con ellas cuatro diplomados sobre Educación 
y liderazgo intercultural en la Sierra Nevada de Santa Marta. Ellas han participado como 
formadoras en los procesos. Este escenario ha sido una plataforma para la observación y la 
recolección de datos.



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educación superior. Trayectorias de dos mujeres  
arhuacas en Colombia

181

Aquí son muy importantes las ideas de La Red de Modernidad/Colo-
nialidad, para revisitar la cuestión del poder en la modernidad mediante la 
ubicación de sus orígenes en la conquista de América, poniendo un especial 
énfasis en la estructuración del poder a través del colonialismo y las dinámicas 
constitutivas del sistema-mundo moderno/capitalista. Nos interesa resaltar 
especialmente el trabajo de Quijano (2000) sobre la necesidad de subvertir la 
categoría “indígena” como forma de control colonial. Se vuelve aún más una 
necesidad, puesto que a pesar de la subversión del estigma movilizado por la 
categoría mediante el reconocimiento oficial de los derechos indígenas y el 
proceso de constitucionalización del derecho a la diversidad étnica y cultural, 
y de la educación indígena, en la década de 1990, en Colombia las mujeres 
han sido las grandes ausentes en la historia política. 

La memoria reconstruida desde las organizaciones y los pueblos ha deja-
do a sus mujeres invisibilizadas, como una mención, o una nota al pie de pági-
na. Retomando a Korol (2007), pensamos que la “colonialidad del poder” es 
reproducida indirectamente, por autores como Le Bot (2004), Gros (2000) 
y Laurent (2005), quienes la refuerzan al centrarse en la historia de los líderes 
hombres, como una sucesión escalonada de acciones de grandes dirigentes. 

Existen trabajos muy interesantes como el de Gil (2005) sobre 14 estu-
diantes y egresadas indígenas de instituciones de educación superior en la 
ciudad de Bogotá. Sin embargo, el énfasis de la autora no se centra en los 
liderazgos femeninos indígenas. Por ello, proponemos una reconstrucción 
de las trayectorias sociológicas de estas dos lideresas arhuacas, las cuales se 
han articulado con observaciones etnográficas en la Sierra Nevada de Santa 
Marta y en escenarios nacionales. 

Luz Elena Izquierdo. Primera mujer arhuaca en incursionar en el alto 
gobierno 

Educación Superior y Misiones

Luz Elena Izquierdo Torres nació en Jeurwa en la Sierra Nevada de Santa 
Marta. Fue la primera universitaria del pueblo arhuaco. Su familia por línea 
materna mantuvo la tradición arhuaca gracias a que permanecieron lejos de 
la Misión Capuchina en las nieves de la Sierra. Según los estudios de Bosa 
(2012), los monjes capuchinos se instalaron en Nabusímake y construyeron 
un orfanato. Desde 1914 hasta principios de la década de 1980 aplicaron 
estrategias de evangelización mediante el rapto de niños y niñas arhuacos y el 
internamiento forzado en un primer momento. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

182

Este tema ha sido trabajado por Gil (2005) en otras zonas del país como 
la Guajira y el Putumayo. Como lo afirma Bosa (2015) para el caso del pueblo 
arhuaco, posteriormente el internamiento se hacía de manera voluntaria por 
parte de las familias “hijas” de dicha institución. Autores como Bosa (2012) 
han hecho estudios comparativos sobre la historia de la “generación robada” 
en Australia y en Colombia. 

El caso de Luz Elena ilustra perfectamente estas lógicas misioneras glo-
bales a nivel local. Sus abuelas tuvieron destinos sociales y trayectorias muy 
diversas. Simeona y Cornelia se criaron desde su cultura. En los archivos del 
Colegio de Nabusímake elaborados por Bosa (2012), estas mujeres arhuacas 
eran, a su vez, muy distintas entre sí. Cornelia escapó de la Misión y se crió en 
las Nieves lejos de la influencia de los curas. Simeona, además de cuidar a sus 
hijos y su finca, ejerció actividades económicas como la venta de sus animales, 
hizo denuncias ante las autoridades policiales y el Consejo de Ancianos, es 
decir, se desempeñó como una lideresa contemporánea. Eloisa, por el contra-
rio, fue raptada y educada en la Misión Capuchina, al igual que Blacina. Estos 
acontecimientos históricos generaron una división interna en la familia. 

Mita, la madre de Luz Elena, hija de un matrimonio conformado en 
la Misión, pasó por dicha institución de manera voluntaria, pues su madre 
Blacina había sido educada por los curas. Las Izquierdo son de Jeurwa, donde 
están los cerros para hacer pagamento al agua.2 Sin embargo, las Izquierdo 
son muy diversas entre sí y han tenido acceso diferenciado a la educación 
misional. En palabras de Luz Elena refiriéndose a su tía Cornelia:

A ella y su familia les daba miedo venir a vernos en la zona donde estábamos, no ha-
blaban español, y decían que “ya éramos civilizados”. Por otro lado, mi abuela la que sí 
fue criada en la Misión, contaba la crueldad de los curas. Narraba cuando le quitaron 
la manta, le prohibieron hablar la lengua Ika. Aunque allá aprendió a leer y a escribir, 
lo que más le enseñaron fue religión. Ya en edad adulta, le consiguieron pareja, y los 
casaron por la Iglesia católica. Salían casados, con una nueva familia a defender esa cul-
tura de los curas. Pero es complicado, a ella la casaron con mi papá que es Mamo, pero 
él no pasó por la Misión. Él y ella estaban aferrados a los Mamos, su abuelo y bisabuelo 
habían sido Mamos. Ella siempre ha sido una mujer arhuaca preocupada por sus tradi-
ciones (Entrevista a Luz Elena Izquierdo, Bogotá, 2013). 

2 El pueblo arhuaco funda su cosmovisión sobre cuatro elementales (agua, fuego, aire y 
tierra). Todo miembro de la comunidad debe rendirle tributo a estos elementales. Una de las 
formas de hacerlo es a través de ceremonias de limpieza energética en los cerros y montañas 
que los representan.



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educación superior. Trayectorias de dos mujeres  
arhuacas en Colombia

183

Según la tradición arhuaca, a las mujeres no se les permitía estudiar. Sin 
embargo, el tema fue casi una obsesión desde pequeña para Luz Elena. Los 
libros y el estudio fueron un refugio para enfrentar muchos de sus conflictos 
durante la niñez. Su padre no fomentó esta vocación, pero −lo más impor-
tante− tampoco la prohibió. No obstante, Luz Elena tuvo que enfrentar otro 
dilema cultural, pues fue escogida desde el vientre por una de sus abuelas para 
quedarse con ella, aprender la lengua y la cultura. 

La escuela formal vs la cultura 

Durante su estadía con la abuela, Luz Elena niña pastoreaba ovejas en los 
cerros. A pesar de que disfrutaba de su abuela y sus enseñanzas, quería ir a la 
escuela. Un día, cuando su padre fue a visitarla escapó, y lo esperó adelante 
en el camino para que la llevara con su mamá. Hizo su primaria en Jeurwa. 
Unas seglares españolas fueron sus profesoras. Éstas propusieron a los pa-
dres de Luz Elena, cuando ella tenía diez años, llevarla a España a estudiar. A 
pesar del entusiasmo de la madre y la hija, su padre dijo rotundamente que 
no. Para cursar el bachillerato, fue enviada junto con un grupo de niñas a 
estudiar a Manaure. El hito tal vez fue la llegada del padre Javier Rodríguez. 
Este acontecimiento individual obedece a cambios estructurales que se es-
taban gestando a nivel nacional e internacional. Como lo hemos trabajado 
en otras investigaciones (Santamaria, 2008), la figura del padre en cuestión 
ilustra procesos de reconocimiento de derechos indígenas a nivel internacio-
nal, en el marco de la Declaración de Barbados y la OIT durante las décadas 
comprendidas entre 1950 y 1970. En palabras de Luz Elena:

Me acuerdo que llegó ese cura muy joven, y muy rápidamente se ubicó en el tema, iden-
tificó los problemas y la cultura. Para él, no era normal, ni estaba bien lo que estaban 
haciendo los capuchinos. La llegada del padre Javier coincidió con que yo iba a hacer el 
bachillerato y él nos consiguió un cupo en un internado cerca de Valledupar. Para man-
tenernos, el padre cogió y vendió el ganado de la Misión porque veía cómo se seguía 
acumulando éste, y los indígenas trabajando para los misioneros, y ninguno avanzaba 
en los estudios. Así, sacó el primer grupo de arhuacos a estudiar a colegios en Manaure. 
Todos éramos hijos de los indígenas que trabajaban para la Misión o habían estado en 
ella (Entrevista Luz Elena Izquierdo, Bogotá, 2013). 

Así fue como, paradójicamente, esta mujer se convierte en una de las pri-
meras bachilleres arhuacas3 con el apoyo del padre Javier, quien llegó como 

3 Para lograr su manutención, vivió y se hizo cargo del cuidado de niños, en la casa de su 
familia vallenata de la élite política: los Villazón. De esta manera logró terminar sus estudios 
secundarios.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

184

director de la Misión. Sin embargo, las dificultades y enormes sacrificios para 
terminar sus estudios no la eximieron nunca de sus compromisos y obligacio-
nes familiares y culturales. El liderazgo de Luz Elena nació al lado del fogón, 
escuchando las historias de su padre, ayudando en la cocina familiar y traba-
jando en los eventos comunitarios en donde se reúnen más de 300 personas. 
Pero este liderazgo no acaba allí. También se teje en las aulas de clase, en 
las visitas a las comunidades más retiradas para dar atención en salud, en el 
trabajo de consulta y en los trabajos espirituales con los Mamos. El liderazgo 
femenino está asociado con el trabajo comunitario, ser hablante de su lengua 
nativa, o tener equivalentes culturales, la maternidad, el cuidado del marido 
y de la familia. Igualmente, el tejido de las mochilas para el marido y los hijos. 
Es allí, a través de las mochilas, como  el hombre muestra estatus, poder. 

El militantismo indígena está atravesado por una división social y sexual 
del trabajo político, que genera en su interior una jerarquía de objetos y cau-
sas sociales. La división de los roles de género y su relación con la educación 
ha sido estudiada por Gil (2005). Sin embargo, el pueblo arhuaco posee ca-
racterísticas específicas en relación con el liderazgo, pues los líderes y lide-
resas acuden con sus hijos y compañeras a las reuniones. Sólo aquellos que 
están en pareja, que tienen hijos, tienen por lo general legitimidad ante la 
comunidad para hablar, para liderar. 

En palabras de Geremías Torres, el representante a nivel nacional del 
Pueblo arhuaco, “un hombre, una mujer que no tenga familia, que no se haya 
hecho responsable de hijos, finca (…) no puede ser un buen líder” (Diario de 
campo, Nabusímake, diciembre, 2013). Por todo lo anterior, analizamos en 
el siguiente apartado algunas dimensiones de la trayectoria emocional de Luz 
Elena, para mostrar cómo durante toda su vida ha tenido que ejercer múlti-
ples roles y “dobles jornadas” para ser la lideresa que hoy es. 

El ingreso a la Universidad Javeriana de Bogotá

Luz Elena se radicó en Bogotá a finales de la década de 1970 en pleno desper-
tar del movimiento indígena, como lo afirman Le Bot (2004) y Gros (2000). 
En esa época no había convenios entre organizaciones indígenas y universi-
dades, ni programas de becas, como existen actualmente en Colombia y otros 
países. Los procesos actuales han sido estudiados en profundidad por Gil 
(2005). Para Luz Elena, la perspectiva de egresar era mínima, y más para una 
mujer indígena con hijos. Sin embargo, ella lo logró. Luz Elena se casa con un 
Guanano del Vaupés, Quigua, originario de una familia indígena explotada 
por los caucheros. En esas circunstancias los procesos de socialización y de 



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educación superior. Trayectorias de dos mujeres  
arhuacas en Colombia

185

escolarización de la pareja tuvieron lugar en regiones distintas, pero bajo la 
“colonización de las mentes” por parte de los misioneros.

Luz Elena comenzó sus estudios universitarios en los años ochenta. La 
discriminación en las grandes ciudades era muy fuerte, y sobre todo en un 
contexto como el universitario. Los misioneros generaron en sus procesos 
de educación sistemática la formación de “poderes coloniales”, aún vigentes 
en Colombia, para retomar los términos de la afroamericana Pratt-Clarke 
(2010). Existe continuidad en la permanencia de dichos patrones, como lo 
muestra Gil (2005) para el caso de las estudiantes Wayúu y Kamentsa en la 
ciudad de Bogotá. 

Para hacerse cargo de la crianza de su primera hija, Luz Elena regresa a la 
Sierra. Se instala en Jeurwa, donde vive la abuela Mita. Luego regresa a seguir 
sus estudios y tiene un segundo hijo, que se cría también con la abuela. Mita 
nunca perdió la lengua, pero no se la enseñó a sus hijos, porque en la Misión 
era prohibido. También perdió su vestido tradicional a pesar de venir de un 
linaje de Zagas4 de faja negra. Para terminar sus estudios, Luz Elena tuvo que 
separase de sus hijos y salir de su territorio por varios años.

La vida en la capital de Colombia sin becas ni apoyo familiar no era una 
posibilidad para estar con ellos. Después de concluir sus estudios, Luz Elena 
se trasladó al Vaupés durante aproximadamente diez años con Quigua. Tras 
enfrentar los celos, la violencia física y psicológica de su esposo, decide irse 
a la Sierra con sus hijos. Durante su estadía en la Amazonia trabajó en un 
hospital. A nivel nacional e internacional se estaban gestando las discusiones 
preliminares del Convenio 169 de la OIT, el cual sería aprobado en 1989. 

En trabajos anteriores hemos analizado cómo a nivel nacional, durante 
este periodo, se consolidaron los primeros esbozos de la etnoeducación y de 
la salud “propia” (Santamaria, 2007). Los hijos de Luz Elena: una niña, Ati, y 
un niño, Norey, crecen y se escolarizan entre la Sierra Nevada y la Amazonia 
colombiana. Aquí se da una de las rupturas biográficas y culturales más fuer-
tes en la trayectoria de Luz Elena: el divorcio y el asumir a sus hijos en un mo-
delo monoparental. Ante los peores pronósticos de la abuela, “que nadie la 
iba a querer, que había que aguantar” perspectivas muy comunes en mujeres 
indígenas de su edad, la lideresa reconstruye su vida laboral y emocional. Luz 
Elena subvierte el dispositivo de control del matrimonio y la preservación 
de la familia, utilizado en un principio por los misioneros y luego por las 

4 El pueblo Wiwa, también de la Sierra Nevada de Santa Marta, tiene autoridades espiritua-
les mujeres que juegan un rol como el del mamo en el pueblo arhuaco. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

186

autoridades indígenas para el control de las mujeres y hombres, como espacio 
privilegiado para la reproducción de la cultura. 

Su trayectoria nos permite adentrarnos en los tejidos de los patrones de 
la “colonialidad del poder” a través de una experiencia concreta. Mediante el 
acceso a la educación y al trabajo, esta mujer hace rupturas biográficas inédi-
tas en su familia y en la  sociedad. Así, prosigue su formación universitaria 
como enfermera en la Universidad Javeriana y luego su Maestría en Salud 
Pública, lo cual le permite contribuir a su comunidad como miembro del 
Comité de Salud y, posteriormente, como fundadora y primera gerente de 
la empresa de Salud Indígena Dusakawi. Igualmente, rehace su vida con un 
indígena del Cauca colombiano, con quien tendrá años después una última 
hija: Dunen Muelas. Por amenazas de grupos paramilitares, tiene que renun-
ciar y desplazarse a Bogotá.

El análisis de Quijano arroja luces para comprender la “subalternización” 
de la subjetividad de Luz Elena (Quijano, 2000). Sin embargo, nos interesa 
resaltar, como lo mostraremos, las posibilidades de autonomía y las resisten-
cias que emergen en este entorno, desde su experiencia personal. 

La incursión en el alto gobierno

Esta lideresa fue la primera mujer indígena en incursionar en el gobierno na-
cional. Su capital étnico y escolar fueron fundamentales en el momento de 
su nombramiento. Era una de las mujeres indígenas más formadas del país. 
Además, muy cercana a los dos primeros ex constituyentes indígenas de Co-
lombia de 1991. Era una época de difícil diálogo entre los pueblos indígenas 
y el gobierno nacional. Bush et al. (2005) han denominado a este proceso 
“racismo institucional”. Sin embargo, la entrada de la lideresa al gobierno se 
da en el contexto de aplicación de la Constitución de 1991. Ésta reconoce 
derechos especiales a los pueblos indígenas y se convierte en una de las cartas 
constitucionales más progresistas en América Latina. Sin embargo, si bien a 
nivel macro se estaban dando estos cambios, en la vida cotidiana la realidad 
era otra. En términos de la lideresa: 

Me acuerdo cuando la de Recursos Humanos me llevó a mi oficina y dijo: “Aquí está, 
ésta es la nueva directora”, y ya. Y cuando yo veo tenía como a veinte personas a mi 
cargo. En la gerencia de la empresa prestadora de salud Dusakawi yo manejaba 120 
personas, yo estoy formada para organizar equipos humanos, esa parte no me parecía 
complicada. Sin embargo, la Dirección de Etnias era distinta. Había una discrimina-
ción contra la entidad, era la cenicienta, un quemadero, pues había mucha exigencia 



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educación superior. Trayectorias de dos mujeres  
arhuacas en Colombia

187

por parte del movimiento indígena. Hoy el nivel de la entidad es distinto, muchas veces 
estuve por renunciar (Luz Elena Izquierdo, Bogotá, 2013). 

Y así fue, después de un año y medio renunció. Hoy se desempeña como 
asesora del director de etnias a nivel nacional. Desde su experiencia como 
mujer indígena, afirma que los distintos actores nacionales e internacionales 
han reclamado en los últimos años la presencia de las mujeres indígenas en los 
escenarios políticos; sin embargo, la situación no ha cambiado mucho, y sólo 
hay con ella otras dos mujeres en cargos de visibilidad. 

Ati Quigua. La primera Concejal indígena de Colombia

La escuela en Jeurwa y el Internado de Nabusímake

La escuela de Jeurwa fue la primera fundada por profesores indígenas gradua-
dos de la Misión, el tío materno de Ati fue uno de los primeros maestros. Sin 
embargo, cuando ella ingresa a la Escuela, ya la Misión había sido expulsada 
de Nabusímake, y el pueblo arhuaco asumía la educación indígena. Como lo 
afirma Choque (2015), a nivel nacional en la región andina se estaba traba-
jando en la implementación de políticas de etnoeducación o de educación 
indígena, y a nivel internacional se gestaba la consolidación del grupo de tra-
bajo para pueblos indígenas de las Naciones Unidas. 

Esto implicó para el internado arhuaco implementar ajustes curriculares, 
la autonomía de los maestros indígenas y la salida de las maestras españolas. 
Ati vivió entonces un proceso de escolarización muy distinto al de su madre. 
Éste se desarrolló en el territorio arhuaco y en el Vaupés, profundizando en 
la historia del proceso político arhuaco las luchas históricas de los dirigentes, 
y durante un periodo pre Constitución de 1991,5 en el que “ser indígena” 
comenzaba a conocer una subversión del estigma. Para su formación en se-
cundaria, ingresó como interna, durante seis años, al Colegio Agropecaurio 
Arhuaco, en las antiguas instalaciones de la Misión Capuchina. 

Éramos 45 internas y unos 60 internos. Se estaban demoliendo las construcciones de 
la Misión. Pasamos de una arquitectura española a un edificio suizo, donado por la 
cooperación, y aportes en trabajo y material de las familias de los internos. A las cinco 
de la mañana sonaba una campana que quedó de la época, para irnos a bañar al río. 
Teníamos profesor de afuera y de la comunidad, por ejemplo el de lengua materna. A la 

5 La Constitución de 1991 fue una de las primeras en la región, después de la brasilera que 
reconoció a los pueblos indígenas como sujetos especiales de derechos colectivos. Igualmen-
te, reconoció el Estado colombiano como multicultural y pluriétnico. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

188

una terminábamos la jornada escolar, y nos íbamos a la huerta y a cuidar los animales, 
conejos, cerdos, ovejas, vacas. Aprendíamos a desparasitarlos, a inyectarlos, a castrar, a 
soguear, a ordeñar. También sembrábamos hortalizas y papa (Entrevista Ati Quigua, 
Bogotá, 2012).

La educación en la Sierra estaba dirigida por el Mamu Kunchana 
Bingumu. Ati Seygundiba significa “Madre de los Buenos pensamientos”. La 
disciplina del Colegio arhuaco reprodujo mucho de la cultura misionera. 
Aún hoy en el Manual de Convivencia “está prohibido enamorar”, so pena de 
expulsión. Esta situación nos recuerda las palabras de Foucault, cuando afir-
ma que “si la sexualidad está reprimida, es decir, destinada a la prohibición, a 
la inexistencia y al mutismo, el sólo hecho de hablar de ella y de su represión, 
posee como un aire de transgresión deliberada” (Foucault, 2002). Una de 
las estudiantes arhuacas de la generación de Ati que ya estaba terminando su 
secundaria para ser tal vez la primera arhuaca médica, fue expulsada por una 
carta de amor. Las costumbres frente a las relaciones de pareja están permea-
das por la fuerte moral religiosa heredada, y su hibridación con concepciones 
culturales sobre las mujeres. 

Para la comunidad arhuaca, el cuerpo de la mujer es de la comunidad, no 
de la mujer. Por ello, el Mamo genera dispositivos de saber-poder, de control 
sobre la sexualidad. Retomando las palabras de Longo (2007), éste establece 
formas de disciplinamiento sobre la hexis corporal (cómo sentarse, hablar, 
mirar). El tejido de la mochila, por ejemplo, es una práctica de concentra-
ción, silenciosa. En palabras de Ati: 

Siempre está la mujer mirando hacia abajo. Una mujer que mira a los ojos es interpre-
tada como alguien que está estableciendo un intercambio íntimo. Las mujeres llevan 
la mochila en la cabeza y están concentradas en ella, ninguna mujer se para frente a un 
hombre, eso se considera un mal comportamiento, una insinuación, todas se paran de 
medio lado, se orillan en el camino (Ati Quigua, Bogotá, 2013). 

Los espacios de responsabilidad les exigen a hombres y mujeres estar ca-
sados. Existe la creencia de que la responsabilidad de gestionar la casa, y la 
familia, garantiza un buen liderazgo. Sin embargo, la organización y la co-
munidad no ofrece garantías para la participación de la mujer en los espacios 
educativos o de decisión. Como Chisholm (2001) lo ha observado en otras 
regiones del mundo, el matrimonio no es una garantía de participación. Tras 
varios años de seguir la trayectoria personal y política de Ati, hemos podido 
observar el nacimiento y consolidación de un liderazgo femenino desde el 
“cuidado”, en palabras de Gilligan (1982) y Noddings (1988). 



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educación superior. Trayectorias de dos mujeres  
arhuacas en Colombia

189

La política y el matrimonio: tensiones entre dominación y oportunidades

A partir de la experiencia de Ati, es claro que la educación superior es una 
oportunidad para corto-circuitar la dinámica y el rol de la mujer en la socie-
dad arhuaca y generar liderazgos en la diversidad. Es importante resaltar que 
en algunos casos el capital escolar y político acumulado, como en el de la 
campaña de Ati para el Senado de la República, y un trabajo colaborativo 
con hombres indígenas de su familia, como su hermano Norey Quigua, y los 
Mayores Jeremías Torres y Álvaro Torres, han generado posibilidades para 
que su proceso tenga el aval de la organización arhuaca. Esta experiencia de 
subversión de la división tradicional del trabajo político entre los sexos, desde 
una “acción afirmativa desde lo cotidiano”, es importante para pensar ¿cómo 
podrían generarse casos similares, para otras mujeres indígenas? Y ¿cómo pa-
sar de lo individual a acciones más colectivas? 

Al respecto, Norey, hermano de Ati y quien forma parte de la organiza-
ción arhuaca, afirma que tanto su madre y su hermana han tenido en momen-
tos cruciales “detrás un gran hombre”. Lo anterior denota que sin el “padri-
nazgo de un líder” es difícil que emerjan liderazgos de mujeres, pues son ellos 
quienes siguen conservando el poder.

Esta oportunidad, además, no está al alcance de todas las mujeres arhua-
cas y/o pertenecientes a otras etnias. El acceso a la educación y el apoyo de 
líderes indígenas está en muchos casos reservado a mujeres hijas de familia 
de líderes. En el caso de Ati, su primer matrimonio con Moisés Villafañe le 
permitió incursionar en el ámbito de la política electoral. Aquí es importante 
resaltar el trabajo de Laurent (2005), pues la participación política de Ati 
se da en el contexto del reconocimiento de las circunscripciones electora-
les indígenas. Su liderazgo se construye principalmente hacia afuera, lo que 
paradójicamente beneficia el proceso de interculturalidad, pero no genera 
transformaciones en el acceso a la educación y el liderazgo de las mujeres a 
nivel comunitario. 

La experiencia de la lideresa muestra temáticas emergentes que deben ser 
analizadas. El tema, por ejemplo, del matrimonio y el egreso de la educación 
superior y el ingreso al campo laboral. Para el caso de Ati, el matrimonio fue 
una oportunidad de iniciar un proceso político; empero, los costos emocio-
nales fueron muy altos, debido al perfil muy tradicional de su esposo. Puesto 
que el liderazgo indígena requiere ser reconocido por otros líderes hombres, 
en su caso se observa un efecto de reproducción de los líderes y de los lideraz-
gos por linajes y sexo. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

190

Es así como a pesar de haber participado en política antes de entrar a 
la universidad y tener más experiencia que muchos hombres, no es elegida. 
Al respecto, su hermano Norey afirma: “Yo no creo en esos temas de des-
igualdad entre los géneros. Por ejemplo, Aida Quilcué, una gran autoridad 
indígena. Cuando la veo, yo no veo una mujer, veo una autoridad”. Es decir, 
en el mejor de los casos se admite que una mujer valiente, audaz, se convierta 
en una “autoridad”, la cual, sin embargo, debe esconder a la mujer. Lo anterior 
ocurre en el caso de Ati, quien posee un perfil político que busca el reconoci-
miento de las mujeres indígenas y campesinas. Después de su divorcio con su 
primer esposo, Ati rehace su vida con un político indígena (Gerardo Jumí), 
con quien tiene su primera hija: Gunnavia. 

El ingreso a la Universidad

Ati pertenece a una segunda generación de mujeres para quienes ir a la Uni-
versidad era necesario y evidente. Cuando inicia sus estudios, existían en el 
país distintas oportunidades y programas de educación superior para pue-
blos indígenas.6 Inicia el pregrado en Administración Pública, en la Escuela 

6 En el caso colombiano, hay varios procesos desde las organizaciones indígenas y a través 
de alianzas con Universidades “convencionales” (Mato, 2011). Por ejemplo, la Universidad 
Autónoma, Indígena e Intercultural (UAIIN) como consecuencia de más de treinta años 
de educación indígena del Consejo Regional Indígena del Cauca (CRIC). Esta institu-
ción, creada en 2003, ofrece licenciaturas (Administración y Gestión y Desarrollo propio, y 
Pedagogía Comunitaria, Derecho Propio) y Diplomados (en Proyecto educativo comunita-
rio, en Currículo propio, Gestión Etnoeducativa, Familia y Equidad de Género y Políticas 
de la Salud). De estos programas, según Graciela Bolaños, Libia Tattay y Avelina Pancho, so-
bre 859 estudiantes egresaron 349 mujeres en 2007, frente a 510 hombres (citado en Mato, 
2008; 2011). La Organización Indígena de Antioquia (OIA), específicamente desde el Ins-
tituto de Educación Indígena en alianza con la Universidad Pontificia Bolivariana y la Uni-
versidad de Antioquia, consta de tres ejes de trabajo: 1. La Licenciatura en Etnoeducación, 
2. La Escuela de Gobierno y Administración Indígena, y 3. La Licenciatura en Pedagogía 
de la Madre Tierra (Mato, 2008). Sin embargo, la participación de las mujeres, a pesar de 
ser estimulada desde las directivas de la OIA, sigue siendo muy inferior a la de los hombres 
indígenas (sobre 70 participantes en la licenciatura durante 2001-2007, sólo 15 mujeres 
egresaron [Mato, 2008]). Igualmente, existe el programa de Etnoeducación de la Universi-
dad del Cauca. Según Axel Rojas, encargado de la reconstrucción de la experiencia, hay una 
Licenciatura en Etnoeducación adscrita al Departamento de Estudios Interculturales de la 
Facultad de Ciencias Humanas y Sociales de la Universidad del Cauca. También se han veni-
do desarrollando diplomados sobre estudios afrocolombianos, educación ambiental, gestión 
cultural, gestión etnoeducativa (Mato, 2008). La cifras presentadas, a diferencia de otras 



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educación superior. Trayectorias de dos mujeres  
arhuacas en Colombia

191

Superior de Administración Pública (ESAP). Para Ati, al terminar su carrera 
universitaria, el divorcio era ya un destino posible, y el no crecer bajo la figura 
de un padre autoritario, sino de una madre empoderadora y liberadora, le 
permitió un tránsito vital menos traumático hacia su segundo divorcio. Al 
igual que su madre, debe asumir sola la crianza de su hija. 

Durante nuestras conversaciones pudimos observar que en la Escuela de 
Administración de la que se graduó, como en la mayoría de las instituciones, 
había un fuerte racismo institucional. Este tipo de prácticas han sido estudia-
das por Allard y Santoro (2006), y denominadas “dysconscious racism”. Es de-
cir, una forma de racismo tácitamente aceptado y dominante frente a normas y 
privilegios que implican a la clase media blanco-mestiza, bajo la forma de éxi-
tos individuales, desconociendo cómo el discurso dominante atraviesa los cu-
rrículos, los modelos pedagógicos, excluyendo otras formas de conocimiento. 

Sin embargo, la universidad se constituye como una herramienta para 
Ati, quien decide lanzarse al Concejo de Bogotá durante su proceso univer-
sitario. Su experiencia permite refutar el esencialismo sobre el determinismo 
de los roles de género y el predominio de las labores “pastorales de cuidado 
de las mujeres” analizado por Lumby y Coleman (2007). 

No obstante, a nivel personal, se separa por segunda vez, presentándose 
así una profunda tensión entre carrera y familia. Pero por razones culturales, 
el cuidado de los hijos y de la familia no aparece como un obstáculo radical, 
pues las abuelas y otras mujeres de la familia, como las tías y hermanas, jue-
gan un rol fundamental. Sin embargo, lo anterior depende de la autonomía 
económica de la mujer arhuaca, la cual le permite o no pagar por el cuidado 
de su familia.

La “entrada en política”

La mayoría de los presidentes del país han pasado por el Concejo o la Alcal-
día de alguna de las grandes ciudades como Bogotá o Medellín. La entra-
da de una joven indígena en este escenario, por un partido recién fundado, 
implicaba muchas dificultades, pero también una estructura de oportunidad 
política. Su primer obstáculo fue la juventud. Según el Estatuto Orgánico 
de Bogotá, para ser Concejal se requería tener 25 años. Ati fue electa con 22 
años, por lo que al día siguiente de la elección ya estaba demandada. La Corte 
constitucional falló a favor de ella, protegiendo su derecho fundamental a la 

experiencias, muestran cómo en el Cauca han egresado más mujeres que hombres entre los 
años 2000-2007 (sobre 115 egresados, 68 son mujeres y 47 hombres [Mato, 2008; 2011]). 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

192

identidad de una cultura indígena, y ser representada por un miembro que 
culturalmente es considerado apto para el cargo.

Sin embargo, el Consejo de Estado consideró que no. A pesar de no en-
trar al Concejo, este proceso implica para Ati el inicio de su carrera política. 
Esta experiencia nos hace rememorar muchas de las experiencias descritas por 
Lumby y Coleman (2007), sobre la existencia de un racismo estructural en las 
estructuras de poder como la política y la educación. Para esta ocasión, como 
para su actual candidatura al Senado, la organización arhuaca le dio su apoyo. 

Desde ese momento, Ati se perfila como la representante de mujeres y 
hombres, defensores de causas ecológicas, ambientales y de mujeres. Pero la 
articulación con los procesos locales se hace muy compleja. Su discurso, su 
imagen, su historia se convierten en un ícono para colectivos no indígenas, 
pero como dice el dicho: “Nadie es profeta en su propia tierra”. Ati es elegida 
tras su segunda campaña, siempre apoyada por su madre, dos veces como 
Concejala de Bogotá.

La siguiente campaña fue muy difícil pero logramos un escaño en el Concejo de Bogotá, 
no fue nada fácil, porque en ese mismo año se aprobó la reforma política en Colombia y 
la reforma política castigó a las minorías políticas, es decir, colocó altos umbrales y para 
poder obtener una curul en un movimiento independiente como indígena era muy 
difícil. Entonces, la Alianza social Indígena tomó la decisión de no participar en esas 
elecciones y así llegué yo en representación de los indígenas al Polo Democrático Inde-
pendiente que estaba surgiendo en ese momento como un movimiento de izquierda, 
entonces fui electa. Bogotá tiene en el censo más de siete millones de habitantes, pero 
realmente llegan anualmente en promedio unos dos millones de personas flotantes, 
migrantes de todo el país, dentro de los que se encuentran las poblaciones indígenas, y 
se eligen 45 concejales (Entrevista Ati Quigua, Bogotá, 2013). 

Durante su paso por el Concejo de Bogotá, como parte del movimien-
to “Todos Atierra, la común-unidad por la vida y de la red de Arte para la 
Tierra”,7 Ati hizo alianzas con artistas y músicos de renombre internacional, 
con el ánimo de generar espacios de interculturalidad, donde las comunida-
des indígenas presentes en Bogotá pudieran obtener su reconocimiento.8 En 

7 Iniciativa de la red de Arte para la Tierra y La común-unidad por la Vida Todos Atierra, 
con la guía de mamos koguis, arhuacos y autoridades espirituales del continente, quienes se 
han reunido con 52 artistas de Colombia, España y Francia.
8 Impulsó propuestas como el “Estatuto del agua para Bakatá-Bogotá”, la política pública 
indígena distrital, la reforma al estatuto ambiental, la implementación de los cultivos ances-
trales andinos como complemento nutricional y la política de soberanía alimentaria susten-
tada en la economía campesina e indígenas.



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educación superior. Trayectorias de dos mujeres  
arhuacas en Colombia

193

este proceso, su compañero sentimental, el rockero de Doctor Krápula, fue 
fundamental para el tejido con estos actores. 

En el año 2010 convocó a un referendo por los derechos de la naturaleza, 
iniciativa que ha hecho eco en muchos sectores de la cultura, movimientos 
sociales y ambientalistas del país. Sé, semilla de vida y paz, es su proyecto po-
lítico actual, el cual tiene lugar en un contexto político e internacional muy 
distinto al de su madre. Su formación universitaria y su trabajo político se da 
en el marco de la adopción por Colombia de la Declaración de los derechos 
de los pueblos indígenas de las Naciones Unidas aprobada en 2007. 

Estos acontecimientos jurídicos y políticos han sido trabajados por au-
tores como Bellier (2013) y Choque (2015). Igualmente, a nivel nacional e 
internacional, distintos pronunciamientos jurídicos y políticas públicas abo-
gan por la garantía y defensa de los derechos de las mujeres indígenas. Sin 
embargo, no debe olvidarse que la relación entre derecho y realidad es para-
dójica, y la experiencia de Ati sigue mostrando prácticas discriminatorias en 
diferentes niveles. 

El salto al Senado

Después de la tercera campaña para el Concejo, en la cual no sale elegida, 
decide aspirar al Congreso de la República por la circunscripción especial 
indígena, en 2013. Constituye una alianza con el indígena amazónico Jaime 
Estrada de la Organización de los Pueblos Indígenas de la Amazonía Colom-
biana (OPIAC). Durante su receso político, Ati había iniciado su Doctorado 
en Derecho en la Universidad del Rosario. Había obtenido una beca de estu-
dios, y su objetivo era trabajar sobre el reconocimiento en Colombia de los 
derechos de la naturaleza. Inicia su primer semestre. 

Inmediatamente, aparecen dos tipos de reacción que varían según los 
perfiles de los profesores y estudiantes. Aquellos que ven en esta experiencia 
un reto para generar transformaciones de una de las estructuras universitarias 
más antiguas y conservadoras del país. Otros justamente piensan que ese no 
es el lugar para que una indígena perteneciente al mundo político utilice un 
espacio que debería ser “aprovechado por un jurista ortodoxo”. Además de 
las fuertes prácticas de discriminación racial, ya experimentadas por otros 
indígenas,9 y que por supuesto se reproducen en su caso, su experiencia mues-

9 Norey Quigua, estudiante y líder arhuaco escogido para hacer parte del gobierno univer-
sitario, fue descartado en la fase final por su procedencia indígena.  



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

194

tra cómo en los niveles más altos de producción del conocimiento se da la 
imposibilidad de que los saberes indígenas penetren el conocimiento a partir 
de los estudios interculturales. 

En este caso preciso, el de los estudios del derecho constitucional y la 
protección de los derechos de la naturaleza, pareciera que sólo el investiga-
dor que objetiva, y cuyo capital escolar es legítimo puede producir un cono-
cimiento válido (Bourdieu, 1979; Poupeau, 2007; Mato, 2008). 

Para finalizar la reconstrucción de las trayectorias es importante resaltar 
algunas equivalencias y diferencias entre las experiencias de madre e hija. 
Desde el punto de vista del acceso, la primera generación representada en la 
madre debe superar más barreras en términos de exclusión, discriminación y 
falta de oportunidades. Sin embargo, a nivel emocional, la madre a diferencia 
de su hija, se casa dos veces con indígenas de diversas regiones del país. 

Actualmente, ha iniciado una tercera unión con un líder arhuaco. La 
hija, tras intentar dos veces constituir una familia con parejas indígenas, 
opta por construir relaciones amorosas con hombres no indígenas. De igual 
forma, decide tener hasta el momento una sola hija. El acceso a la educación 
para la segunda generación es más fácil y cuenta con mejores oportunidades. 

Pero persisten las barreras culturales desde el mundo arhuaco para 
reconocer procesos de liderazgo de mujeres arhuacas con trayectorias atípi-
cas. La amalgama entre capital escolar y étnico es muy importante y necesaria. 
Este último hace énfasis para el caso de las mujeres arhuacas en la dimensión 
privada de la cultura y exige padrinazgos por parte de hombres de la familia. 

Conclusión

Las historias de estas lideresas nos han permitido aportar datos y reflexio-
nes para la reconstrucción del liderazgo femenino arhuaco, mostrando el rol 
de la educación superior en la lucha individual y colectiva de estas mujeres. 
Inspirados en la educación popular feminista, pensamos que si nosotras no 
contamos estas historias de resistencia, ¿quién lo hará?

A partir del análisis de estas trayectorias podemos concluir que nos en-
frentamos a políticas educativas de homogeneización latente, tanto desde lo 
indígena como desde las instituciones universitarias. Sin embargo, a pesar de 
las dificultades, estas mujeres ofrecen prácticas políticas y de vida que han 
resquebrajado el modelo de liderazgo arhuaco actual. La experiencia de estas 
mujeres es un ejemplo de acción colectiva innovadora que debe seguir siendo 
analizada con profundidad. 



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educación superior. Trayectorias de dos mujeres  
arhuacas en Colombia

195

Para ello, proponemos la noción de capital étnico como una subespecie 
del capital militante para entender el liderazgo femenino arhuaco que se con-
solida tras el egreso de la educación superior y el paso por ciertos procesos 
culturales. Después de reconstruir las trayectorias de madre e hija, vemos que 
si bien para un líder arhuaco hombre el capital escolar no desempeña un pa-
pel fundamental, para el caso de una mujer sí. 

No obstante, para el caso de las mujeres existen variaciones importantes. 
El conocimiento científico o técnico aprendido en las universidades debe es-
tar complementado por un capital étnico fundado en el conocimiento de la 
cultura y de los procesos organizativos, y el manejo y cuidado de la familia. 
Deben además estar casadas para ejercer funciones de responsabilidad comu-
nitaria. Al contrario, el paso de los líderes arhuacos al universo de las mujeres 
indígenas es inexistente. Por el contrario, es observable cómo estas lideresas 
arhuacas viven al igual que la mayoría de mujeres en Colombia el “doble tra-
bajo”, o en su defecto, cuando se lo pueden permitir, promueven inconscien-
temente la dominación de sus hijas menores o de otras mujeres arhuacas, que 
requieren recursos propios para su supervivencia. 

Igualmente, el racismo institucional y la exclusión de las mujeres arhua-
cas del mundo académico y político pervive después de casi 25 años del reco-
nocimiento de los derechos especiales de los pueblos indígenas en Colombia. 
A pesar de los enormes costos emocionales, estas mujeres han aprovechado 
las estructuras de oportunidad política que sus trayectorias escolares y políti-
cas les han ofrecido. Como lo muestra Gil (2005) en su trabajo, estas mujeres 
lideran procesos comunitarios articulados a nivel nacional e internacional.

Bibliografía

Bellier, Irene (2013), Peuples autochtones dans le monde: les enjeux de la reconnaissance, París: 
Harmmattan.

Bermúdez, Isabel Cristina (2015), La educación de las mujeres en los países andinos. El siglo 
XIX, Quito: Universidad Andina Simón Bolívar y Corporación Editora Nacional.

Blackmore, Jill (1999), Troubling Women: Feminism, Leadership and Educational Change, 
Buckingham: Open University Press.

Bosa, Bastien (2015), “Volver: el retorno de los capuchinos españoles al norte de Colombia 
a finales del siglo XIX” en HiSTOReLo. Revista de Historia Regional y Local, vol. 7, núm. 
14, Medellín: Universidad Nacional de Colombia.

Bosa, Bastien (2012), Itinéraires aborigènes - Histoire des relations raciales dans le Sud- Est 
australien, París: Karthala.

Bosa, Bastien y Eric Wittersheim (2009), Luttes autochtonnes, trajectoires postcoloniales. 
Amériques, Pacifique, París: Editions Karthala.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

196

Bourdieu, Pierre (1979), La distinción. Criterio y bases sociales del gusto, Buenos Aires: 
Taurus.

Bourdieu, Pierre (1989), La noblesse d’état, París: De Minuit.
Bush, Tony et al. (2005), Black and Minority Ethnic Leaders, Final Report to the National 

College for School Leadership, Lincoln, International Institute for Education 
Leadership.

Choque, María Eugenia (2015), “Educación Indígena en el marco de los Derechos colectivos 
en Bolivia”, en Educación superior y pueblos indígenas en América Latina. Contextos y 
experiencias por Daniel Mato, Buenos Aires: UNTREF.

Drucker, Peter (1997), “Foreword”, en F. Hesselbein [ed.], The Leader of the Future: 
New Visions, Strategies and Practices for the Next Era (The Drucker Foundation), San 
Francisco: CA, Jossey-Bass/Wiley.

Escobar, Arturo, Sonia Álvarez y Evelina Dagnino (2001), Política cultural y cultura política. 
Una nueva mirada sobre los movimientos sociales latinoamericanos, Bogotá: Taurus-
ICANH.

Foucault, Michel (2002), Historia de la sexualidad: La Voluntad del Saber, Buenos Aires: 
Siglo XXI.

Gil, Ángela María (2005), “Tejiendo la vida universitaria en la capital: Nuevos dilemas de la 
mujer indígena contemporánea”. Tesis para optar al título de Magíster en Antropología 
Social, Universidad de los Andes, Facultad de Ciencias Sociales, Departamento de 
Antropología.

Gilligan, Carol (1982), In a Different Voice: Psychological Theory and Women’s Development, 
Cambridge, MA: Harvard University Press.

González, Raquel (2013), Así cuentas la historia. Mujeres y memoria emberá, Bogotá: 
Ediciones Gente Nueva.

Gros, Cristian (2000), Políticas de la etnicidad: identidad, Estado y modernidad, Bogotá:  
ICANH.

Korol, Claudia (2007), “La educación como práctica de libertad. Nuevas lecturas posibles”, 
en Hacia una pedagogía feminista. Géneros y educación popular, Cuadernos de Educación 
Popular, Buenos Aires: El Colectivo.

Laurent, Virginie (2005), Comunidades indígenas, espacios políticos y movilizaciones 
electorales en Colombia 1990-1998. Motivaciones, campos de acción e impactos. Bogotá: 
IFEA-ICANH.

Longo, Roxana (2007), “De eso no se habla”, en Hacia una pedagogía feminista. Géneros y 
educación popular, Cuadernos de Educación Popular, Buenos Aires: El Colectivo. 

Lorde, Audre (1984), Sister outsider: Essays and speeches, Freedom, CA: The Crossing Press.
Lumby Jacky y Marianne Coleman (2007), Leadership and diversity. Challenging theory and 

practice in education, London: Sage publications.
Mateos, Laura (2015), “Prácticas profesionales, roles comunitarios y saberes-haceres de 

los gestores interculturales  egresados de la Universidad Veracruzana Intercultural”, en 
Educación superior y pueblos indígenas en América Latina. Contextos y experiencias por 
Daniel Mato, Buenos Aires: UNTREF.



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educación superior. Trayectorias de dos mujeres  
arhuacas en Colombia

197

Mato, Daniel (2015), Educación superior y pueblos indígenas en América Latina. Experiencias 
y contextos, Buenos Aires, UNTREF.

Mato, Daniel [coordinador] (2008), Diversidad Cultural e Interculturalidad en Educación 
Superior. Experiencias en América Latina, Caracas: ASCUN.

Poupeau, Franck (2007), Dominación y movilizaciones. Estudios sociológicos sobre el capital 
militante y el capital escolar, Córdoba: Ferreyra.

Quijano, Anibal (2000), “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, en 
Edgardo Lander [comp.], La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales. 
Perspectivas latinoamericanas, Buenos Aires: CLACSO.

Santamaria, Angela (2007), Redes transnacionales y diplomacia indígena. Un estudio 
transnacional a partir del caso colombiano, Bogotá: Universidad del Rosario.

Ulloa, Astrid et al. [eds.] (2005), Las mujeres indígenas en los escenarios de la biodiversidad, 
Bogotá: Fundación Natura, Unión Mundial para la Naturaleza (UICN), Grupo de 
Cultura y Ambiente, y Grupo Cultura y Género (ICAHN).

Wade, Peter (1997), Race and ethnicity in Latin America, Londres: Pluto Press.

Recursos electrónicos

Allard, Andrea y Ninetta Santoro (2006), “Troubling identities: teacher education students’ 
constructions of class and ethnicity”, en Cambridge Journal of Education, vol. 36, núm. 
1. Disponible en: http://www.jstor.org/page/journal/compeducrevi/bibliog05.html [1 
de mayo 2014].

Chisholm, Linda (2001), “Gender and leadership in South African educational 
administration”, en Gender and Education, vol. 13, núm. 4. Disponible en: http://www.
tandfonline.com/doi/abs/10.1080/09540250120081742?journalCode=cgee20#previ
ew [1 de mayo 2014].

Ken, Ivy (2008), “Beyond the intersection: A new culinary metaphor for race class gender 
studies”, en Sociological Theory, vol. 26, núm. 2. Disponible en: http://onlinelibrary.
wiley.com/doi/10.1111/j.1467-9558.2008.00323.x/abstract [1 de mayo 2014].

Le Bot, Yvon (2004), “Le renversement historique de la question indienne en Amérique 
Latine”, en Amérique Latine Histoire et Mémoire, Les Cahiers ALHIM, núm. 10. 
Disponible en: http://alhim.revues.org/100 [2 de febrero de 2005]. 

Mato, Daniel (2011), “Universidades indígenas de América Latina: Logros, problemas y 
Desafíos”, en Revista Andaluza de Antropología, núm. 1. Disponible en:  http://www.
revistaandaluzadeantropologia.org/index.php?page=dmato [13 de septiembre de  
2015].

Noddings, Nel (1988), “An ethic of caring and its implications for instructional 
Arrangements”, en American Journal of Education, vol. 96. Disponible en: http://
psycnet.apa.org/psycinfo/1989-38107-001 [1 de mayo 2014].

Pratt-Clarke, Menah (2010), Critical Race, Feminism, and Education. A Social Justice Model, 
New York: Palgrave Macmillan.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 70, 2016, Universidad Autónoma del Estado de México

198

Rabouin, E. Michelle (2000), “Gifting children of promise: Re-imagining the academic 
margins as transformative legal space”, en Journal Gender Race and Justice, núm. 2. 
Disponible en: http://ema.sagepub.com/content/31/2/145.short [1 de mayo 2014].

Santamaria, Angela (2008), Redes transnacionales y diplomacia indígena. Un estudio 
transnacional a partir del caso colombiano, Bogotá: Universidad del Rosario.

Wing, Adrien y Christine Willis (1999), “From Theory to Praxis: Black women, gangs, 
and critical race feminism”, en La Raza Law Journal, vol. 11, núm. 1. Disponible en: 
http://heinonline.org/HOL/Page?handle=hein.journals/afamlpol4&div=3&g_
sent=1&collection=journals#3 [mayo 2014].

Entrevistas

A Luz Elena Izquierdo, indígena arhuaca de la Sierra Nevada de Santa Marta, asesora del 
Despacho del Ministro del Interior de Colombia, Bogotá 2012, duración: dos horas.

A Ati Quigua, indígena arhuaca de la Sierra Nevada de Santa Marta, ex concejala de Bogotá, 
Bogotá abril de 2010, duración: 1 hora y 40 minutos.

A Ati Quigua, indígena Arhuaca de la Sierra Nevada de Santa Marta, ex concejala de Bogotá, 
Bogotá 2012, duración: 1 hora y 30 minutos.

A Norey Quigua y Dunen Muelas, estudiantes arhuacos de la Universidad del Rosario, hijos 
de Luz Elena Izquierdo, Bogotá, duración: 1 hora y media.

Angela Santamaria. Doctora en Sociología, Escuela de Altos Estudios en 
Ciencias Sociales de París (EHESS). Profesora e investigadora en la Univer-
sidad del Rosario. Líneas de investigación: acción colectiva, pueblos indíge-
nas y educación superior intercultural. Publicaciones recientes: “Retrospec-
tiva sobre la campaña de solidaridad con las víctimas de Bahía Portete: Un 
estudio etnográfico del activismo transnacional (2006-2007)”, en Análisis 
Político, núm. 74, Bogotá: Universidad Nacional de Colombia (2012); “Re-
trospectiva del proceso constituyente: Un estudio de caso desde la trayectoria 
de Lorenzo Muelas”, en Revista Colombia Internacional, Bogotá: Universi-
dad de los Andes (2013); como coautora en: Acosta Mónica, Naranjo Edgar, 
Rodríguez Catalina, Rojas Pedro, Santamaria Angela, Identidades porosas, 
Bogotá: Universidad del Rosario, (2012); Rodríguez Catalina, Rojas Pedro, 
Santamaria Angela, Memoria, Derecho y Participación: Escuela Intercultural 
de Diplomacia Indígena: Nabusimake, Sierra Nevada de Santa Martha, Bo-
gotá: Universidad del Rosario (2012).

Recepción: 21 de octubre de 2014.
Aprobación: 26 de agosto de 2015.


