CONVERGENCIA

Revista de Ciencias Sociales

Etnicidad, género y educacién superior.
Trayectorias de dos mujeres arhuacas en Colombia

Ethnicity, gender and higher education. Trajectories
of two Arhuaco women in Colombia

Angela Santamaria / angela.santamaria@urosario.edu.co
Universidad del Rosario, Colombia

Abstract: Two main questions are addressed in this text: how have these indigenous
feminine leaders faced cultural restrictions to meet the demands of public life? How have
they created a diverse amalgam of capital and knowledge as part of their leadership? The
main theoretical elements used in this work are: the sociological perspective and field theory
of Bourdieu, studies on intersectionality by Lorde (1984) and Pratt-Clarke (2010), the
studies on higher education of Gil (2005), Choque (2015) and Mato (2015), and finally,
the feminine leadership studies of Lumby and Coleman (2007). Our methodological
approach is the reconstruction of two scholarly and professional personal trajectories from
an intersectional perspective.

Key words: women, indigenous peoples, intercultural education, leadership, background.

Resumen: Nos preguntamos en este texto, ¢cdmo han enfrentado estas lideresas las
restricciones culturales frente a las exigencias de la vida publica? ¢Cémo han creado una
amalgama de capitales y saberes diversos en el marco de sus liderazgos? Los principales
elementos tedricos utilizados en este trabajo son: la perspectiva socioldgica y la Teorfa de los
campos de Bourdieu, los estudios sobre interseccionalidad de Lorde (1984) y Pratt-Clarke
(2010), los estudios de Gil (2005), Choque (2015) y Mato (2015) sobre educacién superior
intercultural, y finalmente los estudios sobre liderazgos femeninos de Lumby y Coleman
(2007). Metodolégicamente trabajamos a partir de la reconstruccion de dos trayectorias
personales escolares y profesionales desde una perspectiva interseccional.

Palabras clave: mujeres, pueblos indigenas, educacién intercultural, liderazgo, trayectorias.

ISSN 1405-1435, UAEM, num. 70, enero-abril 2016, pp. 177-198



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 70, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Introduccién

Este articulo busca reconstruir las trayectorias socioldgicas de dos mujeres
indigenas del pueblo arhuaco egresadas de la educacién superior colombia-
na. Estas historias son inéditas en los estudios colombianos sobre educacién
superior y pueblos indigenas en Colombia. Las experiencias de Luz Elena
Izquierdo y Ati Quigua, madre e hija, al igual que muchas de las historias de
las lideresas indigenas colombianas, han sido muy poco trabajadas. El analisis
de estos materiales nos permite comprender las relaciones de dominacién,
rupturas y resquebrajamiento del poder masculino y lineas de accién al inte-
rior del pueblo arhuaco, y en los espacios politicos o institucionales por los
que ellas han transitado.

Adoptamos una perspectiva de interseccionalidad en el marco de las
luchas de las mujeres indigenas a nivel individual o colectivo para observar
coémo su capital escolar y étnico les ha permitido abrirse un espacio politico a
nivel comunitario o institucional. Para ello utilizamos los trabajos de Lorde
(1984), Gil (2005), Choque (2015) y Mato (2015). Trabajamos a través de
la técnica de las trayectorias de vida, a partir de una mirada microsocioldgica,
observando el peso de las fuerzas estructurales y también las lineas de ruptura
inéditas de las actoras en el marco de los horizontes sociales posibles. Las pre-
guntas que guian esta investigacion son las siguientes: ¢Como enfrenta una
lideresa indigena las restricciones culturales frente a las exigencias de la vida
publica? ;Cémo crea a través de una amalgama de capitales y saberes diversos
liderazgos alternativos?

Partimos de un andlisis de la relacién entre educacién superior, etnicidad,
género v liderazgo desarrollados por Gil (2005). Como lo afirman Lumby y
Coleman (2007), los estudios sobre educacién superior y diversidad son muy
amplios, pues esta categoria es muy vasta y hasta “camaleénica”. Los estudios
sobre la interfase entre liderazgo, diversidad y educacién superior existen
en varias regiones del mundo. Sin embargo, el cruce de estos estudios con
la categoria de género es muy reducido. Este tipo de pertenencias aparecen
cOmo recursos o restricciones que es importante tener en cuenta para generar
lecturas criticas de las précticas de educacion superior interculturales, que
permitan generar politicas y lineas de accién, viables y pertinentes.

Igualmente, en el marco de estos estudios, como lo afirma Drucker
(1997), se ha trabajado privilegiando la perspectiva del liderazgo de educado-
resy directivos universitarios, sus acciones y pré.cticas. En este articulo, reto-
mando los trabajos de Mateos (2015), quisiéramos enfatizar en la perspectiva

178



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educacion superior. Trayectorias de dos mujeres
arhuacas en Colombia

de los egresados. Adicionalmente, es importante resaltar que muchos de los
estudios situados en esta interfase, se encuentran atravesados por la tensiéon
entre dos polos antagdnicos.

Asi, se da el enfrentamiento entre perspectivas como las del feminismo
radical, y los estudios criticos étnicos y de la raza, y los de la educacién po-
pular. Para este grupo de estudios, la meta-narrativa del patriarcado es la re-
presentacién de la opresion de todas las mujeres y su rol en las estructuras
primordiales (como la familia, la sociedad, la sexualidad y el trabajo). Estos
roles s6lo pueden cambiar mediante pricticas disruptivas de las trayectorias
tradicionales de las mujeres y la incorporacién de précticas como la planifica-
cidn, el acceso a la educacion superior y la opcion del divorcio.

Autores como Lorde (1984) y Pratt-Clarke (2010) hablan de la necesi-
dad de comprender las consecuencias estructurales y las dindmicas de fun-
cionamiento cuando confluyen dos o mas practicas de dominacién: como
las sexistas y racistas. Esto desemboca en una tension entre experiencias de
inclusion/exclusion educacional. Esta reflexion va de la mano de la necesi-
dad de fortalecer las politicas y acciones afirmativas, a través de perspectivas
educativas con enfoque de interseccionalidad. Dicha visién ha sido poco tra-
bajada por visiones sobre la exclusién de grupos vulnerables de la educacién
superior como la feminista, indigenista o los estudios sobre la raza.

Hay que resaltar aqui el importante trabajo histérico desarrollado por
Bermudez (2015) sobre la educacién de las mujeres en los paises andinos.
Algunas autoras colombianas como Ulloa ez 4/. (2005) y Gonzélez (2013)
han analizado sobre todo los procesos de resistencia y de construccién de
memoria de las mujeres indigenas. Principalmente Gonzalez trabaja a partir
de las biografias tan usadas por autores como Ken (2008), Rabouin (2000),
Wing y Willis (1999) en otros contextos. Otras autoras como Gil (2005)
han trabajado sobre las historias de vida de estudiantes indigenas en la ciudad
de Bogotd, originarias de los pueblos Wayuu y Kamentsa. Sin embargo, el
campo de estudios estd apenas en formacion.

Siguiendo a Wade (1997), partiremos de la categoria “indigena” desde
una historia local especifica: la de Ati Quigua y su madre Luz Elena Izquier-
do. Es interesante resaltar que la visién oficial del “indigena” aparece como
desencarnada y asexuada, reconociendo derechos especiales a grupos muy
heterogéneos cultural, sexual y econémicamente. Otros autores latinoame-
ricanos como Arturo Escobar, Sonia Alvarez y Evelina Dagnino (2001) han
mostrado en sus trabajos como durante las tltimas décadas los conflictos que
enfrentan los nuevos movimientos sociales los han llevado a imaginar y pro-

179



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 70, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

poner précticas en busqueda de democracias més radicales, que trasciendan
el nivel formal institucional, a través de acciones colectivas que interpelen los
sistemas politicos y constitucionales.

La historia de estas mujeres muestra un vinculo constitutivo entre cultu-
ray politica. Los trabajos de Bourdieu (1989) ofrecen herramientas tedricasy
metodoldgicas muy pertinentes para analizar el caso de este grupo de mujeres
indigenas. La nocién de “campo” como un espacio relativamente auténomo,
como microcosmos dotado de sus propias logicas de funcionamiento, es para
nosotros muy fecunda. La nocién de campo simbdlico (educativo, politico,
del conocimiento, del Estado, étnico) es fundamental para nuestro andlisis,
pues nos permite situarnos en el cruce de diferentes disciplinas y objetos de
estudio.

El concepto de campo(s) y las interacciones entre sus diversas expresio-
nes permite que “la causa indigena” no sea reducida a lo meramente cultural,
o alojuridico o politico. Las herramientas tedricas del campo se vuelven con-
cretas a partir de la utilizacién de la metodologia de las trayectorias de vida.
El autor fue muy critico con la nocién de historia de vida y biografia, y su
tendencia a la apologia de los protagonistas.

Desde este punto de vista enfatizamos en la necesidad de sociologizar-
las mediante las trayectorias. Igualmente, ocupamos la observacién etno-
gréfica de larga duracién para la construccién de éstas. Autores como Bosa
y Wittersheim (2009) se han inspirado en dichas propuestas para analizar
problemdticas indigenas relacionadas con la educacién y la entrada al campo
politico en escenarios poscoloniales.

En este sentido, la reconstruccién de las trayectorias de estas dos mujeres
arhuacas, desde nuestro punto de vista atipicas, busca articular lo macro y lo
micro del proceso de egreso y entrada al campo politico. Hemos trabajado
con ellas compartiendo su vida cotidiana y observando sus procesos politi-
cos' durante aproximadamente cinco anos. El presente trabajo en profundi-
dad se ha materializado gracias a conversaciones y a un grupo de entrevistas
etnograficas formales. Nos interesa resaltar no sélo lo micro y lo macro, sino
destacar las tensiones, las relaciones de poder, pero también las posibilidades
y éxitos que el acceso a la educacion superior les ha posibilitado.

1 Desde el afno 2009, hemos co-organizado con ellas cuatro diplomados sobre Educacién
y liderazgo intercultural en la Sierra Nevada de Santa Marta. Ellas han participado como
formadoras en los procesos. Este escenario ha sido una plataforma para la observacién y la
recoleccién de datos.

180



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educacion superior. Trayectorias de dos mujeres
arhuacas en Colombia

Aqui son muy importantes las ideas de La Red de Modernidad/Colo-
nialidad, para revisitar la cuestién del poder en la modernidad mediante la
ubicacién de sus origenes en la conquista de América, poniendo un especial
énfasis en la estructuracion del poder a través del colonialismo y las dindmicas
constitutivas del sistema-mundo moderno/capitalista. Nos interesa resaltar
especialmente el trabajo de Quijano (2000) sobre la necesidad de subvertir la
categoria “indigena” como forma de control colonial. Se vuelve ain mas una
necesidad, puesto que a pesar de la subversion del estigma movilizado por la
categorfa mediante el reconocimiento oficial de los derechos indigenas y el
proceso de constitucionalizacién del derecho a la diversidad étnicay cultural,
y de la educacién indigena, en la década de 1990, en Colombia las mujeres
han sido las grandes ausentes en la historia politica.

La memoria reconstruida desde las organizaciones y los pueblos ha deja-
do a sus mujeres invisibilizadas, como una mencién, o una nota al pie de pagi-
na. Retomando a Korol (2007), pensamos que la “colonialidad del poder” es
reproducida indirectamente, por autores como Le Bot (2004), Gros (2000)
y Laurent (2005), quienes la refuerzan al centrarse en la historia de los lideres
hombres, como una sucesion escalonada de acciones de grandes dirigentes.

Existen trabajos muy interesantes como el de Gil (2005) sobre 14 estu-
diantes y egresadas indigenas de instituciones de educacién superior en la
ciudad de Bogota. Sin embargo, el énfasis de la autora no se centra en los
liderazgos femeninos indigenas. Por ello, proponemos una reconstruccion
de las trayectorias socioldgicas de estas dos lideresas arhuacas, las cuales se
han articulado con observaciones etnograficas en la Sierra Nevada de Santa
Marta y en escenarios nacionales.

Luz Elena Izquierdo. Primera mujer arhuaca en incursionar en el alto
gobierno

Educacion Superior y Misiones

Luz Elena Izquierdo Torres nacié en Jeurwa en la Sierra Nevada de Santa
Marta. Fue la primera universitaria del pueblo arhuaco. Su familia por linea
materna mantuvo la tradicién arhuaca gracias a que permanecieron lejos de
la Misién Capuchina en las nieves de la Sierra. Segun los estudios de Bosa
(2012), los monjes capuchinos se instalaron en Nabusimake y construyeron
un orfanato. Desde 1914 hasta principios de la década de 1980 aplicaron
estrategias de evangelizacién mediante el rapto de nifios y nifas arhuacos y el
internamiento forzado en un primer momento.

181



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 70, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Este tema ha sido trabajado por Gil (2005) en otras zonas del pais como
la Guajiray el Putumayo. Como lo afirma Bosa (2015) para el caso del pueblo
arhuaco, posteriormente el internamiento se hacfa de manera voluntaria por
parte de las familias “hijas” de dicha institucién. Autores como Bosa (2012)
han hecho estudios comparativos sobre la historia de la “generacién robada”
en Australia y en Colombia.

El caso de Luz Elena ilustra perfectamente estas 16gicas misioneras glo-
bales a nivel local. Sus abuelas tuvieron destinos sociales y trayectorias muy
diversas. Simeona y Cornelia se criaron desde su cultura. En los archivos del
Colegio de Nabusimake elaborados por Bosa (2012), estas mujeres arhuacas
eran, a su vez, muy distintas entre si. Cornelia escapd de la Misidn y se crié en
las Nieves lejos de la influencia de los curas. Simeona, ademds de cuidar a sus
hijos y su finca, ejercio actividades econémicas como la venta de sus animales,
hizo denuncias ante las autoridades policiales y el Consejo de Ancianos, es
decir, se desempenié como una lideresa contemporénea. Eloisa, por el contra-
rio, fue raptada y educada en la Misién Capuchina, al igual que Blacina. Estos
acontecimientos histéricos generaron una divisién interna en la familia.

Mita, la madre de Luz Elena, hija de un matrimonio conformado en
la Misién, pas6 por dicha instituciéon de manera voluntaria, pues su madre
Blacina habia sido educada por los curas. Las Izquierdo son de fJeurwa, donde
estan los cerros para hacer pagamento al agua.” Sin embargo, las Izquierdo
son muy diversas entre si y han tenido acceso diferenciado a la educacién
misional. En palabras de Luz Elena refiriéndose a su tia Cornelia:

A ellay su familia les daba miedo venir a vernos en la zona donde estdbamos, no ha-
blaban espanol, y decfan que “ya éramos civilizados”. Por otro lado, mi abuela la que si
fue criada en la Mision, contaba la crueldad de los curas. Narraba cuando le quitaron
la manta, le prohibieron hablar la lengua Zk4. Aunque alld aprendié a leer y a escribir,
lo que mas le ensenaron fue religion. Ya en edad adulta, le consiguieron pareja, y los
casaron por la Iglesia catdlica. Salian casados, con una nueva familia a defender esa cul-
tura de los curas. Pero es complicado, a ella la casaron con mi pap4 que es Mamo, pero
él no pasé por la Misién. Ely ella estaban aferrados a los Mazos, su abuelo y bisabuelo
habian sido Masmos. Ella siempre ha sido una mujer arhuaca preocupada por sus tradi-
ciones (Entrevista a Luz Elena Izquierdo, Bogotd, 2013).

2 El pueblo arhuaco funda su cosmovisién sobre cuatro elementales (agua, fuego, aire y
tierra). Todo miembro de la comunidad debe rendirle tributo a estos elementales. Una de las
formas de hacerlo es a través de ceremonias de limpieza energética en los cerros y montanas
que los representan.

182



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educacion superior. Trayectorias de dos mujeres
arhuacas en Colombia

Segtin la tradicién arhuaca, a las mujeres no se les permitia estudiar. Sin
embargo, el tema fue casi una obsesién desde pequena para Luz Elena. Los
libros y el estudio fueron un refugio para enfrentar muchos de sus conflictos
durante la nifiez. Su padre no fomenté esta vocacion, pero —lo mds impor-
tante— tampoco la prohibié. No obstante, Luz Elena tuvo que enfrentar otro
dilema cultural, pues fue escogida desde el vientre por una de sus abuelas para
quedarse con ella, aprender la lengua y la cultura.

La escuela formal vs la cultura

Durante su estadia con la abuela, Luz Elena nifa pastoreaba ovejas en los
cerros. A pesar de que disfrutaba de su abuela y sus ensenanzas, queria ir a la
escuela. Un dia, cuando su padre fue a visitarla escapd, y lo esperé adelante
en el camino para que la llevara con su mama. Hizo su primaria en Jeurwa.
Unas seglares espanolas fueron sus profesoras. Estas propusieron a los pa-
dres de Luz Elena, cuando ella tenia diez anos, llevarla a Espana a estudiar. A
pesar del entusiasmo de la madre y la hija, su padre dijo rotundamente que
no. Para cursar el bachillerato, fue enviada junto con un grupo de ninas a
estudiar a Manaure. El hito tal vez fue la llegada del padre Javier Rodriguez.
Este acontecimiento individual obedece a cambios estructurales que se es-
taban gestando a nivel nacional e internacional. Como lo hemos trabajado
en otras investigaciones (Santamaria, 2008), la figura del padre en cuestién
ilustra procesos de reconocimiento de derechos indigenas a nivel internacio-
nal, en el marco de la Declaracion de Barbados y la OIT durante las décadas
comprendidas entre 1950 y 1970. En palabras de Luz Elena:

Me acuerdo que llegé ese cura muy joven, y muy rdpidamente se ubicé en el tema, iden-
tificé los problemas y la cultura. Para él, no era normal, ni estaba bien lo que estaban
haciendo los capuchinos. La llegada del padre Javier coincidié con que yo iba a hacer el
bachillerato y él nos consiguié un cupo en un internado cerca de Valledupar. Para man-
tenernos, el padre cogid y vendié el ganado de la Misién porque vefa cdmo se seguia
acumulando éste, y los indigenas trabajando para los misioneros, y ninguno avanzaba
en los estudios. Asi, sacd el primer grupo de arhuacos a estudiar a colegios en Manaure.
Todos éramos hijos de los indigenas que trabajaban para la Misién o habian estado en
clla (Entrevista Luz Elena Izquierdo, Bogot4, 2013).

Asi fue como, paraddjicamente, esta mujer se convierte en una de las pri-
meras bachilleres arhuacas® con el apoyo del padre Javier, quien llegé como

3 Para lograr su manutencion, vivié y se hizo cargo del cuidado de nifos, en la casa de su
familia vallenata de la élite politica: los Villazén. De esta manera logré terminar sus estudios
secundarios.

183



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 70, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

director de la Mision. Sin embargo, las dificultades y enormes sacrificios para
terminar sus estudios no la eximieron nunca de sus compromisos y obligacio-
nes familiares y culturales. El liderazgo de Luz Elena naci6 al lado del fogén,
escuchando las historias de su padre, ayudando en la cocina familiar y traba-
jando en los eventos comunitarios en donde se reinen més de 300 personas.
Pero este liderazgo no acaba alli. También se teje en las aulas de clase, en
las visitas a las comunidades mas retiradas para dar atencién en salud, en el
trabajo de consulta y en los trabajos espirituales con los Mamos. El liderazgo
femenino estd asociado con el trabajo comunitario, ser hablante de su lengua
nativa, o tener equivalentes culturales, la maternidad, el cuidado del marido
y de la familia. Igualmente, el tejido de las mochilas para el marido y los hijos.
Es alli, a través de las mochilas, como el hombre muestra estatus, poder.

El militantismo indigena esta atravesado por una division social y sexual
del trabajo politico, que genera en su interior una jerarquia de objetos y cau-
sas sociales. La divisién de los roles de género y su relacién con la educaciéon
ha sido estudiada por Gil (2005). Sin embargo, el pueblo arhuaco posee ca-
racteristicas especificas en relacién con el liderazgo, pues los lideres y lide-
resas acuden con sus hijos y companeras a las reuniones. Sélo aquellos que
estan en pareja, que tienen hijos, tienen por lo general legitimidad ante la
comunidad para hablar, para liderar.

En palabras de Geremias Torres, el representante a nivel nacional del
Pueblo arhuaco, “un hombre, una mujer que no tenga familia, que no se haya
hecho responsable de hijos, finca (...) no puede ser un buen lider” (Diario de
campo, Nabusimake, diciembre, 2013). Por todo lo anterior, analizamos en
el siguiente apartado algunas dimensiones de la trayectoria emocional de Luz
Elena, para mostrar cémo durante toda su vida ha tenido que ¢jercer multi-
ples roles y “dobles jornadas” para ser la lideresa que hoy es.

El ingreso a la Universidad Javeriana de Bogotd

Luz Elena se radicé en Bogotd a finales de la década de 1970 en pleno desper-
tar del movimiento indigena, como lo afirman Le Bot (2004) y Gros (2000).
En esa época no habia convenios entre organizaciones indigenas y universi-
dades, ni programas de becas, como existen actualmente en Colombia y otros
paises. Los procesos actuales han sido estudiados en profundidad por Gil
(2005). Para Luz Elena, la perspectiva de egresar era minima, y mds para una
mujer indigena con hijos. Sin embargo, ella lo logré. Luz Elena se casa con un
Guanano del Vaupés, Quigua, originario de una familia indigena explotada
por los caucheros. En esas circunstancias los procesos de socializacién y de

184



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educacion superior. Trayectorias de dos mujeres
arhuacas en Colombia

escolarizacién de la pareja tuvieron lugar en regiones distintas, pero bajo la
“colonizacién de las mentes” por parte de los misioneros.

Luz Elena comenzé sus estudios universitarios en los anos ochenta. La
discriminacién en las grandes ciudades era muy fuerte, y sobre todo en un
contexto como el universitario. Los misioneros generaron en sus procesos
de educacidn sistemdtica la formacion de “poderes coloniales”, atin vigentes
en Colombia, para retomar los términos de la afroamericana Pratt-Clarke
(2010). Existe continuidad en la permanencia de dichos patrones, como lo
muestra Gil (2005) para el caso de las estudiantes Waytiu y Kamentsa en la
ciudad de Bogota.

Para hacerse cargo de la crianza de su primera hija, Luz Elena regresaala
Sierra. Se instala en Jeurwa, donde vive la abuela Mita. Luego regresa a seguir
sus estudios y tiene un segundo hijo, que se cria también con la abuela. Mita
nunca perdié la lengua, pero no se la enseid a sus hijos, porque en la Misién
era prohibido. También perdi6 su vestido tradicional a pesar de venir de un
linaje de Zagas® de faja negra. Para terminar sus estudios, Luz Elena tuvo que
separase de sus hijos y salir de su territorio por varios afios.

Lavida en la capital de Colombia sin becas ni apoyo familiar no era una
posibilidad para estar con ellos. Después de concluir sus estudios, Luz Elena
se trasladé al Vaupés durante aproximadamente diez afos con Quigua. Tras
enfrentar los celos, la violencia fisica y psicolégica de su esposo, decide irse
a la Sierra con sus hijos. Durante su estadia en la Amazonia trabajé en un
hospital. A nivel nacional e internacional se estaban gestando las discusiones
preliminares del Convenio 169 de la OIT, el cual serfa aprobado en 1989.

En trabajos anteriores hemos analizado c6mo a nivel nacional, durante
este periodo, se consolidaron los primeros esbozos de la etnoeducacién y de
la salud “propia” (Santamaria, 2007). Los hijos de Luz Elena: una nifia, Ati, y
un nifno, Norey, crecen y se escolarizan entre la Sierra Nevada y la Amazonia
colombiana. Aqui se da una de las rupturas biograficas y culturales mas fuer-
tes en la trayectoria de Luz Elena: el divorcio y el asumir a sus hijos en un mo-
delo monoparental. Ante los peores prondsticos de la abuela, “que nadie la
iba a querer, que habia que aguantar” perspectivas muy comunes en mujeres
indigenas de su edad, la lideresa reconstruye su vida laboral y emocional. Luz
Elena subvierte el dispositivo de control del matrimonio y la preservaciéon
de la familia, utilizado en un principio por los misioneros y luego por las

4 El pueblo Wiwa, también de la Sierra Nevada de Santa Marta, tiene autoridades espiritua-
les mujeres que juegan un rol como el del mamo en el pueblo arhuaco.

185



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 70, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

autoridades indigenas para el control de las mujeres y hombres, como espacio
privilegiado para la reproduccién de la cultura.

Su trayectoria nos permite adentrarnos en los tejidos de los patrones de
la “colonialidad del poder” a través de una experiencia concreta. Mediante el
acceso a la educacion y al trabajo, esta mujer hace rupturas biograficas inédi-
tas en su familia y en la sociedad. Asi, prosigue su formacion universitaria
como enfermera en la Universidad Javeriana y luego su Maestria en Salud
Publica, lo cual le permite contribuir a su comunidad como miembro del
Comité de Salud y, posteriormente, como fundadora y primera gerente de
la empresa de Salud Indigena Dusakawi. Igualmente, rehace su vida con un
indigena del Cauca colombiano, con quien tendra afios después una tltima
hija: Dunen Muelas. Por amenazas de grupos paramilitares, tiene que renun-
ciar y desplazarse a Bogota.

El analisis de Quijano arroja luces para comprender la “subalternizacién”
de la subjetividad de Luz Elena (Quijano, 2000). Sin embargo, nos interesa
resaltar, como lo mostraremos, las posibilidades de autonomia y las resisten-
cias que emergen en este entorno, desde su experiencia personal.

La incursion en el alto gobierno

Esta lideresa fue la primera mujer indigena en incursionar en el gobierno na-
cional. Su capital étnico y escolar fueron fundamentales en el momento de
su nombramiento. Era una de las mujeres indigenas mas formadas del pais.
Ademds, muy cercana a los dos primeros ex constituyentes indigenas de Co-
lombia de 1991. Era una época de dificil didlogo entre los pueblos indigenas
y el gobierno nacional. Bush ez 4/. (2005) han denominado a este proceso
“racismo institucional”. Sin embargo, la entrada de la lideresa al gobierno se
da en el contexto de aplicacion de la Constitucion de 1991. Esta reconoce
derechos especiales a los pueblos indigenas y se convierte en una de las cartas
constitucionales mas progresistas en América Latina. Sin embargo, si bien a
nivel macro se estaban dando estos cambios, en la vida cotidiana la realidad
era otra. En términos de la lideresa:

Me acuerdo cuando la de Recursos Humanos me llevé a mi oficina y dijo: “Aqui estd,
ésta es la nueva directora’, y ya. Y cuando yo veo tenfa como a veinte personas a mi
cargo. En la gerencia de la empresa prestadora de salud Dusakawi yo manejaba 120
personas, yo estoy formada para organizar equipos humanos, esa parte no me parecia
complicada. Sin embargo, la Direccién de Etnias era distinta. Habfa una discrimina-
cién contra la entidad, era la cenicienta, un quemadero, pues habia mucha exigencia

186



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educacion superior. Trayectorias de dos mujeres
arhuacas en Colombia

por parte del movimiento indigena. Hoy el nivel de la entidad es distinto, muchas veces
estuve por renunciar (Luz Elena Izquierdo, Bogotd, 2013).

Y asi fue, después de un ano y medio renuncié. Hoy se desempena como
asesora del director de etnias a nivel nacional. Desde su experiencia como
mujer indigena, afirma que los distintos actores nacionales e internacionales
han reclamado en los Gltimos afios la presencia de las mujeres indigenas en los
escenarios politicos; sin embargo, la situacién no ha cambiado mucho, y sélo
hay con ella otras dos mujeres en cargos de visibilidad.

Ati Quigua. La primera Concejal indigena de Colombia
La escuela en feurwa y el Internado de Nabusimake

La escuela de Jeurwa fue la primera fundada por profesores indigenas gradua-
dos de la Misidn, el tio materno de Ati fue uno de los primeros maestros. Sin
embargo, cuando ella ingresa a la Escuela, ya la Misién habia sido expulsada
de Nabusimake, y el pueblo arhuaco asumia la educacién indigena. Como lo
afirma Choque (2015), a nivel nacional en la region andina se estaba traba-
jando en la implementacién de politicas de etnoeducacion o de educacion
indigena, y a nivel internacional se gestaba la consolidacién del grupo de tra-
bajo para pueblos indigenas de las Naciones Unidas.

Esto implicé para el internado arhuaco implementar ajustes curriculares,
la autonomia de los maestros indigenas y la salida de las maestras espanolas.
Ati vivié entonces un proceso de escolarizacién muy distinto al de su madre.
Este se desarrollé en el territorio arhuaco y en el Vaupés, profundizando en
la historia del proceso politico arhuaco las luchas histéricas de los dirigentes,
y durante un periodo pre Constituciéon de 1991, en el que “ser indigena”
comenzaba a conocer una subversién del estigma. Para su formacién en se-
cundaria, ingresé como interna, durante seis afnos, al Colegio Agropecaurio
Arhuaco, en las antiguas instalaciones de la Misiéon Capuchina.

Eramos 45 internas y unos 60 internos. Se estaban demoliendo las construcciones de
la Misién. Pasamos de una arquitectura espaiola a un edificio suizo, donado por la
cooperacion, y aportes en trabajo y material de las familias de los internos. A las cinco
de la mafiana sonaba una campana que quedé de la época, para irnos a bafar al rio.
Tenfamos profesor de afueray de la comunidad, por ejemplo el de lengua materna. A la

5 La Constitucion de 1991 fue una de las primeras en la regién, después de la brasilera que
reconocid a los pueblos indigenas como sujetos especiales de derechos colectivos. Igualmen-
te, reconocid el Estado colombiano como multicultural y pluriétnico.

187



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 70, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

una terminabamos la jornada escolar, y nos {bamos a la huerta y a cuidar los animales,
conejos, cerdos, ovejas, vacas. Aprendiamos a desparasitarlos, a inyectarlos, a castrar, a
soguear, a ordefiar. También sembrabamos hortalizas y papa (Entrevista Ati Quigua,
Bogota, 2012).

La educaciéon en la Sierra estaba dirigida por el Mamu Kunchana
Bingumu. Ati Seygundiba significa “Madre de los Buenos pensamientos”. La
disciplina del Colegio arhuaco reprodujo mucho de la cultura misionera.
Atn hoy en el Manual de Convivencia “esté prohibido enamorar”, so pena de
expulsién. Esta situacion nos recuerda las palabras de Foucault, cuando afir-
ma que “si la sexualidad estd reprimida, es decir, destinada a la prohibicién, a
la inexistencia y al mutismo, el s6lo hecho de hablar de ella y de su represion,
posee como un aire de transgresién deliberada” (Foucault, 2002). Una de
las estudiantes arhuacas de la generacion de Ati que ya estaba terminando su
secundaria para ser tal vez la primera arhuaca médica, fue expulsada por una
carta de amor. Las costumbres frente a las relaciones de pareja estén permea-
das por la fuerte moral religiosa heredada, y su hibridacién con concepciones
culturales sobre las mujeres.

Para la comunidad arhuaca, el cuerpo de la mujer es de la comunidad, no
de la mujer. Por ello, el Mamo genera dispositivos de saber-poder, de control
sobre la sexualidad. Retomando las palabras de Longo (2007), éste establece
formas de disciplinamiento sobre la hexis corporal (cémo sentarse, hablar,
mirar). El tejido de la mochila, por ejemplo, es una practica de concentra-
cidn, silenciosa. En palabras de Ati:

Siempre estd la mujer mirando hacia abajo. Una mujer que mira a los ojos es interpre-
tada como alguien que estd estableciendo un intercambio intimo. Las mujeres llevan
la mochila en la cabeza y estin concentradas en ella, ninguna mujer se para frente a un
hombre, eso se considera un mal comportamiento, una insinuacién, todas se paran de
medio lado, se orillan en el camino (Ati Quigua, Bogot4, 2013).

Los espacios de responsabilidad les exigen a hombres y mujeres estar ca-
sados. Existe la creencia de que la responsabilidad de gestionar la casa, y la
familia, garantiza un buen liderazgo. Sin embargo, la organizacién y la co-
munidad no ofrece garantias para la participacién de la mujer en los espacios
educativos o de decision. Como Chisholm (2001) lo ha observado en otras
regiones del mundo, el matrimonio no es una garantia de participacion. Tras
varios afios de seguir la trayectoria personal y politica de Ati, hemos podido
observar el nacimiento y consolidacién de un liderazgo femenino desde el

“cuidado’, en palabras de Gilligan (1982) y Noddings (1988).

188



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educacion superior. Trayectorias de dos mujeres
arhuacas en Colombia

La politica 'y el matrimonio: tensiones entre dominacion y oportunidades

A partir de la experiencia de A, es claro que la educacién superior es una
oportunidad para corto-circuitar la dindmica y el rol de la mujer en la socie-
dad arhuaca y generar liderazgos en la diversidad. Es importante resaltar que
en algunos casos el capital escolar y politico acumulado, como en el de la
campana de Ati para el Senado de la Republica, y un trabajo colaborativo
con hombres indigenas de su familia, como su hermano Norey Quigua, y los
Mayores Jeremias Torres y Alvaro Torres, han generado posibilidades para
que su proceso tenga el aval de la organizacién arhuaca. Esta experiencia de
subversion de la division tradicional del trabajo politico entre los sexos, desde
una “accién afirmativa desde lo cotidiano”, es importante para pensar ¢cémo
podn’an generarse casos similares, para otras mujeres indigenas? Y ¢como pa-
sar de lo individual a acciones mas colectivas?

Al respecto, Norey, hermano de Ati y quien forma parte de la organiza-
cién arhuaca, afirma que tanto su madre y su hermana han tenido en momen-
tos cruciales “detrds un gran hombre” Lo anterior denota que sin el “padri-
nazgo de un lider” es dificil que emerjan liderazgos de mujeres, pues son ellos
quienes siguen conservando el poder.

Esta oportunidad, ademas, no estd al alcance de todas las mujeres arhua-
cas y/o pertenecientes a otras etnias. El acceso a la educacién y el apoyo de
lideres indigenas estd en muchos casos reservado a mujeres hijas de familia
de lideres. En el caso de Ati, su primer matrimonio con Moisés Villafane le
permitié incursionar en el dmbito de la politica electoral. Aqui es importante
resaltar el trabajo de Laurent (2005), pues la participacién politica de Ati
se da en el contexto del reconocimiento de las circunscripciones electora-
les indigenas. Su liderazgo se construye principalmente hacia afuera, lo que
paraddjicamente beneficia el proceso de interculturalidad, pero no genera
transformaciones en el acceso a la educacién y el liderazgo de las mujeres a
nivel comunitario.

La experiencia de la lideresa muestra temdticas emergentes que deben ser
analizadas. El tema, por ejemplo, del matrimonio y el egreso de la educacién
superior y el ingreso al campo laboral. Para el caso de Ati, el matrimonio fue
una oportunidad de iniciar un proceso politico; empero, los costos emocio-
nales fueron muy altos, debido al perfil muy tradicional de su esposo. Puesto
que el liderazgo indigena requiere ser reconocido por otros lideres hombres,
en su caso se observa un efecto de reproduccion de los lideres y de los lideraz-
gos por linajes y sexo.

189



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 70, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Es asi como a pesar de haber participado en politica antes de entrar a
la universidad y tener més experiencia que muchos hombres, no es elegida.
Al respecto, su hermano Norey afirma: “Yo no creo en esos temas de des-
igualdad entre los géneros. Por ejemplo, Aida Quilcué, una gran autoridad
indigena. Cuando la veo, yo no veo una mujer, veo una autoridad”. Es decir,
en el mejor de los casos se admite que una mujer valiente, audaz, se convierta
en una “autoridad’, la cual, sin embargo, debe esconder a la mujer. Lo anterior
ocurre en el caso de Ati, quien posee un perfil politico que busca el reconoci-
miento de las mujeres indigenas y campesinas. Después de su divorcio con su
primer esposo, Ati rehace su vida con un politico indigena (Gerardo Jumi),
con quien tiene su primera hija: Gunnavia.

El ingreso a la Universidad

Ati pertenece a una segunda generacion de mujeres para quienes ir a la Uni-
versidad era necesario y evidente. Cuando inicia sus estudios, existian en el
pais distintas oportunidades y programas de educacién superior para pue-
blos indigenas.® Inicia el pregrado en Administracion Publica, en la Escuela

6 En el caso colombiano, hay varios procesos desde las organizaciones indigenas y a través
de alianzas con Universidades “convencionales” (Mato, 2011). Por ¢jemplo, la Universidad
Auténoma, Indigena e Intercultural (UAIIN) como consecuencia de més de treinta afios
de educacién indigena del Consejo Regional Indigena del Cauca (CRIC). Esta institu-
cién, creada en 2003, ofrece licenciaturas (Administracién y Gestién y Desarrollo propio, y
Pedagogia Comunitaria, Derecho Propio) y Diplomados (en Proyecto educativo comunita-
rio, en Curriculo propio, Gestiéon Etnoeducativa, Familia y Equidad de Género y Politicas
de la Salud). De estos programas, segun Graciela Bolafios, Libia Tattay y Avelina Pancho, so-
bre 859 estudiantes egresaron 349 mujeres en 2007, frente a 510 hombres (citado en Mato,
2008; 2011). La Organizacién Indigena de Antioquia (OIA), especificamente desde el Ins-
tituto de Educacién Indigena en alianza con la Universidad Pontificia Bolivariana y la Uni-
versidad de Antioquia, consta de tres ejes de trabajo: 1. La Licenciatura en Etnoeducacién,
2. La Escuela de Gobierno y Administracién Indigena, y 3. La Licenciatura en Pedagogia
de la Madre Tierra (Mato, 2008). Sin embargo, la participacién de las mujeres, a pesar de
ser estimulada desde las directivas de la OIA, sigue siendo muy inferior a la de los hombres
indigenas (sobre 70 participantes en la licenciatura durante 2001-2007, sélo 15 mujeres
egresaron [Mato, 2008]). Igualmente, existe el programa de Etnoeducacién de la Universi-
dad del Cauca. Segin Axel Rojas, encargado de la reconstruccion de la experiencia, hay una
Licenciatura en Etnoeducacién adscrita al Departamento de Estudios Interculturales de la
Facultad de Ciencias Humanas y Sociales de la Universidad del Cauca. También se han veni-
do desarrollando diplomados sobre estudios afrocolombianos, educacién ambiental, gestién
cultural, gestién etnoeducativa (Mato, 2008). La cifras presentadas, a diferencia de otras

190



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educacion superior. Trayectorias de dos mujeres
arhuacas en Colombia

Superior de Administracion Pablica (ESAP). Para Ati, al terminar su carrera
universitaria, el divorcio era ya un destino posible, y el no crecer bajo la figura
de un padre autoritario, sino de una madre empoderadora y liberadora, le
permitié un trénsito vital menos traumdtico hacia su segundo divorcio. Al
igual que su madre, debe asumir sola la crianza de su hija.

Durante nuestras conversaciones pudimos observar que en la Escuela de
Administracién de la que se gradud, como en la mayoria de las instituciones,
habia un fuerte racismo institucional. Este tipo de practicas han sido estudia-
das por Allard y Santoro (2006), y denominadas “dysconscious racism”. Es de-
cir, una forma de racismo técitamente aceptado y dominante frente a normasy
privilegios que implican a la clase media blanco-mestiza, bajo la forma de éxi-
tos individuales, desconociendo cdmo el discurso dominante atraviesa los cu-
rriculos, los modelos pedagdgicos, excluyendo otras formas de conocimiento.

Sin embargo, la universidad se constituye como una herramienta para
Ati, quien decide lanzarse al Concejo de Bogota durante su proceso univer-
sitario. Su experiencia permite refutar el esencialismo sobre el determinismo
de los roles de género y el predominio de las labores “pastorales de cuidado
de las mujeres” analizado por Lumby y Coleman (2007).

No obstante, a nivel personal, se separa por segunda vez, presentindose
asi una profunda tension entre carrera y familia. Pero por razones culturales,
el cuidado de los hijos y de la familia no aparece como un obstaculo radical,
pues las abuelas y otras mujeres de la familia, como las tias y hermanas, jue-
gan un rol fundamental. Sin embargo, lo anterior depende de la autonomia
econdémica de la mujer arhuaca, la cual le permite o no pagar por el cuidado
de su familia.

La ‘entrada en politica”

La mayoria de los presidentes del pais han pasado por el Concejo o la Alcal-
dia de alguna de las grandes ciudades como Bogotd o Medellin. La entra-
da de una joven indigena en este escenario, por un partido recién fundado,
implicaba muchas dificultades, pero también una estructura de oportunidad
politica. Su primer obstéculo fue la juventud. Segun el Estatuto Orgénico
de Bogotd, para ser Concejal se requeria tener 25 anos. Ati fue electa con 22
afos, por lo que al dia siguiente de la eleccion ya estaba demandada. La Corte
constitucional fallé a favor de ella, protegiendo su derecho fundamental a la

experiencias, muestran cémo en el Cauca han egresado més mujeres que hombres entre los
afios 2000-2007 (sobre 115 egresados, 68 son mujeres y 47 hombres [Mato, 2008; 2011]).

191



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 70, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

identidad de una cultura indigena, y ser representada por un miembro que
culturalmente es considerado apto para el cargo.

Sin embargo, el Consejo de Estado consider6 que no. A pesar de no en-
trar al Concejo, este proceso implica para Ati el inicio de su carrera politica.
Esta experiencia nos hace rememorar muchas de las experiencias descritas por
Lumby y Coleman (2007), sobre la existencia de un racismo estructural en las
estructuras de poder como la politica y la educacién. Para esta ocasién, como
para su actual candidatura al Senado, la organizacién arhuaca le dio su apoyo.

Desde ese momento, Ati se perfila como la representante de mujeres y
hombres, defensores de causas ecoldgicas, ambientales y de mujeres. Pero la
articulacién con los procesos locales se hace muy compleja. Su discurso, su
imagen, su historia se convierten en un icono para colectivos no indigenas,
pero como dice el dicho: “Nadie es profeta en su propia tierra”. Ati es elegida
tras su segunda campana, siempre apoyada por su madre, dos veces como
Concejala de Bogota.

La siguiente campana fue muy dificil pero logramos un escafio en el Concejo de Bogot4,
no fue nada fécil, porque en ese mismo ano se aprobd la reforma politica en Colombiay
la reforma politica castigd a las minorfas politicas, es decir, colocé altos umbrales y para
poder obtener una curul en un movimiento independiente como indigena era muy
dificil. Entonces, la Alianza social Indigena tom¢ la decisién de no participar en esas
elecciones y asi llegué yo en representacién de los indigenas al Polo Democrético Inde-
pendiente que estaba surgiendo en ese momento como un movimiento de izquierda,
entonces fui electa. Bogotd tiene en el censo mds de siete millones de habitantes, pero
realmente llegan anualmente en promedio unos dos millones de personas flotantes,
migrantes de todo el pais, dentro de los que se encuentran las poblaciones indigenas, y
se eligen 45 concejales (Entrevista Ati Quigua, Bogotd, 2013).

Durante su paso por el Concejo de Bogota, como parte del movimien-
to “Todos Atierra, la comtn-unidad por la vida y de la red de Arte para la
Tierra’/ Ati hizo alianzas con artistas y musicos de renombre internacional,
con el 4nimo de generar espacios de interculturalidad, donde las comunida-
des indigenas presentes en Bogotd pudieran obtener su reconocimiento.® En

7 Iniciativa de la red de Arte para la Tierra y La comtn-unidad por la Vida Todos Atierra,
con la guia de mamos koguis, arhuacos y autoridades espirituales del continente, quienes se
han reunido con 52 artistas de Colombia, Espafa y Francia.

8 Impuls6 propuestas como el “Estatuto del agua para Bakatd-Bogotd”, la politica ptblica
indigena distrital, la reforma al estatuto ambiental, la implementacién de los cultivos ances-
trales andinos como complemento nutricional y la politica de soberania alimentaria susten-
tada en la economia campesina ¢ indigenas.

192



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educacion superior. Trayectorias de dos mujeres
arhuacas en Colombia

este proceso, su companero sentimental, el rockero de Doctor Krapula, fue
fundamental para el tejido con estos actores.

Enelano 2010 convocé a un referendo por los derechos de la naturaleza,
iniciativa que ha hecho eco en muchos sectores de la cultura, movimientos
sociales y ambientalistas del pais. S¢ semilla de vida y paz, es su proyecto po-
litico actual, el cual tiene lugar en un contexto politico e internacional muy
distinto al de su madre. Su formacién universitaria y su trabajo politico se da
en el marco de la adopcién por Colombia de la Declaracién de los derechos
de los pueblos indigenas de las Naciones Unidas aprobada en 2007.

Estos acontecimientos juridicos y politicos han sido trabajados por au-
tores como Bellier (2013) y Choque (2015). Igualmente, a nivel nacional e
internacional, distintos pronunciamientos juridicos y politicas ptblicas abo-
gan por la garantia y defensa de los derechos de las mujeres indigenas. Sin
embargo, no debe olvidarse que la relacién entre derecho y realidad es para-
ddjica, y la experiencia de Ati sigue mostrando practicas discriminatorias en
diferentes niveles.

El salto al Senado

Después de la tercera campafia para el Concejo, en la cual no sale elegida,
decide aspirar al Congreso de la Republica por la circunscripcion especial
indigena, en 2013. Constituye una alianza con el indigena amazénico Jaime
Estrada de la Organizacién de los Pueblos Indigenas de la Amazonia Colom-
biana (OPIAC). Durante su receso politico, Ati habia iniciado su Doctorado
en Derecho en la Universidad del Rosario. Habia obtenido una beca de estu-
dios, y su objetivo era trabajar sobre el reconocimiento en Colombia de los
derechos de la naturaleza. Inicia su primer semestre.

Inmediatamente, aparecen dos tipos de reaccién que varfan segtin los
perfiles de los profesores y estudiantes. Aquellos que ven en esta experiencia
un reto para generar transformaciones de una de las estructuras universitarias
mas antiguas y conservadoras del pais. Otros justamente piensan que ese no
es el lugar para que una indigena perteneciente al mundo politico utilice un
espacio que deberia ser “aprovechado por un jurista ortodoxo”. Ademis de
las fuertes practicas de discriminacién racial, ya experimentadas por otros
indigenas,” y que por supuesto se reproducen en su caso, su experiencia mues-

9 Norey Quigua, estudiante y lider arhuaco escogido para hacer parte del gobierno univer-
sitario, fue descartado en la fase final por su procedencia indigena.

193



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 70, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

tra como en los niveles més altos de produccién del conocimiento se da la
imposibilidad de que los saberes indigenas penetren el conocimiento a partir
de los estudios interculturales.

En este caso preciso, el de los estudios del derecho constitucional y la
proteccion de los derechos de la naturaleza, pareciera que sélo el investiga-
dor que objetiva, y cuyo capital escolar es legitimo puede producir un cono-
cimiento vilido (Bourdieu, 1979; Poupeau, 2007; Mato, 2008).

Para finalizar la reconstruccién de las trayectorias es importante resaltar
algunas equivalencias y diferencias entre las experiencias de madre e hija.
Desde el punto de vista del acceso, la primera generacién representada en la
madre debe superar més barreras en términos de exclusion, discriminacién y
falta de oportunidades. Sin embargo, a nivel emocional, la madre a diferencia
de su hija, se casa dos veces con indigenas de diversas regiones del pais.

Actualmente, ha iniciado una tercera unién con un lider arhuaco. La
hija, tras intentar dos veces constituir una familia con parejas indigenas,
opta por construir relaciones amorosas con hombres no indigenas. De igual
forma, decide tener hasta el momento una sola hija. El acceso a la educacién
para la segunda generacién es més fécil y cuenta con mejores oportunidades.

Pero persisten las barreras culturales desde el mundo arhuaco para
reconocer procesos de liderazgo de mujeres arhuacas con trayectorias atipi-
cas. La amalgama entre capital escolar y étnico es muy importante y necesaria.
Este tltimo hace énfasis para el caso de las mujeres arhuacas en la dimensién
privada de la cultura y exige padrinazgos por parte de hombres de la familia.

Conclusién

Las historias de estas lideresas nos han permitido aportar datos y reflexio-
nes para la reconstruccién del liderazgo femenino arhuaco, mostrando el rol
de la educacién superior en la lucha individual y colectiva de estas mujeres.
Inspirados en la educacién popular feminista, pensamos que si nosotras no
contamos estas historias de resistencia, ¢quién lo hara?

A partir del andlisis de estas trayectorias podemos concluir que nos en-
frentamos a politicas educativas de homogeneizacién latente, tanto desde lo
indigena como desde las instituciones universitarias. Sin embargo, a pesar de
las dificultades, estas mujeres ofrecen préicticas politicas y de vida que han
resquebrajado el modelo de liderazgo arhuaco actual. La experiencia de estas
mujeres es un ejemplo de accidn colectiva innovadora que debe seguir siendo
analizada con profundidad.

194



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educacion superior. Trayectorias de dos mujeres
arhuacas en Colombia

Para ello, proponemos la nocién de capital étnico como una subespecie
del capital militante para entender el liderazgo femenino arhuaco que se con-
solida tras el egreso de la educacién superior y el paso por ciertos procesos
culturales. Después de reconstruir las trayectorias de madre ¢ hija, vemos que
si bien para un lider arhuaco hombre el capital escolar no desempena un pa-
pel fundamental, para el caso de una mujer si.

No obstante, para el caso de las mujeres existen variaciones importantes.
El conocimiento cientifico o técnico aprendido en las universidades debe es-
tar complementado por un capital étnico fundado en el conocimiento de la
cultura y de los procesos organizativos, y el manejo y cuidado de la familia.
Deben ademds estar casadas para ejercer funciones de responsabilidad comu-
nitaria. Al contrario, el paso de los lideres arhuacos al universo de las mujeres
indigenas es inexistente. Por el contrario, es observable cémo estas lideresas
arhuacas viven al igual que la mayoria de mujeres en Colombia el “doble tra-
bajo”, o en su defecto, cuando se lo pueden permitir, promueven inconscien-
temente la dominacidn de sus hijas menores o de otras mujeres arhuacas, que
requieren recursos propios para su supervivencia.

Igualmente, el racismo institucional y la exclusién de las mujeres arhua-
cas del mundo académico y politico pervive después de casi 25 anos del reco-
nocimiento de los derechos especiales de los pueblos indigenas en Colombia.
A pesar de los enormes costos emocionales, estas mujeres han aprovechado
las estructuras de oportunidad politica que sus trayectorias escolares y politi-
cas les han ofrecido. Como lo muestra Gil (2005) en su trabajo, estas mujeres
lideran procesos comunitarios articulados a nivel nacional e internacional.

Bibliografia

Bellier, Irene (2013), Peuples antochtones dans le monde: les enjeux de la reconnaissance, Paris:
Harmmattan.

Bermudez, Isabel Cristina (2015), La educacién de las mujeres en los paises andinos. El siglo
XIX, Quito: Universidad Andina Simén Bolivar y Corporacién Editora Nacional.

Blackmore, Jill (1999), Troubling Women: Feminism, Leadership and Educational Change,
Buckingham: Open University Press.

Bosa, Bastien (2015), “Volver: el retorno de los capuchinos espafioles al norte de Colombia
afinales del siglo XIX” en HiSTOReLo. Revista de Historia Regionaly Local, vol. 7, ntm.
14, Medellin: Universidad Nacional de Colombia.

Bosa, Bastien (2012), Itinéraires aborigénes - Histoire des relations raciales dans le Sud- Est
australien, Paris: Karthala.

Bosa, Bastien y Eric Wittersheim (2009), Luttes autochtonnes, trajectoires postcoloniales.
Amériques, Pacifique, Paris: Editions Karthala.

195



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 70, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Bourdieu, Pierre (1979), La distincién. Criterio y bases sociales del gusto, Buenos Alires:
Taurus.

Bourdieu, Pierre (1989), La noblesse détat, Paris: De Minuit.

Bush, Tony ez al. (2005), Black and Minority Ethnic Leaders, Final Report to the National
College for School Leadership, Lincoln, International Institute for Education
Leadership.

Choque, Marfa Eugenia (2015), “Educacién Indigena en el marco de los Derechos colectivos
en Bolivia’, en Educacion superior y pueblos indigenas en América Latina. Contextos y
experiencias por Daniel Mato, Buenos Aires: UNTREE

Drucker, Peter (1997), “Foreword”, en F. Hesselbein [ed.], The Leader of the Future:
New Visions, Strategies and Practices for the Next Era (The Drucker Foundation), San
Francisco: CA, Jossey-Bass/ Wiley.

Escobar, Arturo, Sonia Alvarez y Evelina Dagnino (2001), Politica cultural y cultura politica.
Una nueva mirada sobre los movimientos sociales latinoamericanos, Bogoté: Taurus-

ICANH.

Foucault, Michel (2002), Historia de la sexualidad: La Voluntad del Saber, Buenos Aires:
Siglo XXI.

Gil, Angela Marfa (2005), “Tejiendo la vida universitaria en la capital: Nuevos dilemas de la
mujer indigena contemporanea”. Tesis para optar al titulo de Magister en Antropologia
Social, Universidad de los Andes, Facultad de Ciencias Sociales, Departamento de
Antropologfa.

Gilligan, Carol (1982), I a Different Voice: Psychological Theory and Women's Development,
Cambridge, MA: Harvard University Press.

Gonzélez, Raquel (2013), Asi cuentas la historia. Mujeres y memoria emberd, Bogota:
Ediciones Gente Nueva.

Gros, Cristian (2000), Politicas de la etnicidad: identidad, Estado y modernidad, Bogota:
ICANH.

Korol, Claudia (2007), “La educacién como préctica de libertad. Nuevas lecturas posibles”,
en Hacia una pedagogia feminista. Génerosy educacion popular, Cuadernos de Educacion
Popular, Buenos Aires: El Colectivo.

Laurent, Virginie (2005), Comunidades indigenas, espacios politicos y movilizaciones
electorales en Colombia 1990-1998. Motivaciones, campos de accion e impactos. Bogota:
IFEA-ICANH.

Longo, Roxana (2007), “De eso no se habla’, en Hacia una pedagogia feminista. Géneros y
educacién popular, Cuadernos de Educacién Popular, Buenos Aires: El Colectivo.

Lorde, Audre (1984), Sister outsider: Essays and speeches, Freedom, CA: The Crossing Press.

Lumby Jacky y Marianne Coleman (2007), Leadership and diversity. Challenging theory and
practice in education, London: Sage publications.

Mateos, Laura (2015), “Préicticas profesionales, roles comunitarios y saberes-haceres de
los gestores interculturales egresados de la Universidad Veracruzana Intercultural’, en

Educacion superior y pueblos indigenas en América Latina. Contextos y experiencias por
Daniel Mato, Buenos Aires: UNTREFE

196



Angela Santamaria. Etnicidad, género y educacion superior. Trayectorias de dos mujeres
arhuacas en Colombia

Mato, Daniel (2015), Educacién superior y pueblos indigenas en América Latina. Experiencias
7y contextos, Buenos Aires, UNTREF.

Mato, Daniel [coordinador] (2008), Diversidad Cultural e Interculturalidad en Educacién
Superior. Experiencias en América Latina, Caracas: ASCUN.

Poupeau, Franck (2007), Dominacién y movilizaciones. Estudios socioldgicos sobre el capital
militante y el capital escolar, Cérdoba: Ferreyra.

Quijano, Anibal (2000), “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina’, en
Edgardo Lander [comp.], La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales.
Perspectivas latinoamericanas, Buenos Aires: CLACSO.

Santamaria, Angela (2007), Redes transnacionales y diplomacia indigena. Un estudio
transnacional a partir del caso colombiano, Bogotd: Universidad del Rosario.

Ulloa, Astrid ez al. [eds.] (2005), Las mujeres indigenas en los escenarios de la biodiversidad,
Bogot4: Fundacién Natura, Unién Mundial para la Naturaleza (UICN), Grupo de
Cultura y Ambiente, y Grupo Cultura y Género (ICAHN).

Wade, Peter (1997), Race and ethnicity in Latin America, Londres: Pluto Press.

Recursos electrénicos

Allard, Andrea y Ninetta Santoro (2006), “Troubling identities: teacher education students’
constructions of class and ethnicity”, en Cambridge Journal of Education, vol. 36, nam.
1. Disponible en: http://www.jstor.org/page/journal/compeducrevi/bibliog05.html [1
de mayo 2014].

Chisholm, Linda (2001), “Gender and leadership in South African educational
administration”, en Gender and Education, vol. 13, nim. 4. Disponible en: http://www.
tandfonline.com/doi/abs/10.1080/095402501200817422journal Code=cgee20#previ
ew [1 de mayo 2014].

Ken, Ivy (2008), “Beyond the intersection: A new culinary metaphor for race class gender
studies”, en Sociological Theory, vol. 26, num. 2. Disponible en: http://onlinelibrary.
wiley.com/doi/10.1111/}.1467-9558.2008.00323.x/abstract [1 de mayo 2014].

Le Bot, Yvon (2004), “Le renversement historique de la question indienne en Amérique
Latine”, en Amérique Latine Histoire et Mémoire, Les Cahiers ALHIM, num. 10.
Disponible en: http://alhim.revues.org/100 [2 de febrero de 2005].

Mato, Daniel (2011), “Universidades indigenas de América Latina: Logros, problemas y
Desafios”, en Revista Andaluza de Antropologfa, nim. 1. Disponible en: http://www.
revistaandaluzadeantropologia.org/index.php?page=dmato [13 de septiembre de
2015].

Noddings, Nel (1988), “An ecthic of caring and its implications for instructional
Arrangements’, en American Journal of Education, vol. 96. Disponible en: http://
psycnet.apa.org/psycinfo/1989-38107-001 [1 de mayo 2014].

Pratt-Clarke, Menah (2010), Critical Race, Feminism, and Education. A Social Justice Model,
New York: Palgrave Macmillan.

197



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, nam. 70, 2016, Universidad Auténoma del Estado de México

Rabouin, E. Michelle (2000), “Gifting children of promise: Re-imagining the academic
margins as transformative legal space”, en Journal Gender Race and Justice, nim. 2.
Disponible en: http://ema.sagepub.com/content/31/2/145.short [1 de mayo 2014].

Santamaria, Angela (2008), Redes transnacionales y diplomacia indigena. Un estudio
transnacional a partir del caso colombiano, Bogotd: Universidad del Rosario.

Wing, Adrien y Christine Willis (1999), “From Theory to Praxis: Black women, gangs,
and critical race feminism’, en La Raza Law Journal, vol. 11, num. 1. Disponible en:
http://heinonline.org/HOL/Page?handle=hein.journals/afamlpol4&div=3&g_
sent=1&collection=journals#3 [mayo 2014].

Entrevistas

A Luz Elena Izquierdo, indigena arhuaca de la Sierra Nevada de Santa Marta, asesora del
Despacho del Ministro del Interior de Colombia, Bogotd 2012, duracién: dos horas.

A Ati Quigua, indigena arhuaca de la Sierra Nevada de Santa Marta, ex concejala de Bogots,
Bogotd abril de 2010, duracién: 1 hora'y 40 minutos.

A Ati Quigua, indigena Arhuaca de la Sierra Nevada de Santa Marta, ex concejala de Bogotd,
Bogotd 2012, duracién: 1 horay 30 minutos.

A Norey Quigua y Dunen Muelas, estudiantes arhuacos de la Universidad del Rosario, hijos
de Luz Elena Izquierdo, Bogotd, duracién: 1 horay media.

Angela Santamaria. Doctora en Sociologia, Escuela de Altos Estudios en
Ciencias Sociales de Paris (EHESS). Profesora e investigadora en la Univer-
sidad del Rosario. Lineas de investigacién: accién colectiva, pueblos indige-
nas y educacion superior intercultural. Publicaciones recientes: “Retrospec-
tiva sobre la campana de solidaridad con las victimas de Bahfa Portete: Un
estudio etnografico del activismo transnacional (2006-2007)”, en Andlisis
Politico, nim. 74, Bogot4: Universidad Nacional de Colombia (2012); “Re-
trospectiva del proceso constituyente: Un estudio de caso desde la trayectoria
de Lorenzo Muelas”, en Revista Colombia Internacional, Bogoti: Universi-
dad de los Andes (2013); como coautora en: Acosta Ménica, Naranjo Edgar,
Rodriguez Catalina, Rojas Pedro, Santamaria Angela, Identidades porosas,
Bogota: Universidad del Rosario, (2012); Rodriguez Catalina, Rojas Pedro,
Santamaria Angela, Memoria, Derecho y Participacion: Escuela Intercultural
de Diplomacia Indigena: Nabusimake, Sierra Nevada de Santa Martha, Bo-
gotd: Universidad del Rosario (2012).

Recepcion: 21 de octubre de 2014.
Aprobacién: 26 de agosto de 2015.

198



