
ISSN 1405-1435, UAEM, núm. 65, mayo-agosto 2014, pp. 171-191

Identidades de género y comunicación.                   
El orden simbólico de la maternidad para educar                    

a los hombres en igualdad
Gender identities and communication. The symbolical order of 

motherhood to educate men in equality

Juan Carlos Suárez-Villegas / jcsuarez@us.es
Universidad de Sevilla, España

Abstract: This article illustrates how through the media roles have been associated with 
gender identities that are harmful to both men and women. If women have been hampered 
their integration into the public space and the development of their professional life on 
the grounds that they should be devoted to caring activities; in the case of men, they have 
been deprived of the development of some aspects of their personality linking with their 
family life and associated to the traditional conception of feminine values. The result has 
been a mutilation of both identities: male and female as a person. Finally, the importance of 
the media to offer a critical perspective of these patriarchal distortions and promote social 
criticism to achieve greater equality between men and women is suggested.
Key words: woman, man, communication, equality, stereotypes, media.
Resumen: En este artículo se ilustra cómo a través de los medios de comunicación se 
mantienen roles de género que resultan perjudiciales tanto para los hombres como para las 
mujeres. Si a ellas se les ha obstaculizado su inserción en el espacio público y el desarrollo 
de su vida profesional por considerar que su horizonte vital debía estar consagrado a las 
tareas de cuidado, en el caso de los hombres se les ha privado de desarrollar aspectos de 
su personalidad relacionados con el imaginario de los valores femeninos. El resultado 
ha sido una mutilación de un desarrollo completo como persona de ambos. Se sugiere la 
importancia que tienen los medios de comunicación para ofrecer una perspectiva crítica de 
estas distorsiones patriarcales y lograr una mayor igualdad entre hombres y mujeres. 
Palabras clave: mujer, hombre, comunicación, igualdad, estereotipos, medios.



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 65, 2014, Universidad Autónoma del Estado de México

172

Introducción

Este trabajo forma parte de una trayectoria de investigaciones en el ámbito de 
los estudios de género en línea con la denominada ética de la responsabilidad, 
que defiende un modelo de igualdad desde una perspectiva más próxima a los 
valores tradicionalmente asociados a “lo femenino” en la cultura patriarcal. 
Por tanto, más que mantener un discurso de la igualdad de corte liberal basa-
do en la concepción de individuos autónomos e independientes, se llama la 
atención sobre las mutuas dependencias que caracteriza la vida humana y la 
necesidad de adquirir virtudes que nos permitan gestionar los proyectos per-
sonales con los sentidos de pertenencias que conforman nuestra identidad.

Por esta razón, proponemos la maternidad como una referencia de va-
lores vitales que deberían estar abiertos también a los hombres. Mientras los 
hombres no realicen este recorrido de las responsabilidades compartidas, será 
difícil que se pueda apreciar la desigualdad que persiste entre hombres y mu-
jeres, pues no se trata de tener los mismos derechos, como facultades para 
realizar proyectos individuales, sino de advertir que en la vida todos estamos 
conectados y los derechos sólo adquieren sentido desde una previa asunción 
de responsabilidades vitales. Pues cuando no se adopta esta perspectiva, la 
desigualdad no se aprecia, ya que hemos sido educados para mirar desde ella, 
de manera que la diferencia de roles por convenciones culturales llegan a pa-
recernos naturales y éstas se refuerzan a través de instituciones como los cole-
gios o los medios de comunicación. El propio lenguaje es un buen reflejo de 
este mundo expresado ya desde la desigualdad de género.

Por eso, en este trabajo reivindicamos un modelo distinto de analizar la 
igualdad de género basado en la idea de que los valores tradicionalmente aso-
ciados a “la cultura de las mujeres” son también posibilidades que debemos 
recorrer los hombres para completar nuestro sentido de pertenencia y, por 
tanto, de identidad, sobre todo en aquellas parcelas en las que no podemos 
ser sustituidos porque tenemos un significado singular para otras personas, 
como es el sentido de una paternidad responsable, la cual hemos querido ha-
cer más elocuente al denominarla “maternidad masculina”. 

En su definición cultural, las identidades evolucionan y estamos en tiem-
pos en los que los hombres tienen que aprender a ser más como las mujeres, 
polivalentes en diversas parcelas, para lograr mayores cuotas de igualdad, 
pues los modelos arcaicos de relaciones verticales y de poder entre hombres y 
mujeres es un perjuicio para ambos.

En este trabajo ponemos de relieve las responsabilidades de los medios 
de comunicación para educar en igualdad a través de una perspectiva crítica 



Juan Carlos Suárez-Villegas. Identidades de género y comunicación. El orden simbólico de la 
maternidad para educar a los hombres en igualdad

173

de roles de género asociados a identidades sexuales. La función ética de la 
comunicación exige pensar desde valores emergentes los modelos de cons-
trucción mediática de la masculinidad y la feminidad, y hacerlos más abiertos 
y respetuoso con el valor de la igualdad de hombres y mujeres. 

Reivindicación de la ética del cuidado como axiología de la identidad 
masculina

Lo femenino es positivo. Y cuando hablamos de feminidad hemos de enten-
der un conjunto de valores y relaciones humanas asociadas habitualmente 
al imaginario de las mujeres del que hemos estado excluidos los hombres. 
Quizás ha llegado el momento de realizar una reivindicación a la inversa. Los 
hombres hemos de aspirar a la igualdad con las mujeres, es decir, a recuperar 
una parte de nuestra condición humana ocultada por convenciones sociales 
que nos ha privado de disfrutar de una parte de nuestra identidad. 

Lo femenino es positivo justamente porque reivindica la prioridad de 
la vida en su sentido más igualitario, el de las relaciones de mutua interde-
pendencia, en las que las acciones hacia el otro no se efectúan con el afán 
de afirmar una posición de superioridad, sino en su sentido más auténtico 
del “poder”; es decir, como capacidad de contribuir al bienestar del otro. Por 
eso, el poder en femenino es una democracia de la vida, una educación para 
hacer la propia vida y la de los demás más fácil, más libre, más responsable. 
De acuerdo con esto, se trata de compartir los esfuerzos, las presencias, las 
responsabilidades y el cuidado como actitud hacia el otro, hechos que deben 
incorporarse también a la educación de los hombres. 

Decimos que “lo femenino” es positivo porque se trata de ventajas vitales 
sobre las cuales cabe construir otro concepto de poder, otras voces distintas 
sobre el desarrollo humano. Lo femenino ha desarrollado una mayor empatía 
por la vida. 

En las relaciones de los primeros peldaños de la vida será sobre el que se 
sustente la construcción polarizada de las identidades masculina y femenina 
asociadas a roles convencionales. Esta dicotomía ha de ser desenmascarada y 
fomentar modelos de identidades abiertos y plurales, evitando que sobre la 
diferencia sexual se construyan desigualdades de género, pues ser diferentes 
no significa ser desiguales. Esta convención cultural convierte la sexualidad 
en categorías estancas, dando lugar a dos géneros que dividen lo humano por 
la mitad. Queda así delimitado un sentido de la identidad que tendrá un ca-
rácter normativo sobre nuestras elecciones. La moralidad se disfraza así de 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 65, 2014, Universidad Autónoma del Estado de México

174

“sexualidad” y, en función de ella, se les exige a las personas distintos deberes 
y se les marca distintas expectativas.

Esa es la igualdad discriminatoria, la que ha propiciado que muchas mu-
jeres crean que la única manera de tomarse en serio sus aspiraciones profesio-
nales es asumiendo los valores y roles de los hombres: la competitividad, la 
disponibilidad absoluta al trabajo y la renuncia a cualquier otra responsabi-
lidad que esté por encima de éste. El resultado ha sido el trágico vaciamiento 
de la vida privada, de ese espacio de valores humanos vinculados a los afectos 
y a la comunicación con los otros (Suárez, 2006).

El ser humano es constitutivamente masculino y femenino, como dos 
conjuntos de valores disponibles para su realización vital. De manera cultural 
y de acuerdo con los estadios socio-evolutivos, ha existido una cierta asigna-
ción de roles entre lo masculino y lo femenino, como si estuvieran ligados a 
los cuerpos. Sin embargo, aunque biológicamente existen diferencias obvias 
entre hombres y mujeres, siendo la maternidad un concepto que, si bien en lo 
biológico es exclusivo de las mujeres, en lo vital debe incorporar también la 
tarea de un padre que sabe adoptar los modos de hacer y querer de la madre 
como una posición de afecto y cuidado que posibilita a la criatura conocer el 
mundo desde la mirada de ambos. 

Por eso, por maternidad entendemos aquí un conjunto de valores que 
se realizan a través de las vivencias con los seres que forman parte de un pro-
yecto familiar. En este sentido, hay que reivindicar la experiencia vital de la 
maternidad como una forma de vida que incluye a un padre presente, capaz 
de compartir los cuidados y que desarrolla ese modo de comunicación no 
verbal basada en presencias y cuidados de su progenie.

A ambos corresponde ejercer la maternidad vital, desarrollar la capaci-
dad de alojar al hijo en la existencia, como un espacio en el que se forma-
rán las condiciones de su desarrollo psicológico y social. Por ello, someter a 
este periodo de crianza de los hijos compartidos por ambos progenitores a 
presiones que comporten exclusiones entre la familia y las responsabilidades 
profesionales, supone una estrategia equivocada. La política hacia la materni-
dad debe ser de conciliación, no derecho que se les concede a las mujeres. Se 
trata de un proyecto de una sociedad que entiende su desarrollo integrando 
generaciones y estableciendo condiciones no sólo materiales, sino también 
afectivas como parte del bienestar social.

La educación de los hijos no puede verse comprometida por un modelo 
de  “laborismo” patriarcal que identifica exclusivamente el éxito social con la 
dedicación al trabajo. Así como tampoco el proyecto de igualdad no debe 



Juan Carlos Suárez-Villegas. Identidades de género y comunicación. El orden simbólico de la 
maternidad para educar a los hombres en igualdad

175

servir sólo para producir más personas masculinizadas, basada en mentali-
dades que contemplan el éxito en la independencia y la competencia para 
alcanzar objetivos personales. Existe otra medida que corresponde a lo que 
tradicionalmente se ha asociado con lo femenino pero que pertenece por 
igual a los hombres.

Reforzar la imagen de la mujer como exclusivamente “madre” ha sido 
una de las estrategias del patriarcado para mantener la escisión entre el espa-
cio privado y el espacio público, lugar caracterizado por ser el escenario de 
“fuerzas” en el que se desarrolla la actividad con otros iguales, al menos, en la 
condición identitaria de los hombres. Por eso, el poder ha sido tradicional-
mente de los hombres, mientras que las mujeres han quedado como sujetos 
poseídos, pertenecientes a un “señor”. 

Lo masculino y lo femenino se ha planteado como una escala de valor 
psicológico y moral de la personalidad. Para las mujeres, asumir roles mas-
culinos es una manera de igualarse, y lo expresan como proyecto positivo, 
pero no se puede decir lo mismo en la dirección de los hombres respecto a las 
mujeres, que sería una forma de perder valor frente a los hombres (sus iguales, 
que participan del mismo poder social).

Esta situación ha creado un falso espejismo en relación con la igualdad, 
pues ésta transita en una sola dirección y, lamentablemente, no es la mejor. 
Se ha producido una desertización de la realidad humana que entraña el cui-
dado mutuo como una responsabilidad personal y cívica por un concepto de 
raíces legalistas que intentan pesar y medir la libertad humana en cada ámbi-
to, basado en el lenguaje de los derechos. Sin embargo, ahora es el tiempo de 
las responsabilidades, un concepto más espontáneo y vital que exige atender 
a las circunstancias de cada contexto.

Se trata de dos paradigmas filosóficos: la ética de los derechos y la ética de 
la responsabilidad, los cuales no son ajenos uno del otro. Lo cierto es que has-
ta ahora nuestra cultura ha estado subsumida y educada en la cultura de los 
derechos, a los cuales hay que reconocerles enormes beneficios para clarificar 
la prevalencia de la libertad individual frente a adherencias comunitarias in-
justificadas, pero también es un instrumento conceptual que tiene sus limita-
ciones. La principal, a nuestro juicio, radica en la imposibilidad de remitirse 
al origen en el que se produce la desigualdad y, por tanto, sus soluciones se 
asemejan a señales de tráficos de vehículos que vienen de fábricas construidos 
de muy distintas formas. 

El problema no está en cómo se regula la convivencia, sino en cómo se 
construyen los sujetos que la comparten. Por supuesto, el Derecho tiene una 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 65, 2014, Universidad Autónoma del Estado de México

176

importante función normativa y también pedagógica para enseñar a los suje-
tos el valor de ciertos comportamientos. El hecho mismo de que algo pueda 
ser sancionado por la ley constituye, prima facie, una marca moral sobre el 
valor de la conducta. Sin embargo, ésta es la punta del iceberg que ha de ser 
removido desde la base.

Los derechos han sido y siguen siendo útiles y necesarios, pero insufi-
cientes. Se necesita implantar otra lógica basada en un concepto de respon-
sabilidad compartida que impregne todos los ámbitos de la relación, desde lo 
privado a lo público. Se trata de un concepto con más potencialidad educati-
va y ética que jurídica. La responsabilidad compartida rompe la lógica de una 
convivencia de sujetos autónomos y reivindica valores comunes que forman 
parte del bienestar de cada cual. La lógica de la pertenencia no puede ser 
meramente formal, requiere participar en tareas que no son retributivas en 
términos económicos pero que reportan un beneficio humano en términos 
de convivencia. 

La lógica del mercado no puede seguir siendo el referente del éxito. La 
identidad del hombre no se define por su capacidad de depredador social 
para abastecer a su familia, ni la de la mujer basada en el sacrificio como for-
ma de afirmación. Educar en los valores femeninos, la interacción horizontal, 
haría la convivencia más humana. No se trata de una mera actitud ética, sino 
de un principio que revolucionaría también el espacio público, aportándole 
el carácter horizontal y dinámico de una vida que tiene que ser construida sin 
escisiones entre lo público y lo privado. 

El patriarcado mediático

Los medios de comunicación son educadores permanentes de la ciudadanía. 
Si bien ellos se convierten en reflejos de las mentalidades y prejuicios de la 
mayoría social, deberían también asumir una función crítica dirigida a pro-
mover valores éticos, tales como la igualdad, la libertad y el pluralismo social. 
Por esta razón, los medios deberían prestar especial atención al diseño de las 
identidades de género, el tratamiento de minorías sociales y otras cuestiones 
fundamentales para una convivencia democrática. 

No existe democracia sin igualdad, y la discriminación de las mujeres es 
un indicador de la fragilidad democrática de una sociedad. Por eso conviene 
visibilizar a la mujer en todos los escenarios públicos, al tiempo que se ha de 
combatir su utilización como un objeto decorativo de los triunfos y placeres 
masculinos. También es necesario tener en cuenta los modelos de identidades 



Juan Carlos Suárez-Villegas. Identidades de género y comunicación. El orden simbólico de la 
maternidad para educar a los hombres en igualdad

177

de hombres y mujeres que nos ofrecen los medios de comunicación y con los 
que la ciudadanía debate cada día. 

Así, por ejemplo, cuando la mujer es protagonista en publicidad, sigue 
representando alguno de los siguientes roles: mujer fatal, la perfecta ama de 
casa, la mujer en el espacio público masculinizada o asumiendo funciones 
de cuidados como educadora o cuidadora. Entre ambas está la fusión total 
de la superwoman, capaz de ser mujer profesional sin renunciar a su ineludi-
ble responsabilidad doméstica, y todo ello sin descuidar un ápice su belleza 
externa. 

Mediante la superposición de roles preasignados, se trata de lograr una 
imagen perfecta que avale las virtudes físicas como seña de la identidad fe-
menina. Las niñas son instruidas en este mundo de la imagen prácticamente 
desde que nacen. Ser niña significa un especial cuidado de sí misma y muchos 
de sus juegos consisten en prestar atención a su imagen o a las de sus muñe-
cas. La belleza se representa como elemento de poder, su valor social radica 
básicamente en conservar ese frasco de esencias juveniles que es el cuerpo 
(Berganza y Del Hoyo, 2006). Envejecer es dejar de existir.

La mayoría de los anuncios dirigidos a las mujeres corresponde a pro-
ductos de cosmética o a aquellos otros relacionados con el hogar y el cuidado 
familiar. La mujer sigue siendo la princesa bella que se convierte en sirvienta 
de su caballero. La mujer, aunque se incorpore a la esfera pública y lleve ade-
lante sus aspiraciones profesionales, no debe olvidar que su dedicación no le 
exime de aquellas otras que parecen venir asociadas a su condición de mujer 
(Garrido, 2008).

Por otro lado, muchos anuncios publicitarios siguen utilizando este es-
quema de que la mujer feliz es la mujer que recibe los mejores regalos del 
hombre, el amor como sentimiento metamorfoseado en amor sólido, capaz 
de ser exhibido socialmente. En la cultura de la imagen, lo que se enseña es lo 
que se tiene, por eso, de ahí que a los afectos se les ha fijado precio en forma 
de regalos materiales mercantilizados. 

Este modelo que ha justificado la dominación de las mujeres, ha sido 
también en el cual han sido educadas ellas y que, con frecuencia, reproducen. 
Se corre el riesgo incluso de que ellas identifiquen el poder con la masculini-
dad, asumiendo voluntariamente que deben quedar relegadas a un segundo 
plano o que, si bien ellas acceden a esas formas de poder, deben actuar de 
acuerdo con los patrones de la cultura androcéntrica. 

Esta actitud se puede observar, por ejemplo, en mujeres liberadas del tra-
bajo doméstico por la contratación de otra mujer que tratan con el mismo 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 65, 2014, Universidad Autónoma del Estado de México

178

desdén con que ellas hubieran sido tratadas por sus maridos. En este sentido, 
conviene recordar una vez más que el primer imperativo de la igualdad radica 
en el respeto a la dignidad, sin distinción no sólo de género, sino también de 
clases sociales o de cualquier otra diferencia por la que una persona considere 
que su ventaja en la vida le concede un poder frente al otro. 

La cultura de la imagen ha extendido el imperativo cosmético del cuida-
do del cuerpo también a los hombres. La juventud se ha convertido en valor 
universal y ha promovido una cultura unisex de la identidad humana. Se trata 
de un esteticismo cosmético en el que la diferencia de los cuerpos se dilu-
ye, favoreciendo una identidad juvenil, imberbe y maquillada como formas 
narcisistas del sujeto posmoderno. Ahora bien, no se derriban los “géneros” 
como categorías sociológicas, sino que se solapan “los sexos” como artificios 
de identidad física. Consumir lo mismo y hacernos más igual como sujetos 
físicos es una estrategia diseñada por los intereses empresariales, pero esto no 
hace que haya grandes pasos hacia la igualdad humana en materia de género.

Asistimos a una sociedad de sujetos pegados a la pantalla, cuyo horizonte 
reflexivo no sube más allá del negro del marco de pasta del televisor. El resul-
tado es un pensamiento plano, en consonancia con la pantalla, cuya verdad o 
mentira sólo vendrá afirmada por el éxito social, al cual se le ha dado el valio-
so papel de verificador ideológico del mercado. Lo que funciona es verdad, lo 
que no funciona es mentira, no sirve. 

Cabría distinguir entre una igualdad creativa, que identificamos con una 
feminización de la vida humana, con una igualdad retórica, caracterizada por 
la imagen androcéntrica de los “derechos” como balsas de los individuos de 
la sociedad de consumo en el naufragio de los valores de la vida privada. Esta 
visión dicotómica de dos visiones de la igualdad y la inversión axiológica de 
una por otra, en la que lo masculino destaca sobre lo femenino, constituye 
una de las estrategias de la sociedad de consumo. El espacio público, la com-
petencia, el individualismo y las formas de felicidad son sometidos a fechas 
de caducidad.

En este sentido, la incorporación de la mujer al espacio público puede 
producir una mayor impresión de igualdad pero no hemos de olvidar que se 
trata básicamente de una igualdad como consumidora. El mercado está inte-
resado en vaciar el espacio privado: la comida, la limpieza, la atención de los 
niños... Todo se convierte en soluciones rápidas, que te devuelven el tiempo. 
Al hombre se le concibe como actor del espacio público, de las tecnologías 
y de la acción. El hombre sigue siendo representado bajo el imaginario del 
poder, en cualquiera de sus parcelas simbólicas. 



Juan Carlos Suárez-Villegas. Identidades de género y comunicación. El orden simbólico de la 
maternidad para educar a los hombres en igualdad

179

Otra diferencia que se puede apreciar en la prensa dirigida a ellos es el 
lenguaje impersonal, pues se trata de informar a un ser supuestamente racio-
nal, de quien hay que respetar su criterio independiente. Respecto a ellas, la 
prensa las presupone un ser sensible, por eso está llena de consejos y testimo-
nios que le ayuden a tomar sus decisiones de acuerdo con las voces de otros 
actores informativos. Un ejemplo muy claro lo podemos ver con la tipología 
de revistas que en la actualidad saturan el mercado. Páginas y páginas de co-
ches, mujeres explosivas y claves del éxito laboral para los hombres. Publica-
ciones de cuidado del hogar, de los niños o consejos para conseguir el amor 
de un hombre para las mujeres. 

En contraste con estas representaciones del hombre como héroe de lo 
público, su contribución a las labores domésticas es considerada una “ayuda”, 
un gesto de voluntad solidario, una ong doméstica, y no como un trabajo 
que se ha de compartir por igual. En cambio, el padre sí aparece en el espa-
cio doméstico en ratos de esparcimiento nocturno, tras finalizar el día, como 
elemento de seguridad, y acompaña a sus hijos en aquellas actividades que 
requieren la instrucción y el ingenio tecnológico de papá: ayuda a construir 
coches y barcos o artefactos tecnológicos que le permiten compartir con sus 
hijos ratos de diversión “inteligentes”. 

No obstante, persiste un discurso cínico sobre la igualdad del hombre en 
su responsabilidad doméstica que lo presenta como un manazas incapaz de 
realizar dichas tareas, desplazando así toda la responsabilidad hacia la mujer. 
Estos argumentos con los que se pretende perpetuar los mismos discursos de 
la inversión de roles son nuevas expresiones del micromachismo (Bonino, 
2004; Mayobre, 2009; Gordillo y Gómez Javara, 2011). 

Sin embargo, la mentalidad no ha evolucionado con la celeridad de los 
acontecimientos y estos cambios han cogido desprevenidos a muchos hom-
bres que, aferrados a una educación patriarcal, se resisten a aceptar la inver-
sión de roles. La igualdad debe ser, ante todo, un asunto de respeto a la digni-
dad y, por tanto, nadie es más ni menos por desempeñar la tarea que realiza. 
Nuestra cultura está basada en una idea del mérito que convierte las ventajas 
particulares en motivos para la diferencia y, con frecuencia, para la discrimi-
nación, aunque ésta venga envuelta en una apariencia aterciopelada. 

Por todas estas razones, la ética de la comunicación es indispensable para 
la construcción de una sociedad respetuosa de la diversidad, de la igualdad 
de la mujer o del respeto intergeneracional. Sólo un diseño de comunicación 
que refleje de manera igualitaria la dignidad de las personas, sin distinción de 
sexo, religión, raza, grupo étnico, lengua, aspecto físico o singularidad en su 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 65, 2014, Universidad Autónoma del Estado de México

180

modo de vivir y ser, podrá garantizar el libre desarrollo como personas. Y las 
personas son la auténtica riqueza de una sociedad, ya que ellas son quienes 
protagonizan el cambio social a través del entusiasmo de sus convicciones.

El tratamiento de la violencia contra las mujeres en los medios de 
comunicación

El maltrato es un concepto amplio que abarca comentarios, actitudes y com-
portamientos que mantienen el propósito de vejar a la otra persona. Se trata 
de una conducta que, de manera progresiva, va intensificando el control y la 
sumisión del otro. Hablamos de violencia de género cuando el motivo en el 
cual se basa este conjunto de actuaciones tiene como fundamento la presun-
ción de superioridad sobre la mujer. 

En otras palabras, el maltrato es el resultado de un proceso educativo 
por el cual el hombre considera que su posición frente a la mujer le permi-
te recurrir a ciertas prácticas de dominio que forman parte de su identidad 
masculina. Comportarse como un hombre entrañaría ejercer una acción de 
poder sobre “las mujeres”, en cualquiera de sus modalidades.

Por tanto, el maltrato es la punta del iceberg de la sociedad patriarcal, 
cuya lógica igualitaria se limita a reconocer ciertos derechos a las mujeres a 
modo de concesiones formales que no redundan en una condición de igual-
dad real. Esta es la razón que justifica la violencia de género, la incomprensión 
de hombres que aceptan supuestamente la igualdad de las mujeres, pero no 
aceptan compartir la vida de las mujeres; es decir, esos valores que no estable-
cen un lógica vertical de poderes, sino una lógica horizontal de colaboracio-
nes. El modelo androcéntrico de la sociedad se concibe como una relación 
de poder del hombre sobre la mujer y, por ende, la superioridad del orden 
simbólico de lo masculino sobre lo femenino. Por eso, cualquier inversión de 
roles es advertida como el quebrantamiento de un orden social basado en la 
dominación masculina.

Por esta razón, el maltratador pretende que la víctima desarrolle el com-
plejo de culpa como resorte de su reconocida autoridad y de la posición de 
dominación que ella debe adoptar respecto a él. Frente a esta conducta mas-
culina, todavía muchas mujeres persisten en el empeño de salvar una convi-
vencia que, para ellas y de acuerdo con los ideales en los que ha sido educada, 
representan algo más que una ruptura: un fracaso personal que puede llevarse 
consigo un proyecto familiar que desea para sus propios hijos. 

Por otro lado, hasta hace poco, dado el estado de dependencia econó-



Juan Carlos Suárez-Villegas. Identidades de género y comunicación. El orden simbólico de la 
maternidad para educar a los hombres en igualdad

181

mica y social de la mujer respecto al hombre, la ruptura entrañaba enfren-
tarse a dificultades añadidas para salir adelante con su familia. Esto se debe 
a la existencia de una conciencia social de que cualquier tipo de agresión no 
debe ser tolerada, aunque persiste todavía hoy, incluso entre los más jóvenes, 
esquemas de control del otro que son semillas de la futura violencia que se 
desencadenará en la relación de pareja. 

El desarrollo de la educación de las mujeres, su reconocimiento tanto 
profesional como social, y la consiguiente independencia económica son fac-
tores que permiten augurar una libertad llena de contenido que permita a las 
mujeres cifrar su autoestima en otros valores más allá de la simple relación 
afectiva. Desde esta posición podrá adquirir una perspectiva sobre su propia 
relación y ponderar cuándo la convivencia se convierte en un bien común por 
el que merece la pena luchar o, por el contrario, se ha convertido en una pri-
sión doméstica. Pero no hay que extrañarse de que surja la violencia cuando 
primero se ha consentido la desigualdad de las mujeres como modelo educa-
tivo, ya que ésta no es más que su expresión más extrema de dicha convicción 
patriarcal. A lo que no tiene valor, a lo que se considera como “objeto de 
propiedad”, ¿quién impide que pueda maltratarse?

La mejor prevención contra la violencia de género es la educación. Si no 
se aprende a respetar a las otras personas como seres éticamente iguales, con 
la misma libertad y derecho de hacer su vida; si no se entiende a las mujeres 
como compañeras en la vida y no una segunda madre o esclavas privilegiadas, 
será difícil combatir esta lacra social que es la violencia contra las mujeres.

Esta tarea educativa debe comenzar desde las propias casas, la escuela y 
los primeros peldaños de la convivencia social en los que ser niño o niña no 
sea aprendido como una diferencia que entrañe comportamientos y expecta-
tivas distintas. No tenemos que negar las diferencias, que es lo que enrique-
cen al ser humano, sino combatir las desigualdades, rechazar el empeño de 
una cultura que normaliza y normativiza conductas asociadas a cada género.

La violencia es gradual y el paso al maltrato físico es el más llamativo, 
pero el insulto, los piropos de mal gusto o intimidatorios, los chistes humi-
llantes y otras expresiones de nuestra cultura, son el germen en el que crece-
rán actitudes arrogantes y amparadas en la cultura machista.

La autoexclusión injustificada de ciertas responsabilidades por parte del 
hombre constituye también otra forma de violencia, en tanto que la opción 
de la mujer de hacerlas no es voluntaria. Marie-France Hirigoyen (1998) rea-
liza un interesante análisis del perverso narcisista, que vendría a corresponder 
de manera bastante próxima con la psicología de los maltratadores, a quien 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 65, 2014, Universidad Autónoma del Estado de México

182

define del siguiente modo:  “Son megalómanos y se colocan en una posición 
de patrón de referencia del bien y el mal y de la verdad. A menudo, se les 
atribuye un aire moralizador, superior y distante. Aunque no digan nada, el 
otro se siente cogido en falta. Exhiben unos valores morales irreprochables 
con los que dan el pego y una buena imagen de sí mismos. Y denuncian la 
malevolencia humana”.

Sus acciones son reacciones que surgen de su deseo de controlar y contra-
rrestar las aspiraciones de otros. Así, por ejemplo, en el ámbito de las relacio-
nes machistas, sería tratar a la mujer como una reina, porque así se expresa de 
manera más completa su poder, pero no como una compañera.

Por otro lado, cuando se produce un cuestionamiento del poder, una 
ruptura en su ejercicio de autoridad, no hay nada que le apetezca más que 
una revancha fría a través de la mano de hierro en guante de seda y ejecutar 
de manera implacable su voluntad, hasta conseguir el arrepentimiento del 
trasgresor, no para restituir ningún orden anterior, sino como prueba de la 
vigencia de su poder tras el supuesto desafío. También saben que, de esta for-
ma, la humillación está asegurada y, como consecuencia, su concepción del 
bien y su superioridad se reafirma.

Otra característica del perverso narcisista es la del vampirismo, es decir, 
la tendencia a neutralizar las cualidades del otro a través de su poder. Este ob-
jetivo es llevado a cabo mediante un espíritu de crítica exacerbado y el ataque 
a la autoestima y confianza del otro para aumentar así su propio valor. 

En primer lugar no podemos ignorar la importancia que ha tenido sacar 
a la luz pública los malos tratos sufridos por las mujeres en nuestra cultura. 
Por un lado, ha permitido cambiar la consideración social hacia ellos. Por el 
otro, ha contribuido a poner rostro humano a un crimen hasta hace poco 
invisible y supuestamente aceptado como una simple distinción de las rela-
ciones privadas. La labor de los medios de comunicación ha sido más decisiva 
que la de las propias leyes para que la sociedad haya adquirido conciencia 
de esta forma de  “terrorismo doméstico” invisibilizado por la propia mirada 
cultural. 

Sin restar un ápice a la meritoria tarea de los medios de comunicación 
en este esfuerzo, hemos de lamentar que no siempre los modos de abordar 
los malos tratos contra las mujeres por parte de los medios parecen los más 
apropiados. En primer lugar, estas noticias surgen con más frecuencia de los 
tanatorios que de los juzgados donde prevalece la imagen de la mujer víctima 
sobre aquella otra de la mujer luchadora por hacer respetar su autonomía 
moral y física. 



Juan Carlos Suárez-Villegas. Identidades de género y comunicación. El orden simbólico de la 
maternidad para educar a los hombres en igualdad

183

La sangre vende más que las denuncias y sentencias que condenan a los 
maltratadores. No necesitamos más mujeres muertas, sino mujeres vivas ca-
paces de superar la violencia machista y que sirvan de referencia a quienes en 
esta lucha necesitan reforzar su imagen de mujer que confía en su propia lu-
cha. Los efectos que se derivan de este tipo de prácticas informativas resultan 
contraproducentes al propósito que se persigue de denuncia social. 

Las noticias de malos tratos se adentran en un detallismo trágico que 
para nada contribuye a favorecer el respeto hacia la víctima. Los medios de-
ben ser prudentes y evitar que se incurra en actitudes sensacionalistas y que 
finalmente el crimen contribuya más a la notoriedad del verdugo que a su 
condena. De hecho, muchas veces, los medios se recrean tanto en analizar 
el proceso que dio lugar a la muerte y en analizar al maltratador, dándole el 
papel de protagonista, que parecen obviar que lo realmente importante es la 
víctima, no lo que pasó.

Por eso, quizá sea aconsejable, sin evitar el contenido humano de cier-
tos programas televisivos, prescindir del relato de las historias conflictivas en 
primera persona y proponer las historias como guiones recreados por actores 
para que los casos puedan ser analizados en público. Estos programas han 
copado los horarios correspondientes a la supuesta franja de superprotección 
de la programación infantil. 

Lamentablemente, los más pequeños no sólo no gozan de espacios apro-
piados, sino que además, la oferta corresponde en la mayoría de las cadenas, 
bien a telenovelas latinoamericanas que reflejan una situación social de fuerte 
discriminación para la mujer o programas denominados del corazón en los 
que la vida social de famosos o anónimos espontáneos sacan sus miserias hu-
manas para airearlas públicamente. 

El tratamiento que se realiza de la mujer en los medios de comunicación 
ha de comprender también su condición de espectadora. Existe un discurso 
sentimental de la mujer en los medios de comunicación y una peligrosa re-
afirmación de su presencia por su condición de víctima de la violencia. La 
presencia de la mujer en los medios debe empezar por fijarnos en los lugares 
donde no está, por una ausencia de la realidad que sigue manteniéndola re-
hén de una actualidad que parece protagonizada sólo por hombres. 

Estas ausencias hay que relacionarlas con aquellas otras en las cuales su 
reconocimiento se establece casi exclusivamente por su condición de víctima. 
¿Dónde están las mujeres en el espacio público? ¿Sigue siendo la tradicional 
cuidadora, mujer perfecta y madre que no tiene más vida que la que le asigna 
la sociedad patriarcal? Hay que empezar por ver la educación que reciben las 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 65, 2014, Universidad Autónoma del Estado de México

184

mujeres y esta responsabilidad también afecta de manera directa a la propia 
programación televisiva. Programas que siguen potenciando la idea de que la 
mujer proyecta su vida exclusivamente sobre los demás, que hace de los senti-
mientos una jaula más que un horizonte de desarrollo personal, que incentiva 
actitudes románticas trasnochadas, que confunde el amor con un gesto de la 
cultura machista y no con el respeto al otro. Todo esto constituye graves e 
importantes argumentos de una educación discriminatoria para las mujeres.

Revisión de lo público y lo privado. A propósito de la política de las 
mujeres

El cambio de siglo no ha traído el cambio de la revolución más decisiva del 
siglo xx: la incorporación de la mujer al espacio social. No se trata sólo de 
condescender con una reivindicación claramente sostenida desde el siglo xv 
por muchas mujeres que denunciaron el proceso ilustrado por su carácter 
androcéntrico, en virtud del cual sólo los hombres parecían plenos sujetos 
de derechos, actores de la vida pública, quedando las mujeres relegadas a sus 
feudos particulares, una mayordomía doméstica que se adquiría con el matri-
monio y que no requería ningún otro pago, excepto la distinguida conside-
ración de ser “señora de”, que se convertía en la “ama de casa”, para así hacerle 
responsable de todo lo que ocurría dentro de ella.

La incorporación de la mujer, efectivamente, se ha logrado en distintos 
ámbitos, si bien todavía se miran de reojo las posiciones que va ocupando 
en el espacio público. Sin embargo, ser mujer es un factor de vulnerabilidad 
acerca de las expectativas de promocionarse en los distintos ámbitos sociales 
y profesionales. Como ejemplo podemos destacar que ser mujer embarazada 
es ser mujer discriminada. La igualdad se impone a costa de un igualitarismo 
casi biológico, exigiendo prescindir de cualquier circunstancia que supuesta-
mente reste disponibilidad a los objetivos profesionales. 

Las mujeres sigue siendo vistas bajo el prisma masculino de competitivi-
dad, como si fuera una carrera en la que hay que prescindir de cualquier peso, 
de tal suerte que cuantos menos compromisos más eficacia se puede lograr en 
la gestión. Finalmente se impone el individuo atomizado, aquel que se aseme-
ja a una percha en la cual la voz del mercado le indique qué tipo de etiquetas 
define su identidad. Se trata de una presunción falsa sobre la diferencia entre 
hombres y mujeres, a partir de la cual se pretende trazar una línea en el agua 
entre dos ámbitos supuestamente adecuados a cada uno de ellos: lo público 
y lo privado.



Juan Carlos Suárez-Villegas. Identidades de género y comunicación. El orden simbólico de la 
maternidad para educar a los hombres en igualdad

185

La igualdad de género comienza en las esferas más próximas de la convi-
vencia. Si dentro de la familia no existe una misma consideración y respeto 
mutuo a las aspiraciones de cada uno de sus miembros, difícilmente se podrá 
reclamar esta igualdad en otros espacios sociales, pues aquí es donde las per-
sonas reciben la mayor confianza para proyectarse en cualquier otra dimen-
sión social. Por eso, la discriminación privada es la semilla de la segregación 
del espacio público, de la consideración de que las mujeres sólo acceden a éste 
con el consentimiento de los hombres, quienes la examinarán desde su óptica 
masculina, siendo la belleza su principal aval, como si fuera ésta la cualidad 
más competitiva de la mujer. 

Se deben implementar políticas de igualdad también en lo privado. Edu-
car en valores que permitan modificar esquemas tradicionales de lo privado 
es también una responsabilidad pública. Una sociedad más igualitaria en el 
ámbito de las relaciones privadas hará más factible cualquier proyecto de co-
hesión social. Por ejemplo, una educación que derribe prejuicios culturales 
sobre los valores masculinos y femeninos contribuirá a flexibilizar las opcio-
nes laborales de los miembros de una familia para combinarlo con la respon-
sabilidad doméstica.

La ética feminista apuesta por un concepto de integración comunitaria, 
hacer de las dependencias intersubjetivas un valor en común para llevar a cabo 
de manera más eficaz los proyectos de los miembros de la familia. Lograr la 
igualdad entre hombre y mujeres es más una tarea educativa que legislativa, si 
bien las leyes pueden ayudar a marcar líneas rojas de conducta inadmisibles 
contra la dignidad de las mujeres. 

Para este objetivo la labor de los medios se antoja fundamental, ya que 
administran el capital simbólico de las identidades sociales. El reflejo mediá-
tico proyecta la imagen de la conciencia social de qué significa ser hombre, 
mujer o cualquier otro tipo de identidad. Ellos organizan los modos de mirar 
lo que somos y nos atribuye sentimientos de responsabilidad de las distintas 
conductas asociadas a esas identidades. Así, los medios de comunicación se 
convierten en una escuela abierta a la que asistimos de manera espontánea y 
en la que aprendemos a reconocernos bajo distintas expresiones identitarias. 

Ha llegado el momento de romper de una vez por todas con la dicoto-
mía entre lo público y lo privado, pues carece de sentido esta polaridad si 
nos tomamos la igualdad de género en serio. ¿No tiene el trabajo privado un 
valor público?, ¿no podría considerarse el trabajo público como una eficaz 
gestión de servicios que deberían estar dirigidos a mejorar la vida privada de 
las personas? Cuando determinados servicios asistenciales son asumidos por 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 65, 2014, Universidad Autónoma del Estado de México

186

el Estado, como el cuidado de los pequeños o de las personas dependientes, 
tradicionalmente realizados por las mujeres, ¿no debería reconocerse que este 
trabajo presentaba una dimensión de servicio público para la sociedad? 

Lo mismo cabría decir con la familia, institución privada por antono-
masia, pero que es, a su vez, la célula del tejido social. Por eso, atender la 
familia como centro nuclear de la vida social, facilitando la conciliación y la 
prioridad de la educación de los hijos, se está logrando como un gran objeti-
vo público. De otra forma, el fracaso de una política de atención a la familia 
supondrá un mayor coste de atención social para el futuro. 

En este sentido, esta mentalidad de lo público y lo privado resulta con-
traproducente para un proyecto integral de vida social humanizada. Y en esta 
conciliación las mujeres nos llevan ventajas a los hombres, no sólo en su ex-
periencia, sino también en el modo de concebir y educar para integrar ambas 
esferas. Se trata de hacer la sociedad competitivamente más humana, de tal 
forma que los avances profesionales y sociales no vayan separados de las de-
pendencias mutuas de la vida familiar. 

Esta reivindicación de valorar ambos escenarios de lo público y lo priva-
do no debe restar un ápice a aquella otra que persigue romper con el denomi-
nado “techo de cristal”, esa estructura invisibilizada del poder dentro de la so-
ciedad que se organiza con criterios masculinos. La aportación de las mujeres 
a las distintas esferas de la actividad social constituye un beneficio común. 

En primer lugar, por una cuestión de justicia. No somos diferentes en 
capacidades y hasta hora sólo lo hemos sido en oportunidades; luego, es com-
prensible modificar esta dinámica con medidas que impulsen este objetivo. 
En segundo lugar, por una cuestión de eficacia. La diversidad es un valor de la 
cultura empresarial y organizativa. El factor de género, es decir, la condición 
de ser mujer, constituye un enfoque diferentemente distintivo, tanto para re-
presentar los intereses de muchas mujeres trabajadoras dentro de la empresa 
como sobre formas de organización que puedan agilizar la gestión. 

Las mujeres prefieren dinámicas de trabajo más horizontales e interacti-
vas, las cuales permiten desarrollar valores como la coordinación espontánea, 
sin criterios jerárquicos, mayor polivalencia en las tareas, lo que facilita la 
sustitución entre las compañeras o una mayor capacidad para participar en 
objetivos comunes en el trabajo. Estos valores, que se han considerado tradi-
cionalmente femeninos, están siendo adoptados en las nuevas estrategias de 
organización empresarial, frente al modelo vertical y mecánico de la cultura 
masculina, porque se ha comprobado que son los que rentan, tangible e in-
tangiblemente, mayores éxitos.



Juan Carlos Suárez-Villegas. Identidades de género y comunicación. El orden simbólico de la 
maternidad para educar a los hombres en igualdad

187

Más allá de esta igualdad implementada por la ley, debemos avanzar ha-
cia una igualdad en las formas de convivir, en los modos de entender y decidir 
en los distintos escenarios de lo privado y lo público. La ley puede garantizar 
mayor incorporación de la mujer al ámbito de la función pública, pero ésta 
no se hará efectiva si no va acompañada de una educación que remueva tam-
bién la mentalidad de hombres y mujeres sobre el espacio privado. 

Romper el techo de cristal debe incluir nuevas formas de repensar las 
decisiones en el espacio público, pero también modificar las actitudes que 
hemos desarrollado en relación con el espacio privado en función de los géne-
ros. Se trata de algo más que de un cambio de roles, como hemos abordado en 
la primera parte de este capítulo, y afecta a una consideración de la identidad 
ética con la que construimos nuestra personalidad.

En este contexto, estimamos pertinente recoger algunas observaciones 
sobre el papel de la mujer en el ámbito del poder político. En primer lugar, 
hemos de indicar que la igualdad en el ámbito público pasa por el incremen-
to de la presencia femenina y también por la introducción del debate sobre 
modelos de convivencia que armonicen las distintas responsabilidades de 
hombres y mujeres con su dedicación profesional. No sería un avance para la 
igualdad la presencia de aquellas mujeres que justamente hayan adoptado los 
patrones de vida del género masculino. 

Se produce con demasiada frecuencia que las mujeres, en su afán legítimo 
de competir y alcanzar las posiciones de los hombres, terminan adoptando 
sus mismos modelos de vida. Y no se trata sólo de que ellas ocupen el poder, 
sino de redefinir el poder con valores que incluya sus reivindicaciones (o de 
los hombres); es decir, de un estilo de vida que integre las responsabilidades 
privadas. Desde esta óptica, los modelos de gestión pública deben evolucio-
nar hacia criterios de eficacia laboral más acordes con la visión femenina de la 
conciliación de vida personal y profesional. 

La participación de las mujeres en los ámbitos de poder político es una 
exigencia de la propia comprensión de nosotros mismos como colectivo so-
cial. Se trata de una dualidad que no responde a meras circunstancias socioló-
gicas, sino a una cuestión de raíz más profunda, al modo de “aparecer” y “ser” 
humano. Si a esto le añadimos que, por razones biológicas y culturales, se 
genera entre ambos sexos una relación dialéctica de poder, parece razonable 
que las soluciones sean buscadas y adoptadas de forma conjunta no por mero 
oportunismo político, sino porque son parte complementaria de la solución 
(Sambade, 2008).



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 65, 2014, Universidad Autónoma del Estado de México

188

Frente a esta aspiración, asistimos a una especie de  “simulacro democrá-
tico”. Muchas mujeres están en política elegidas por hombres o por su adop-
ción de roles masculinos. También porque los tiempos así lo exigen pero no 
por sus virtudes internas, sino porque lo dicta el ser moderno. Por otro lado, 
las mujeres se han incorporado a muchos sectores profesionales, empresaria-
les y políticos, pero no forman parte de las esferas de poder. 

La política de igualdad no puede ser una política de escaparate basada 
en una presencia femenina sin más. Se trata de darles la voz a las mujeres para 
que tengan voces propias, no porque representen las voces de los hombres. 

En nuestras sociedades a las mujeres se les ha reconocido cada vez más 
igualdad de un determinado modelo que habría que saber si sería el preferido 
por ellas. Las mujeres tienen más posibilidades para conciliar su vida fami-
liar y profesional, al tiempo que se les recuerda que son ellas quienes tienen 
que hacerlo. La igualdad, en muchos casos, ha supuesto para las mujeres que 
tengan que asumir la doble tarea de lo que hacía su padre y su madre en una 
sola vida. 

Esta lógica nos lleva a pensar que la posibilidad de tener más derecho 
significa parecerse más a los hombres. A lo mejor no es eso lo que quieren las 
mujeres. Quizá sea una cuestión más intuitiva y menos racional. Un modo 
de organizar la vida desde otra perspectiva, basado en la corresponsabilidad 
vital, un modo de entender la igualdad desde referencias más radicales y no 
tan formales.

Conclusiones

Los medios de comunicación potencian estereotipos de identidades mas-
culinas y femeninas que podríamos denominar rígidos, de acuerdo con los 
cánones de la cultura patriarcal. Los hombres son representados en una pro-
porción de tres a uno sobre las mujeres en los espacios informativos, siendo 
los actores del escenario público; mientras, las mujeres lo hacen cuando se 
abordan noticias que conciernen a profesionales asociadas al imaginario del 
cuidado, tales como maestras o enfermeras, por ejemplo. 

Por otro lado, un gran porcentaje de las mujeres como protagonistas de 
las noticias corresponde a su presencia por su condición de víctima de la vio-
lencia machista. Frente a este carácter de vulnerabilidad de las mujeres, se 
potencia el relato rosa y lacrimógeno de la actualidad para las mujeres, frente 
al tratamiento más formal y objetivo que se hace en los noticiarios, destinado 
para el público mayoritariamente masculino. 



Juan Carlos Suárez-Villegas. Identidades de género y comunicación. El orden simbólico de la 
maternidad para educar a los hombres en igualdad

189

La construcción de la identidad masculina, en cambio, se basa en la se-
ducción del poder, el cual viene asociado con espacios como la política, los 
deportes, la economía o el conocimiento (la ciencia), en los que práctica-
mente la mujer está ausente o su presencia en muchos casos queda justificada 
como premio del éxito masculino. El hombre es concebido como un sujeto 
independiente y, por ende, actor de lo público, mientras que su aparición en 
el ámbito privado se representa sólo como una especie de cualificada com-
pañía a la inteligencia de sus hijos o como sello de seguridad familiar. Sin 
embargo, su contribución al trabajo doméstico es tratada en clave de humor, 
basada en una inversión de papeles que pretende transmitir el efecto contra-
rio a la situación representada. 

Esta categorización de las identidades masculinas y femeninas constituye 
un obstáculo en la educación de valores asociados a lo femenino, que son ex-
periencias extraordinarias también para la construcción de la identidad mas-
culina. A nuestro juicio, en el modo de entender la vida de las mujeres existe 
una reserva moral sobre el modo de entender y tratar a los demás que resulta 
necesario para lograr una vida más competitiva humanamente.

Las mujeres nos enseñan a apreciar qué significa ser persona, a sentirnos 
singulares a través del cuidado y del afecto. Lo recibimos de nuestras madres, 
quienes nos enseñaron las cuestiones más importantes de la vida sin darnos 
ninguna lección magistral. Sus discursos eran vitales, contados a través de la 
propia vida, sin esperar recompensa, sino con la satisfacción del sentido de 
hacer lo que tenían que hacer porque era parte de su identidad como perso-
na, vinculada al éxito de los demás y con el propósito también de impulsar 
sus propios proyectos profesionales. Instruir mediante la comunicación en 
estos valores como forma de la identidad masculina nos ayudará a todos a 
vivir de manera más auténtica y con un mayor sentido de la responsabilidad 
hacia el otro. 

Bibliografía

Amorós, Celia (2005), La gran diferencia y sus pequeñas consecuencias… para las luchas de las 
mujeres, Madrid: Cátedra.

Bellassai, Sandro (2004), La mascolinità contemporanea, Roma: Carocci.
Berganza, Rosa y Mercedes Del Hoyo (2006), “La mujer y el hombre en la publicidad 

televisiva: imágenes y estereotipos”, Zer, núm. 21. Lejona (Bilbao). Facultad de Ciencias 
Sociales y de la Comunicación.

Clare, Anthony (2002), La masculinidad en crisis, Madrid: Taurus. 



Convergencia Revista de Ciencias Sociales, núm. 65, 2014, Universidad Autónoma del Estado de México

190

Garrido, Manuel (2008), “Redefinición de lo masculino y lo femenino en la publicidad 
actual”, en Rey, J. [ed.], Publicidad y sociedad, Sevilla: Comunicación Social. 

Gil Calvo, Enrique (2006), Máscaras masculinas. Héroes, patriarcas y monstruos, Barcelona: 
Anagrama. 

Lomas, Carlos [comp.] (2003), ¿Todos los hombres son iguales? Identidades masculinas y 
cambios sociales, Barcelona: Paidós. 

Lomas, Carlos [comp.] (2004), Los chicos también lloran. Identidades masculinas, igualdad 
entre los sexos y coeducación, Barcelona: Paidós.

Lorente Acosta, Miguel (2009), Los nuevos hombres nuevos, Barcelona: Destino. 
Puleo, Alicia, (1995), “Patriarcado”, en Celia Amorós, 10 palabras clave sobre mujer, Estella, 

Navarra: Verbo Divino. 
Sambade, Iván (2008), “Medios de comunicación, democracia y subjetividad masculina”, en 

Alicia Puleo [coord.], El reto de la igualdad de género, Madrid: Biblioteca Nueva.
Sánchez Aranda, José Javier (2002), “La publicidad y el enfoque de la imagen femenina”, en 

Comunicación y Sociedad, vol. XVI, núm. 2, Universidad de Navarra. 
Suárez Villegas, Juan Carlos (2011), La maternidad Masculina. Y otros ensayos sobre la 

igualdad entre mujeres y hombre desde otro punto de vista, Madrid: Dykinson. 

Recursos electrónicos 

Bonino, Luis (2004), “Los Micromachismos”, en Las Cibeles, núm. 2. Disponible en:
	 http://www.luisbonino.com/pdf/Los%20Micromachismos%202004.pdf [4 de marzo 

de 2012].
Bourdieu, Pierre (2007), “La Dominación masculina”. Disponible en: 
	 http://webs.uvigo.es/pmayobre/06/arch/profesorado/pilar_gonzalez/pierre_

bourdieu.pdf [10 de marzo de 2012].
Gordillo, Inmaculada y Narcisa Gómez Jarava (2011), “Posmachismo en televisión: 

representaciones de actitudes y comportamientos micromachistas en la publicidad no 
convencional”, en Razón y Palabra, México. Disponible en: http://www.razonypalabra.
org.mx/N/N76/varia/07_GordilloGomez_V76.pdf [23 de marzo de 2012].

Mayobre, Purificación (2009), Micromachismos invisibles. Los otros rostros del patriarcado, 
Universidad de Vigo. Disponible en: http://webs.uvigo.es/pmayobre/textos/
purificacion_mayobre/micromachismos.pdf [23 de marzo de 2012].

Juan Carlos Suárez-Villegas. Doctor en Filosofía. Se desempeña en la Fa-
cultad de Comunicación, de la Universidad de Sevilla, España. Líneas de in-
vestigación: ética y deontología de la comunicación, estudios de género en 
comunicación. Publicaciones recientes: “La actitud ética de los periodistas 
andaluces ante cuestiones de especial sensibilidad social”, en Revista Latina 
de Comunicación Social, núm. 68, La Laguna (Tenerife): Universidad de La 
Laguna. “La comunicación en defensa de los derechos humanos”, en Revista 



Juan Carlos Suárez-Villegas. Identidades de género y comunicación. El orden simbólico de la 
maternidad para educar a los hombres en igualdad

191

Razón y Palabra, núm. 80, agosto, México (2012); “El debate en torno a la 
utilización de la cámara oculta como técnica de investigación periodística”, 
en revista Comunicación y Sociedad, núm. XXIV,  Pamplona (2011).

Recepción: 7 de enero de 2013.
Aprobación: 20 de junio de 2013.

 




