
ISSN 1405-1435, UAEM, núm. 54, septiembre - diciembre 2010, pp. 11-34

Adieu à Bourdieu? Asimetrías, límites y paradojas 
en la noción de habitus

Ignacio Farías 

Centro de Investigación Social de Berlín, Alemania / farias@wzb.eu

Abstract: Pierre Bourdieu’s work aims explicitly at overcoming the main dichotomies of 
social sciences, such as objetivism/subjetivism and individual/society. Nevertheless, the 
central concept that would enable this rupture, the habitus, undergoes certain asymmetries, 
which end up reproducing such dichotomies. This becomes evident in the difference between 
hexis and illusio and in the understanding of hexis as the structuring medium of habitus. As 
a consequence of this, the theory of habitus exhibit certain limits, such as the incapability 
to explain the historical change and the transition to modernity. Thus, Bourdieu’s sociology 
demonstrates that attempts at ‘solving’ the paradoxes deriving from a two-valued logic can’t 
but reproduce its dichotomies and antinomies. An alternative to this cul-de-sac can be found 
in both, social systems theory and  actor-network theory, which make evident that social 
theory is not coterminous with the problem of the relationship between individual and 
society or between agency and structure. 
Key words: Bourdieu, habitus, hexis, asymmetries, paradoxes. 
Resumen: La obra de Pierre Bourdieu tiene como pretensión explícita superar las 
principales dicotomías de las ciencias sociales: objetivismo/subjetivismo e individuo/
sociedad. Sin embargo, el concepto central que permitiría ese quiebre, el habitus, padece de 
ciertas asimetrías, que en último término reproducen tales dicotomías. Esto se observa en la 
diferencia entre hexis e illusio y en la comprensión de la hexis como medio estructurante del 
habitus. Como resultado de lo anterior, la teoría del habitus choca con ciertos límites, tales 
como la incapacidad de explicar el cambio histórico y el tránsito a la modernidad. De esta 
forma, la sociología bourdieuana demuestra que la búsqueda de ‘soluciones’ a las paradojas 
derivadas de una lógica bivalente no hace sino reproducir sus dicotomías y antinomias. Una 
alternativa a este cul-de-sac la ofrecen tanto la teoría de sistemas sociales como la teoría del 
actor-red, a la luz de las cuales queda en evidencia que la teoría social no se puede acabar en 
el problema de la relación entre individuo y sociedad o entre acción y estructura.
Palabras clave: Bourdieu, habitus, hexis, asimetrías, paradojas.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 54, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

12

Protosociología de Pierre Bourdieu

La propuesta teórica que Pierre Bourdieu realiza en sus obras se encuentra 
en lo fundamental orientada sobre la pregunta ¿qué es y cómo es posible lo 
social? Sociológicamente esta pregunta es clave, pues hace referencia al pro-
blema de la constitución de lo social, esto es, a las condiciones que hacen po-
sible la emergencia de la sociedad. La respuesta a esta cuestión implica inevi-
tablemente referir a lo que constituiría la unidad última o la unidad primera 
—depende cómo se mire— de lo social: ¿acción, comunicación, estructuras 
cognitivas, hecho social, intersubjetividad, etcétera?

Basta revisar la historia de nuestra disciplina —desde Marx, Weber o 
Durkheim hasta Bourdieu, Habermas o Luhmann— para encontrar una 
larga lista de soluciones alternativas a esta pregunta. De hecho, en práctica-
mente todo análisis sociológico es posible deducir una posición al respecto, 
aun cuando sus autores no traten esta problemática de forma explícita. Tal 
posición se define casi invariablemente por referencia a la relación entre indi-
viduo y sociedad: ¿integración, interpenetración, socialización, dominación, 
etc.? En ese sentido, y como se argumentará más adelante, no sólo se trata de 
una cuestión relevante para discusiones protosociológicas, sino también para 
la investigación social en general.

Las soluciones propuestas por la sociología para comprender la relación 
entre individuo y sociedad han sido descritas por Bourdieu como oscilando 
entre objetivismo y subjetivismo; oscilación que habría caracterizado a las cien-
cias sociales desde sus orígenes. A juicio de Bourdieu, las ciencias sociales se 
han visto constantemente en la disyuntiva de atribuir prioridad bien a lógicas 
estructural, atemporales, sincrónicamente aprehendidas, codificadas formal-
mente etc., y a partir de las cuales lo social emerge como horizonte infinito 
de variaciones posibles, o bien a una experiencia histórica, diacrónicamente 
elaborada, basada en la familiaridad del entorno etc., y a partir de la cual lo 
social emerge como un proceso de acción intencional e interpretación recur-
siva. Esta oposición entre objetivismo y subjetivismo llevaría además de la 
mano una segunda oposición referida a la forma como los hombres y mujeres 
de ciencias sociales se enfrentan a su objeto de estudio. Por una parte, Bour-
dieu observa la tendencia hacia un intelectualismo, esto es, una aproximación 
distanciada del punto de vista, experiencia y saber “práctico”; y por otra, un 
cierto voluntarismo, esto es, una aproximación valóricamente orientada que 
pasa por alto la cuestión de las condiciones de posibilidad de la experiencia 
subjetiva. 



Ignacio Farías.  Adieu à Bourdieu? Asimetrías, límites y paradojas en la noción de habitus

13

El leit motiv de los desarrollos teóricos de Bourdieu es, precisamente, 
trascender tales oposiciones y reduccionismos. Su propuesta teórica llamada 
“ciencia general de las prácticas” debe entonces interpretarse y evaluarse a 
la luz de este desafío. Tal ciencia se funda en un modelo epistemológico de 
reflexión que opera en dos etapas o momentos. En una primera etapa de in-
vestigación sería necesario descartar aproximaciones subjetivistas —como las 
del voluntarismo sartriano, las del interaccionismo simbólico o las teorías del 
actor racional— para observar científicamente las regularidades estadísticas, 
esto es, las estructuras en las que se enmarca la práctica social. En una segunda 
etapa de investigación sería necesario dar el giro opuesto: quebrar con el ob-
jetivismo subrayando el carácter tanto generativo como situado de las prácti-
cas. En este segundo momento, observa Bourdieu, las prácticas de los agentes 
deben ser analizadas como orientadas hacia la maximización del beneficio 
material o simbólico, es decir, como estrategias. Esto no implicaría, sin em-
bargo, asumir un modelo de acción racional, sino simplemente asumir que 
las prácticas están pautadas hacia el interés de forma tácita y prerreflexiva. En 
Le sens Pratique Bourdieu señala al respecto: “La lógica práctica, que tiene 
por principio un sistema de esquemas generadores y organizadores objetiva-
mente coherentes [i. e. habitus], no tiene ni el ‘rigor’ ni la ‘constancia’ que ca-
racterizan la lógica lógica, capaz de ‘deducir’ la acción racional de principios 
explícitos [...] Es por esto que ella se revela en una suerte de ‘unidad de estilo’” 
(1994: 174, traducción IF). Para dar cuenta de esa “unidad de estilo”, la socio-
logía quedaría así doblemente orientada: por una parte, hacia la forma de las 
estrategias de los agentes, y por otra, hacia la forma de las estructuras sociales 
que enmarcan esas prácticas. 

Las teorías desarrolladas por Pierre Bourdieu a lo largo de su obra, teoría 
del poder simbólico, teoría de las clases sociales, teoría de los campos, etc., 
tienen como característica común que intentan relacionar estos dos aspectos 
—estructuras y estrategias—, pero con la mirada siempre puesta en cómo la 
sociedad se reproduce a sí misma. De hecho, aun cuando la noción de estra-
tegias sugiere una cierta libertad de invención e indeterminación del juego 
social en torno a cuestiones como el matrimonio, la sucesión, la inversión 
económica, el estatus, etc., ellas responden a una lógica práctica basada en 
principios implícitos, reglas explícitas y combinaciones entre principios y 
reglas. De esta forma, a pesar de su flexibilidad aparente, las estrategias se 
orientan a la reproducción de un “lugar propio” (de Certeau 1984), sea éste 
concebido como tierra y riquezas, o como cuerpo y herederos. Así, tal como 
reconoce el propio Bourdieu, el término estrategia no debe entenderse en su 
sentido estricto, pues no implica una elección entre múltiples alternativas ni, 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 54, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

14

por lo tanto, una intención o cálculo estratégico. Las estrategias se basan más 
bien en un mundo asumido como repetición del pasado:

El que cada una de las acciones [...] que constituyen estrategias objetivas pueda apa-
recer como determinada por una anticipación del futuro y, en particular, de sus pro-
pias consecuencias (que es lo que justifica el uso del concepto de estrategia), es porque 
las prácticas, que [...] están gobernadas por las condiciones pasadas de producción 
de su principio generativo, están en principio adaptadas a las condiciones objetivas                      
(Bourdieu 1990: 62, traducción IF). 

La reproducción, aún para el caso de las estrategias, es entonces lo que 
define el objeto de estudio de la sociología. Tal como señala Bourdieu en 
“Cultural reproduction and social reproduction”, la sociología consistiría en 
una “ciencia de la reproducción de las estructuras”, dedicada al “estudio de 
las leyes a través de las cuales las estructuras tienden a reproducirse a sí mis-
mas por medio de la producción de agentes investidos con aquel sistema de 
disposiciones capaz de generar prácticas adaptadas a estas estructuras y así 
contribuir a su reproducción” (citado por Swartz, 1997: 7, traducción IF).

El concepto de habitus, objeto de estudio de este artículo, puede ser re-
cién ahora introducido, pues su función en la teoría de Bourdieu es precisa-
mente describir esta “coincidencia de las estructuras objetivas y de las estruc-
turas incorporadas” (Bourdieu, 1994: 44, traducción IF). En ese sentido, su 
función sería precisamente definir un punto intermedio para las oposiciones 
hasta aquí analizadas: esto es, entre subjetivismo y objetivismo, entre indivi-
duo y sociedad, o dicho con sus propios términos, entre estrategias y estruc-
turas. Bourdieu define el concepto de habitus de la siguiente manera: “[...] 
sistemas de disposiciones duraderas y traspasables, estructuras estructuradas 
predispuestas a funcionar como estructuras estructurantes, es decir, en tanto 
que principios generadores y organizadores de prácticas y representaciones 
que pueden estar objetivamente adaptados a sí mismos sin suponer la orien-
tación conciente a un fin [...]” (1994: 88, traducción IF). Así, aun cuando la 
sociología de Bourdieu se orienta empíricamente a la observación y descrip-
ción de estrategias, su propuesta analítica gira en torno a la noción de habitus, 
pues ésta permite vincular estrategias con estructuras. Tal como observa de 
Certeau, “este círculo avanza desde un modelo construido (las estructuras) a 
una realidad asumida (el habitus), y desde la última a una interpretación de 
los hechos observados (estrategias y coyunturas)” (1984: 59, traducción IF). 

En The genesis of concepts of habitus and field (1985), Bourdieu explica 
que la lectura de Erwin Panofsky —quien redescubre el concepto de habitus 
y lo introduce para explicar el efecto del pensamiento escolástico sobre la 
arquitectura— le habría otorgado la clave para elaborar una teoría socioló-



Ignacio Farías.  Adieu à Bourdieu? Asimetrías, límites y paradojas en la noción de habitus

15

gica contemporánea capaz de situarse más allá de las grandes dicotomías y 
antinomias; una teoría capaz de remarcar las capacidades creativas e inventi-
vas de los actores sociales, sin apelar para ello a un espíritu universal ni a una 
gramática generativa. En ese sentido, la noción de habitus le habría permitido 
distanciarse del paradigma estructuralista sin caer en una filosofía del sujeto 
o de la conciencia. Bourdieu confiesa: “Buscaba reaccionar ante el estructu-
ralista y su extraña filosofía de la acción [...] buscaba poner por delante las 
capacidades creativas, activas e inventivas del habitus y del actor” (1985: 13, 
traducción IF). 

En definitiva, habitus es el concepto clave utilizado por Bourdieu para 
hacerse cargo de la pregunta ¿qué es y cómo es posible lo social? A través de 
él, Bourdieu elabora una compleja teoría sobre la forma en que individuo y 
sociedad se interrelacionan; una teoría sobre las prácticas sociales que alega 
ser capaz de trascender tanto las limitaciones del objetivismo como las del 
subjetivismo. Profundizar en las definiciones y descripciones que da Bour-
dieu sobre este “punto medio” es de vital importancia para primero compren-
der y luego evaluar su propuesta teórica.  

Asimetrías: la prioridad del cuerpo 

En Meditaciones pascalianas, obra tardía que busca establecer las bases filo-
sóficas y ontológicas de la sociología de las prácticas, Bourdieu busca en la 
obra de Pascal un nuevo punto de partida para comprender la relación entre 
individuo y sociedad. De la obra Pensamientos, Bourdieu cita la siguiente fór-
mula: “[...] por el espacio, el universo me comprende y me absorbe como un 
punto; por el pensamiento, yo lo comprendo” (1999: 173). Pascal asocia esta 
doble relación entre individuo y sociedad a dos medium de inclusión distin-
tos: el espacio y el pensamiento. Esta es una distinción central que Bourdieu 
retoma y  reformula ligeramente al señalar que la relación entre individuo y 
sociedad tiene lugar a través del cuerpo y de la illusio: 

Lo que está comprendido en el mundo es un cuerpo para el cual hay un mundo, que 
está incluido en el mundo, pero de acuerdo con un modo de inclusión irreductible a 
la mera inclusión material y espacial. La illusio es una manera de estar en el mundo, 
de estar ocupado por el mundo, que hace que el agente pueda estar afectado por una 
cosa alejada, o incluso ausente, pero que forma parte del juego en el que está implicado 
(1999: 179). 

La illusio refiere entonces a la “comprensión práctica” del mundo, al “sen-
tido práctico”, al hecho de que el mundo aparezca inmediatamente dotado de 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 54, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

16

sentido. Tal comprensión práctica es caracterizada por Bourdieu como una 
forma de “adhesión [al mundo social] indiscutida, prerreflexiva, naive, nati-
va” (1994: 113, traducción IF), que vuelve innecesario un “acto intencional 
de desciframiento”. Es importante precisar que la illusio no es el fundamen-
to de un Dasein existencial. El mundo al que refiere Bourdieu es un mundo 
social, constituido históricamente en una serie de campos. La illusio designa 
una comprensión práctica de este mundo ya constituido, ya diferenciado. La 
construcción histórica del campo no es, sin embargo, objeto de la illusio. Ésta 
no se orienta a la historia, sino al presente. Posibilita un estar en un campo 
social mediante la aceptación irreflexiva y adhesión inmediata a su doxa par-
ticular. En ese sentido, la illusio es condición de posibilidad para el juego que 
tiene lugar en los campos, precisamente porque es anterior al interés y a las 
estrategias que se despliegan al interior de los campos: “La illusio no pertene-
ce al orden de los principios explícitos [...] Todos los que están implicados en 
el campo, partidarios de la ortodoxia o la heterodoxia, comparten la adhesión 
tácita a la misma doxa que posibilita su competencia y asigna a ésta su límite” 
(1999: 136).

Si bien en estos pasajes, así como en buena parte de las obras de Bour-
dieu, no se problematiza la inclusión del individuo a través del cuerpo, ésta 
es clave, pues, como veremos, constituye el fundamento de la incorporación 
de las estructuras sociales como estructuras de disposición generadoras de 
unas prácticas. Contra el prejuicio platónico, Bourdieu comprende el cuerpo 
no como un obstáculo para el conocimiento, sino como aquel que permite la 
inclusión material del individuo en la sociedad. Y esto constituiría una pro-
piedad biológica del cuerpo a la apertura al mundo, esto es, la susceptibilidad 
del cuerpo a los condicionamientos derivados de su exposición a las regula-
ridades materiales y culturales del mundo.1 En Le sens Pratique, Bourdieu 
introduce un concepto clave para dar cuenta de esta inclusión material, el de 
hexis. Distinta de esquemas de percepción, que se interponen entre individuo 
y sociedad, la hexis implica un trabajo directo sobre el cuerpo, basado en es-
quemas posturales que son solidarios de significaciones y valores sociales. 

Ahora bien, la doble relación entre individuo y sociedad, que Bourdieu 
destaca de la mano de Pascal y resume en el concepto de habitus, se basa en 
una solidaridad entre cuerpo y creencias. El sistema de disposiciones llamado 
habitus se funda, entonces, en dos elementos centrales: la hexis y la illusio 
(véase figura 1 al final de este documento).
1 Tal perspectiva encontraría serias resistencias si fuese enfrentada a investigaciones sobre el 
modo de conocer de los sistemas vivos (Maturana y Varela, 1990), o frente a investigaciones 
sobre biología evolutiva y sicología cognitiva (Fiske, 1992).



Ignacio Farías.  Adieu à Bourdieu? Asimetrías, límites y paradojas en la noción de habitus

17

Si bien en la sociología de Bourdieu no encontramos ni adiciones ni in-
teracciones, sino procesos relacionales que operan en el tiempo, la figura 1 
permite visualizar la inclusión material del individuo vía cuerpo y la com-
prensión práctica, vía esquemas mentales que funda el habitus. Ahora bien, 
por medio de esta doble referencia, el concepto de habitus reintroduce su-
brepticiamente, sin notarlo ni quererlo, las oposiciones y antinomias que el 
mismo Bourdieu critica y se propone superar. Se plantea entonces la pregun-
ta si acaso esta solidaridad entre cuerpos y creencias, estos “ajustes”, “coinci-
dencias”, “magia”, de las que habla Bourdieu, responden al “encuentro de dos 
historias”, o acaso ese encuentro responde a una asimetría en la relación entre 
cuerpo y creencias, hexis e illusio.

En los orígenes filosóficos de la noción de habitus pueden encontrarse 
los fundamentos de la asimetría y prioridad de la hexis sobre la illusio. Ela-
borado por Santo Tomás y la filosofía escolástica, el concepto de habitus sur-
ge como una traducción directa del griego hexis. Por ello, cuando François 
Héran (1987) analiza la propuesta de Bourdieu, se detiene primero a revisar 
minuciosamente la doble posición que la noción de hexis ocupa en el pensa-
miento de Aristóteles. Por una parte, la hexis —de la misma manera que la 
sustancia o la calidad— constituye una de las diez categorías aristotélicas a 
partir de las cuales se elaboran las proposiciones de tipo declarativo. El tipo 
de afirmación definida a partir de la categoría hexis se distinguiría de las otras 
por referir lo predicado al sujeto de una forma ni activa ni pasiva. En este 
caso, la predicación liga el verbo al sujeto de una forma “seudotransitiva” (“él 
está calzado”), relacionando así un estado actual a una acción pasada. Por 
otra parte, señala Héran, la noción de hexis constituye para Aristóteles una 
de las tres modalidades del comportamiento humano, mediando entre po-
tencia y acto. La hexis constituye en este sentido aquella operación capaz de 
transformar la potencia, la aptitud individual, en “una posesión individual 
susceptible de crecer o degradarse” (Héran, 1987: 399, traducción IF). 

Ambos usos del concepto de hexis en la obra de Aristóteles resultan per-
fectamente complementarios si se toma en consideración el hecho de que la 
lógica aristotélica es ante todo una lógica material, es decir, referida al ser. Esto 
nos indica dos cosas. Primero, la hexis como categoría refiere a la hexis como 
movimiento y, en ese sentido, en los dos usos que le da Aristóteles remite al 
cuerpo. Decir hexis corporal resulta entonces redundante. No puede referir 
ni a un esquema cognitivo ni lingüístico, pues el papel que juega el lenguaje 
en el pensamiento aristotélico tiene como función primordial la adecuación 
a lo real, al ser y al no ser. Esto lleva al segundo punto. En cuanto refieren al 
ser, las proposiciones categóricas son verdaderas toda vez que establecen re-



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 54, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

18

laciones de pertenencia reales entre un predicado y lo denotado por el sujeto. 
Tal como señala Héran, en el caso de la predicación de la hexis, el predicado 
no es referido al sujeto ni de una forma activa ni pasiva, sino por referencia a 
una acción pasada. Por lo mismo, el ser que es declarado en este tipo de pre-
dicaciones no es directamente accesible a la observación. Esto significa que 
el habitus, entendido como hexis, “por definición, no puede ser aprehendido 
más que a través de sus actualizaciones [...] La investigación sociológica [...] 
del acto, es decir, de las prácticas semejantes que pueden ser registradas por la 
objetivación estadística, histórica o etnográfica [...] no puede comenzar por 
la descripción del habitus” (Héran, 1987: 401, traducción IF).

Héran apunta con precisión a uno de los puntos ciegos de la teoría del 
habitus, pues el papel central que juega el cuerpo no es descrito ni histórica ni 
etnográficamente. En La Distinción, por ejemplo, donde diferentes habitus 
son con tanta sutileza clasificados y diferenciados, en ningún momento se 
analiza el proceso de formación de éstos. El cuerpo es tratado en esta inves-
tigación como un elemento más respecto al cual se diferencian las prácticas 
engendradas por distintos habitus, y no como el medio que permite la in-
corporación de éstos (Bourdieu, 2000a: 188-190). Así, la investigación so-
ciológica empírica desarrollada por Bourdieu se orienta a la observación del 
habitus como opus operatum, pasando por alto las formas de su incorporación 
y transformación. Por ello, es posible leer la obra de Bourdieu sin salir del 
círculo de mutua determinación entre habitus y prácticas, y sin preguntarse 
por las formas de producción social de distintos habitus. 

Un claro ejemplo de esto es la definición de clase social: “conjunto de 
agentes que se encuentran situados en unas condiciones de clase homogéneas 
que imponen unos condicionamientos homogéneos y producen unos siste-
mas de disposiciones homogéneas, apropiadas para engendrar unas prácticas 
semejantes, y que poseen un conjunto de propiedades comunes” (Bourdieu, 
2000a: 100). El punto ciego de esta definición es precisamente la cuestión 
de la incorporación de unos determinados habitus. Tal como señala Héran 
(1987), debe tenerse presente que quizá la principal problemática que en-
frenta el concepto de habitus radica en que —por definición— no es obser-
vable empíricamente. Bourdieu refiere vagamente a unas condiciones de cla-
se que imponen unos condicionamientos, pero cómo, dónde y cuándo tiene 
lugar esa incorporación son las preguntas no formuladas que hacen posible 
La Distinción.

El cuerpo juega entonces un papel central en la noción de habitus. A 
juicio de Bourdieu, la comprensión práctica que los individuos tienen del 
mundo social, aquello que en Le sens Pratique es denominado “creencia”, y 



Ignacio Farías.  Adieu à Bourdieu? Asimetrías, límites y paradojas en la noción de habitus

19

luego illusio, tiene como condición de posibilidad la capacidad natural del 
cuerpo de adquirir capacidades no naturales, esto es, de incorporar las estruc-
turas a las que está expuesto. Al respecto, Bourdieu señala explícitamente que 
esa inclusión “comprehensiva” de la sociedad por el individuo solo es posible 
“porque el cuerpo [...] ha estado expuesto largo tiempo (desde su origen) a sus 
regularidades” (1999: 180). Y en ese sentido, añade “la creencia práctica no es 
un estado del alma [...], sino, si se permite la expresión, un estado de cuerpo” 
(1994: 115). 

A fin de clarificar la mirada de Bourdieu sobre la relación entre cuerpo y 
sociedad, ella puede ser comparada con otras propuestas también de origen 
francés. La obra de Michel Foucault ofrece un buen contrapunto para preci-
sar los matices con los cuales se elabora la teoría del habitus. Especialmente 
en la obra tardía de Foucault,2 los cuerpos de los individuos juegan un papel 
central pues son el medium a través del cual saber, poder y subjetividad se 
constituyen mutuamente. La relación entre saber, poder y subjetividad, ad-
vierte Foucault, posibilita la dominación. Ésta, sin embargo, no se funda en 
la constitución de una conciencia invertida de la realidad, como en la concep-
ción marxista de la ideología, sino por medio de una acción sobre el cuerpo: 
“Este sometimiento no se obtiene por los únicos instrumentos ya sean de la 
violencia ya de la ideología; puede muy bien ser directo, físico, emplear la 
fuerza contra la fuerza, obrar sobre elementos materiales, y a pesar de todo 
esto no ser violento” (Foucault, 1997: 33). Como es bien sabido, Foucault 
comprende la idea de poder no como la capacidad de reprimir o prohibir, 
sino como una relación de fuerza. Esto significa pensar en el poder como una 
red que actúa a lo largo de toda la sociedad, formando conocimiento, produ-
ciendo discursos, vigilando y castigando, introyectando placer, etc. Foucault 
caracteriza la forma en que este poder opera como una microfísica, pues se 
trataría de una forma racionalizada de aplicación del poder sobre los cuerpos 
de los individuos: “las relaciones de poder operan sobre él [el cuerpo]: lo cer-

2 Investigaciones como Las palabras y las cosas (1968) o La arqueología del saber buscan 
comprender los regímenes de representación moderna desde una perspectiva genealógica, 
poniendo en evidencia la íntima relación existente entre verdad, poder y subjetividad. Tales 
regímenes de representaciones serían constitutivos de lo social, en la medida que crean la 
realidad de las entidades que nombran, definen los marcos en los que se encuadran las prác-
ticas de los agentes y constituyen discursivamente a los sujetos. Hasta aquí su obra puede ser 
caracterizada, sin demasiados titubeos, como de carácter posestructuralista. Lo que dificulta 
tal clasificación es, sin embargo, la introducción, especialmente a partir de Vigilar y castigar, 
de una dimensión estrictamente material de lo social, a saber, la de los cuerpos de individuos 
y poblaciones.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 54, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

20

can, lo doman, lo someten a suplicio, lo fuerzan a unos trabajos, lo obligan 
a unas ceremonias, exigen de él unos signos [...] el cuerpo está imbuido de 
relaciones de poder y de dominación y prendido en un sistema de sujeción” 
(1997: 32-33). 

Al igual que Bourdieu, Foucault se basa en una visión del cuerpo como 
un medio en el cual se inscribe lo social. El cuerpo sería una suerte de campo 
material inevitablemente expuesto al mundo social, y al que, de hecho, le re-
sulta completamente imposible sustraerse o distanciarse de la sociedad. Esta 
similitud central entre ambas perspectivas valida y hace más interesante la 
comparación entre ambos autores. De hecho, más allá de esta similitud, pue-
den establecerse claros contrapuntos en torno a las dos cuestiones centrales 
que se han venido mencionando a lo largo de esta segunda parte. 

El primer contrapunto queda expresado en la oposición resultado/
proceso. A juicio de Foucault, el vínculo entre individuo, población y socie-
dad está cruzado por relaciones de poder y su aplicación sobre los cuerpos. 
Las formaciones históricas soberanas, disciplinarias y gubernamentales que 
Foucault estudia difieren en la forma como saberes y técnicas que atraviesan 
y producen los cuerpos, pero en todas ellas el cuerpo constituye el espacio o 
medio material fundamental donde se aplica el poder. Y, lo que es más im-
portante, esta intervención material sobre los cuerpos es continua y ubicua. 
Por ello Foucault reclama para la arqueología del saber, primero, y para la ge-
nealogía del poder/saber, después, un cierto positivismo metodológico. Sus 
investigaciones no buscan dar cuenta de aquello que está detrás de la verdad y 
el poder, sino de estudiar las interrelaciones entre saberes, técnicas y cuerpos 
en su actualidad positiva. En la teoría del habitus, por el contrario, las estruc-
turas clasificatorias que permiten la comprensión práctica del mundo son 
“incorporadas” en un momento anterior al de la observación sociológica. Los 
cuerpos no se encuentran en una relación constante de sometimento, fuerza 
y poder, sino que han ya asimilado los esquemas prácticos correspondientes a 
una determinada posición social. Esa incorporación se situa en un momento 
previo y distinto al de las prácticas, las que aparecen en este marco teórico 
como consecuencias de esa incorporación. Volvemos entonces a la cuestión 
ya antes señalada. El habitus de los agentes es considerado aquí como un dato, 
como opus operatum, algo ya estructurado y definido. En ese sentido, mien-
tras la dominación se explica en Bourdieu como un encuentro “armónico” 
entre las prácticas individuales y las estructuras sociales, ésta constituye para 
Foucault una relación de fuerza momento a momento aplicada a los cuerpos. 
Así, mientras para Bourdieu la dominación es un resultado, para Foucault es 
un proceso.



Ignacio Farías.  Adieu à Bourdieu? Asimetrías, límites y paradojas en la noción de habitus

21

Un ejemplo de lo anterior es la noción de violencia simbólica. La lectura 
directa de Bourdieu deja poco espacio a la interpretación y demuestra que la 
incorporación material del habitus no es sólo temporalmente anterior, sino 
que fundamenta relaciones de dominación, cuya naturaleza es “sólo” simbó-
lica, en el sentido de que su eficacia está ya inscrita en la hexis:

La fuerza simbólica, como la de un discurso performativo y, en particular, una orden, 
es una forma de poder que se ejerce directamente sobre los cuerpos y de un modo que 
parece mágico, al margen de cualquier coerción física; pero la magia sólo funciona si 
se apoya en disposiciones previamente constituidas [...] Fruto de la incorporación de 
una estructura social, en forma de una disposición casi natural, a menudo con todas 
las apariencias de lo innato, el habitus es la vis insita, la energía potencial, la fuerza 
durmiente y el lugar de donde la violencia simbólica [...] deriva su misterios y eficacia 
(Bourdieu, 1999: 223).

El segundo contrapunto, ya anticipado, se sitúa en el tipo de investi-
gación social que tales perspectivas permiten. El programa epistemológico 
foucaultiano está basado en la técnica genealógica. La genealogía no busca la 
salida del círculo hermenéutico, su intento refiere a develar las estrategias de 
poder que, para ponerlo en estos términos, articulan el devenir histórico de 
las interpretaciones. La genealogía es posible en la medida que las huellas del 
“conflicto hermenéutico” pueden ser reconstituidas, precisamente en cuanto 
quedan grabadas en los cuerpos. Foucault afirma en este sentido: “Sobre el 
cuerpo se encuentra el estigma de los sucesos pasados [...] La genealogía [...] 
debe mostrar el cuerpo impregnado de historia, y a la historia como destruc-
tor del cuerpo” (citado por Hopenhayn, 1997: 35). Bourdieu, por su parte, 
piensa en la sociología como una forma de socioanálisis, y sitúa este concepto 
en continuidad con el de psicoanálisis. En La Distinción, por ejemplo, señala 
que “existen pocos casos en los que la sociología se parezca tanto a un psi-
coanálisis social como aquél en que se enfrenta a un objeto como el gusto” 
(2000a: 9). En sus Meditaciones pascalianas (1999) añade que el proceso de 
formación del habitus ocurre en un momento similar al descrito por Freud, 
cuando refiere al paso de una organización narcisista de la líbido a otro estado 
de orientación hacia el mundo y los otros. Así, la formación del habitus cons-
tituiría un proceso de transformación que tiene lugar en el seno de la familia y 
que se encontraría basado en la búsqueda de reconocimiento. Se trataría de la 
instauración en el individuo de una serie de disposiciones muy generales, no 
asociadas a ningún campo específico, pero que permitirían su socialización. 

Continuando este diálogo con el psicoanálisis, Bourdieu distingue entre 
la formación de la identidad sexual y social del niño. Mientras su identidad 
sexual se encontraría basada en la relación con el padre y la madre, su identi-



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 54, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

22

dad social se asociaría a la división sexual del trabajo. La imagen del mundo 
social se forma entonces en directa continuidad con el espacio doméstico y 
la oposición que en él se estructura entre masculinidad y feminidad. La re-
levancia de esta oposición sería tremendamente significativa, pues sería “el 
principio de división fundamental del mundo social y del mundo simbólico” 
(1994: 133, traducción IF). La comprensión práctica del mundo (la illusio) se 
origina así a partir del espacio familiar en un proceso que Bourdieu describe 
como “socialización de lo sexual y sexualización de lo social” (1999: 219).

La reflexión que el socioanálisis ofrece sobre el origen de una determina-
da configuración disposicional se basa en al análisis teórico de unas determi-
nadas configuraciones simbólicas. Si bien es cierto que tales análisis permi-
ten iluminar configuraciones que en muchas ocasiones resultan inalcanzables 
para la “empiria sociológica”, de ellos no se deduce tan fácilmente la defini-
ción de clases de individuos en virtud de un habitus común. Así, en términos 
estrictamente formales, el socioanálisis no se distancia significativamente de 
la astrología. Mientras esta última define una disposición vital y una trayec-
toria biográfica basándose en el ordenamiento planetario del sistema solar en 
el momento del nacimiento biológico del individuo, el socioanálisis define 
las disposiciones socioculturales de un individuo a partir del ordenamiento 
de las estructuras sociales en el momento de su nacimiento social. Volviendo 
al contrapunto anterior, es posible señalar que el problema de la inobserva-
bilidad del cuerpo es propio de la teoría de Bourdieu, pues en ella el habitus 
es observado como un resultado. En la medida que Foucault enfatiza en la 
idea de proceso —sometimiento constante del cuerpo— su teoría se salva de 
esta problemática, permitiéndole incluso tomar la historia del cuerpo como 
principal testigo de la historia social.

En definitiva, la doble referencia del habitus al cuerpo (hexis) y a los es-
quemas mentales (illusio) reintroduce en el concepto la oposición entre obje-
tivismo y subjetivismo que busca superar. Una vez reintroducida esa diferen-
cia, la teoría de Bourdieu se ve enfrentada a la misma problemática original: 
indicar un lado de la diferencia. La asimetría así establecida entre ambos polos 
se resuelve aquí a favor del cuerpo, pues éste constituiría el medio a través del 
cual el habitus se constituye. En ese sentido, el concepto de habitus no sólo re-
produce la oposición entre estructuras sociales y prácticas individuales, sino 
que además le atribuye prioridad a las primeras sobre las segundas; pues las 
prácticas sociales resultarían variaciones dentro de las posibilidades estruc-
turales del habitus, y porque la apertura corporal del individuo a la sociedad 
implica una inapelable incorporación de las estructuras sociales respecto a las 
cuales no hay acción simbólica o crítica que pueda revertirlas. 



Ignacio Farías.  Adieu à Bourdieu? Asimetrías, límites y paradojas en la noción de habitus

23

 Ahora bien, que se observe una relación asimétrica entre hexis e illusio no 
implica que la teoría desarrollada por Bourdieu falle en su intento de superar 
la oposición entre individuo y sociedad, por suponer una anterioridad lógica 
y ontológica del individuo. Falla precisamente por lo contrario, por priori-
zar la sociedad al individuo, la estructura a la acción. El mismo Bourdieu en 
Genesis and structure of the religious field señala que “si uno toma en serio las 
hipótesis durkheimnianas del origen social de los esquemas de pensamiento, 
percepción, apreciación y acción, y el hecho irrevocable de las divisiones de 
clase, necesariamente se llega a la hipótesis de que existe una correspondencia 
entre las estructuras sociales (estrictamente hablando estructuras de poder) y 
las estructuras mentales” (citado por Swartz, 1997: 48, traducción IF). Bour-
dieu, por lo que hemos visto, se toma en serio tal hipótesis y la complementa 
atribuyéndole al cuerpo el rol de garante de la prioridad lógica y ontológica 
de las estructuras sociales sobre las prácticas. 

Límites: creatividad y evolución

Un habitus que se incorpora en un momento por definición anterior dificulta 
la elaboración de una teoría que permita explicar la creatividad de las prác-
ticas individuales y, por extensión, el cambio social y la evolución histórica. 
De hecho, la asimétrica prioridad atribuida a la incorporación de estructuras 
lleva al propio Bourdieu a afirmar que las creencias corporales, las pulsiones 
y pasiones del cuerpo no pueden ser significativamente alteradas por la ac-
ción simbólica, sino únicamente por la transformación de las condiciones 
materiales de determinación del cuerpo (1999: 237). En ese sentido, la creen-
cia práctica, la illusio, es reducida al cuerpo, lo que se manifestaría tanto en 
la génesis como en la historia del habitus. En ese sentido, cuando Bourdieu 
señala “[...] hay que plantear que los agentes sociales están dotados de habi-
tus, incorporados a los cuerpos a través de la experiencia acumulada” (1999: 
183), esa “experiencia acumulada” de la que habla, involucra sólo la historia 
de fuerzas materiales —y no simbólicas!— que operan sobre el cuerpo. Se 
trata, en ese sentido, de una historia de interiorización de estructuras sociales, 
no de una historia en la que sean posibles nuevas experiencias o respuestas 
“no adaptadas” al mundo. 

Al respecto Bourdieu señala que “las disposiciones están sometidas a una 
especie de revisión permanente, pero que nunca es radical, porque se lleva a 
cabo a partir de las premisas instituidas en el estado anterior” (1999: 211). 
En ese sentido, en cuanto sistema de disposiciones hacia la práctica, el ha-



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 54, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

24

bitus se caracterizaría por estar determinado estructuralmente. Siguiendo la 
definición de determinación estructural de Humberto Maturana y Francisco 
Varela (1990), se puede decir entonces que en la estructura del habitus estaría 
definido todo lo que puede pasar con el individuo, esto es, todas las prácticas 
posibles. El entorno —los campos, el medio social— sólo gatillaría cambios 
prefigurados como posibilidades en la estructura. ¿Qué queda entonces, se 
debe preguntar, de las capacidades creativas de los individuos imbuidos de 
habitus? 

El panorama ofrecido por Bourdieu no es muy alentador. El análisis 
que el propio Bourdieu hace de la obra de Panofsky, el famoso Postface de 
1967, ratifica lo anterior, aun cuando Bourdieu (1985) refiera a este artícu-
lo como el momento que le habría permitido quebrar definitivamente con 
el estructuralismo para poner el acento en las capacidades inventivas de los 
agentes. De hecho, la lectura detallada de este artículo provoca una muy dis-
tinta impresión. Allí, Bourdieu insiste en la idea de que los agentes sociales 
estarían dotados “de esquemas inconscientes (o profundamente enterrados) 
que constituyen su cultura o mejor su habitus” (1967: 148, traducción IF). Y 
define cultura como:

Un conjunto de esquemas fundamentales, previamente asimilados, a partir de los cua-
les se engendran, según un arte de invención análogo a aquel de la escritura musical, 
una infinidad de esquemas particulares [...] Este habitus podría ser definido [...] como 
sistema de esquemas interiorizados que permite engendrar todos los pensamientos, las 
percepciones y las acciones características de una cultura (1967: 152, traducción IF). 

Parece necesario preguntar entonces cómo, cuándo y dónde tendría lu-
gar esa “previa asimilación” de los esquemas fundamentales de una cultura. 
Según el análisis aquí presentado, el cuerpo operaría como el medio de esa 
incorporación (cómo), el espacio doméstico como el lugar de esa incorpora-
ción (dónde) y la infancia como el momento de esta incorporación (cuándo). 
Se trata nuevamente de la observación del habitus como opus operatum deter-
minado estructuralmente. Con ello, se plantea el problema de la creatividad 
de las prácticas sociales, esto es, de las capacidades inventivas de los agentes. 
La metáfora de la escritura musical no resulta del todo afortunada, pues de la 
misma manera que la creatividad musical no cambia las reglas de la escritura 
musical, la teoría del habitus no contempla la posibilidad de una acción crea-
tiva capaz de cambiar las propias estructuras del habitus. Precisamente lo va-
lorado por Bourdieu en el trabajo de Panofsky es que haya encontrado “bajo 
el habitus escolástico el principio [...] de una evolución en apariencia errática 
y en realidad obstinadamente coherente’” (1967: 159, traducción IF). 



Ignacio Farías.  Adieu à Bourdieu? Asimetrías, límites y paradojas en la noción de habitus

25

En las últimas páginas del Postface, Bourdieu señala que el habitus parti-
cular del creador sería el principal factor que explicaría el cambio histórico. 
El habitus del creador constituiría una nueva y singular síntesis de su socie-
dad y época: “De hecho, para tomar razón de esta creación de esquemas crea-
dores, se debe tratar el habitus singular del creador como tal, es decir, como 
principio de unificación y de explicación de este conjunto de conductas, en 
apariencia dispares, que forman una única existencia” (1967: 164, traducción 
IF). En ese sentido, el habitus del “creador” estaría definido en una relación 
de continuidad y cambio con las estructuras sociales del presente. Según 
Bourdieu, esto impone nuevas exigencias para la investigación sociológica, 
la que debería hacerse cargo de este principio individual del cambio social. 
Una aproximación sistemática al trabajo biográfico sería necesaria para dar 
cuenta de las configuraciones singulares del habitus del creador. Investigar 
habitus, insiste Bourdieu, permite deslizarse por un terreno intermedio entre 
individuo y colectividad, de manera tal que la explicación del cambio social 
no recaiga ni en explicaciones objetivistas ni subjetivistas.

Sin negar la importancia que la investigación biográfica pueda tener para 
la sociología, es preciso cuestionar la plausibilidad de explicaciones sobre los 
cambios estructurales y semánticos de la sociedad basados en investigacio-
nes casuísticas enfocadas en los habitus singulares de ciertos individuos crea-
dores. Si bien Bourdieu señala la importancia de considerar “otras fuerzas 
formativas de hábitos”, éstas no son especificadas. Las fuerzas que Bourdieu 
menciona en este artículo para explicar el surgimiento de la arquitectura gó-
tica no resultan tampoco demasiado inspiradoras: “[...] así, por ejemplo, pa-
rece indiscutible que con el movimiento de urbanización [...] la necesidad 
de iglesias más grandes no habría podido más que reforzarse” (1967: 166, 
traducción IF). 

La pregunta por el devenir histórico de la sociedad debe distinguirse 
con claridad de la cuestión de la reproducción de la sociedad. El concepto 
de habitus y el socioanálisis tienen como principal función explicar cómo es 
posible la reproducción intergeneracional de un sistema social jerarquizado 
por estratos sin resistencia ni reconocimiento del mismo por sus miembros. 
En ese sentido, no sorprende que una teoría estructurada en torno a esta idea 
enfrente problemas a la hora de explicar la cuestión del cambio histórico de 
las formas sociales. La prueba más evidente de esta cuestión es la inexistencia 
en la obra de Bourdieu de un tratamiento sistemático del proceso de adveni-
miento de la sociedad moderna. 

Como es bien sabido, las investigaciones empíricas desarrolladas por 
Bourdieu se centraron fundamentalmente en dos sociedades nacionales: 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 54, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

26

Algeria y Francia. A partir de estos casos, Bourdieu observa que el nivel de 
alfabetización constituye la principal diferencia entre sociedades modernas 
y premodernas, pues la habilidad de leer y escribir —y la presencia o  ausen-
cia de libros— sería clave a la hora de definir las formas de reproducción 
social (Reed-Danahay, 1995). La alfabetización permitiría a la sociedad la 
acumulación objetivada de la cultura a través de la codificación textual; ele-
mento clave que permitiría que el poder resida cada vez más en unos campos 
e instituciones altamente impersonales. Las sociedades no alfabetizadas se 
caracterizarían más bien por una primacía de relaciones personales de po-
der, constituyéndose así en “universos sociales en los cuales las relaciones de 
dominaciones son hechas y deshechas en y a través de las interacciones entre 
personas” (citado por Reed-Danahay, 1995: 74, traducción IF). Comparan-
do los casos francés y algerino, Bourdieu propone una descripción de formas 
modernas y premodernas de la reproducción social y cultural de estructuras 
sociales —descripción ampliamente criticada por su mirada occidentalista 
(Herzfeld, 1987; Reed-Danahay, 1995), pero en ningún momento llega a 
elaborar una teoría del proceso de transición y advenimiento histórico de la 
modernidad. 

La tesis de Bourdieu que más se aproxima a una teoría de la evolución 
social refiere al proceso de diferenciación y autonomización de los campos 
sociales. A su juicio, el proceso de modernización encontraría aquí su princi-
pal eje. Como se sabe, los campos constituyen espacios sociales donde tienen 
lugar las prácticas de los agentes y definen así “sedes de la coexistencia de las 
posiciones sociales”. Se caracterizarían, además, por contar con una “estruc-
tura de relaciones objetivas [...] que determina la forma que pueden tomar 
las interacciones y la representación que de ellas pueden tener aquellos que 
se encuentran en dicho espacio o estructura” (Bourdieu, 2000b: 46). Con el 
advenimiento de la modernidad, se observaría un creciente proceso de dife-
renciación de los campos sociales, que habría dado pie a “[...] una verdadera 
revolución simbólica mediante la cual las sociedades europeas han consegui-
do superar poco a poco la negación de lo económico sobre la cual se fun-
damentaban las sociedades precapitalistas y reconocer explícitamente a las 
acciones económicas” (Bourdieu, 1999: 33).

Ahora bien, en la medida que cada campo social, como arena de compe-
tición autónoma, se estructura en torno a un tipo específico de capital, éstos 
se constituyen en términos crecientemente autorreferenciales y validan for-
mas singulares de conocimiento del mundo. Tales formas de conocimiento 
no sólo se expresarían en la emergencia de un eidos acorde con la lógica del 
campo, sino también en la aceptación “implícita” de un ethos particular, esto 



Ignacio Farías.  Adieu à Bourdieu? Asimetrías, límites y paradojas en la noción de habitus

27

es, de un modo de ser acorde con unas creencias prerreflexivas.3 En ese senti-
do, una característica específica de la modernidad sería la inexistencia de un 
tipo de racionalidad general a la cual se subordinen las racionalidades de los 
distintos campos. Sin embargo, la modernidad presentaría una homología es-
tructural entre los distintos campos, los cuales se organizarían siguiendo una 
misma lógica: “Todos los campos especializados tienden a organizarse según 
la misma lógica, es decir, según el volumen de capital específico poseído, y las 
oposiciones que tienden a establecerse en cada caso entre los más ricos y los 
menos ricos en capital específico [...] son homólogas entre sí [...]” (Bourdieu, 
1999: 230). 

El problema que enfrenta entonces la teoría de los campos es que no des-
cribe históricamente el proceso de su diferenciación. De hecho, el concepto 
ni siquiera se utiliza cuando se trata de describir la forma de estructuración de 
las sociedades tradicionales. David Swartz (1997) subraya además las dificul-
tades de extrapolar algunos conceptos de la teoría de Bourdieu —como los 
de capital en sus distintas variantes— a sociedades no estructuradas en torno 
al mercado. Esto no sólo implica cuestionar la aplicabilidad de estas nocio-
nes a formaciones sociales precapitalistas, sino también su relevancia en otros 
contextos societales marcados por sistemas de Estado de bienestar, socialis-
mos reales o nuevas estructuras regionales (Swartz, 1997). En este sentido, la 
teoría de Bourdieu encuentra sus límites en un tipo muy específico de socie-
dad: la sociedad nacional estructurada en torno a un estado democrático y a 
una economía capitalista.

Paradojas: “soluciones” y alternativas

Más allá de las asimetrías y límites del concepto de habitus discutidas en este 
artículo, se configura aquí una problemática que sobrepasa con creces la obra 
Bourdieu y que se asienta en el centro de gran parte de las teorías sociológicas 
del siglo XX. Ésta refiere a los principios lógicos binarios a partir de los cuales 
se ha construido una buena parte de las grandes teorías sociológicas: “socie-
dad/individuo”, “estructuras/prácticas”, “objetivismo/subjetivismo”.

En ese contexto, lo que el caso de Bourdieu enseña es que la búsqueda 
de “soluciones” a las paradojas derivadas de una lógica bivalente no hace sino 
reproducir los principios básicos de la lógica de dos valores. En ese sentido, 

3 Bourdieu (1997: 132) señala: “A cada campo le corresponde un punto de vista fundamen-
tal sobre el mundo que crea su propio objeto y que haya en su propio seno los principios de 
comprensión y explicación convenientes a ese objeto”.



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 54, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

28

la crítica final que hace Héran no es del todo correcta. Héran observa, cierta-
mente con razón, que el concepto de habitus pertenece a una clase de concep-
tos de larga tradición filosófica que cumplen una función de mediación entre 
lo subjetivo y lo objetivo. Uno de éstos es el concepto kantiano de “esquema”. 
El esquema, y particularmente los esquemas derivados de un juicio sintético a 
priori, constituyen una forma de representación intermedia que media entre 
sujeto y objeto. Ahora bien, en la medida que tales esquemas se constituyen 
en un momento sintético anterior a la experiencia, privilegian la posición del 
sujeto en la construcción de un conocimiento objetivo. Así, el riesgo que se 
deriva de la propuesta kantiana es precisamente suponer un tipo trascenden-
tal de sujeto. A juicio de Herán, el peligro que conllevaría el concepto de 
habitus no sería su trascendentalización, pero sí su ontologización, esto es, ser 
considerado como una “invariante antropológica” anterior al estudio propia-
mente sociológico. Éste, sin embargo, no parece ser el caso. Como hemos vis-
to, Bourdieu evita la ontologización del concepto de habitus introduciendo 
la oposición original, individuo/sociedad al interior del propio concepto. El 
habitus se salva así de ser ontologizado, pero su capacidad para operar como 
mediador entre individuo y sociedad queda limitada, pues la idea de un cuer-
po completamente abierto a la determinación social implica priorizar en la 
determinación social del agente, limitando su creatividad práctica. En defini-
tiva, proponer un término medio no parece ser la solución para ir más allá de 
las paradojas que encierra la lógica de dos valores, pues si bien tales soluciones 
matizan las oposiciones bivalentes, no cuestionan sus fundamentos. 

Aunque éste no es el lugar para desarrollar una alternativa, por lo me-
nos es necesario hacer una breve referencia a ciertos desarrollos teóricos con-
temporáneos que proponen nuevas formas de lidiar con tales paradojas, o 
mejor dicho, estrategias para no lidiar con ellas, para esquivarlas, burlarlas, 
socavarlas. Me refiero, por una parte, a la teoría de la comunicación desa-
rrollada por Niklas Luhmann en el marco de su teoría de sistema social y, 
por otra, al estudio de las asociaciones propuesto por Bruno Latour, en el 
marco de la teoría del actor-red desarrollada también por Michel Callon y 
John Law. A pesar de sus profundas diferencias, estas sociologías contempo-
ráneas comparten al menos dos importantes estrategias teóricas para evitar 
—sin intentar resolver—las paradojas derivadas de la oposición entre actor 
y estructura, individuos y sociedad. La primera de estas estrategias radica en 
el descentramiento radical de la figura del actor humano y el desarrollo de 
una sociología poshumana. La segunda estrategia, que se sigue de la prime-
ra, consiste en comprender lo social como constituido por conexiones entre 
elementos, los cuales son entendidos como efectos de dichas relaciones. Estas 



Ignacio Farías.  Adieu à Bourdieu? Asimetrías, límites y paradojas en la noción de habitus

29

dos sociologías poshumanas de la conexión, por llamarlas de alguna forma, 
que se han desarrollado en los últimos 30 años sobre la base de estos dos prin-
cipios representan, a mi juicio, un paradigma sociológico alternativo a aquel 
representado por Bourdieu. 

En su obra magna La Sociedad de la Sociedad (2007), Luhmann propo-
ne y desarrolla cinco teorías para la sociología: teoría de sistemas sociales, 
teoría de la comunicación, teoría de la evolución, teoría de la diferenciación 
y teoría de la autodescripción. Es por medio de la teoría de la comunicación 
como Luhmann intenta hacerse cargo de las paradojas y antinomia de la tra-
dición sociológica. El concepto de comunicación, sin embargo, se ubica en 
un espacio intermedio entre acción y estructura, entre individuo y sociedad, 
propone poner en el centro de la sociología procesos comunicativos que no 
se pueden reducir ni a estructura ni a acción. En ese sentido, la estrategia teó-
rica luhmanniana no se orienta a la mediación conceptual, característica de 
las nociones de habitus o esquema, sino a la figura del tercero excluido en la 
lógica binaria. En ese sentido, la comunicación constituye un otro, pero cuyo 
papel es constitutivo y constituyente. Los procesos comunicativos pueden ser 
descritos, por una parte, como procesos consistentes de acciones individuales 
y, por otra, como guiados por estructuras comunicativas (códigos, programas, 
esquemas de atribución, etc.). Sin embargo, éstas son sólo autodescripciones 
societales ciertamente necesarias pero incorrectas como descripciones socio-
lógicas, pues la comunicación como proceso social no depende de acciones 
individuales ni se organiza estructuralmente. La comunicación constituye 
más bien un proceso emergente, no linear, cuyos elementos fundamentales 
son eventos de enlace comunicativos en los que se sintetizan tres selecciones 
independientes: la selección de una información, la selección de un medio de 
expresión y la selección de una comprensión. La síntesis de la tres constituye 
una comunicación, un evento de enlace singular e irreducible a acciones indi-
viduales o estructuras subyacentes. 

Las consecuencias teóricas de lo anterior son múltiples, pero es preciso 
destacar dos de ellas. La primera se deriva del rechazo del modelo emisor-
mensaje-receptor y consiste en concebir a los seres humanos como parte 
del entorno de la sociedad. De la misma manera que objetos, tecnologías y 
entidades naturales, los seres humanos se encuentran acoplados al flujo de 
la comunicación, esto es, acoplados a la sociedad, pero no en su interior. A 
diferencia de otras entidades no-humanas, el acoplamiento entre individuos 
y sociedad se fundamenta en la capacidad de ambos para procesar sentido. 
Las formas con que humanos y sociedad procesan sentido son, sin embargo, 
mutuamente irreductibles; pues mientras humanos operan en el medio del 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 54, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

30

pensamiento, la sociedad lo hace en el medio de la comunicación. En estricto 
rigor, no son los seres humanos los que comunican, sino es la comunicación 
como proceso emergente y autorreferente la que lo hace. Ahora bien, este 
descentramiento radical de la figura del individuo y del sujeto no implica 
restarle importancia. Por el contrario, al sacar a los seres humanos de la so-
ciedad, Luhmann no hace sino donarles grados de libertad insospechados. Y 
aun cuando existan buenas razones para poner en cuestión el carácter prote-
gido de tales espacios subjetivos que Luhmann supone, tales razones no hi-
potecan el giro radical que caracteriza a la sociología de Luhmann: proponer 
un punto de partida poshumano para la descripción de la sociedad. Con ello, 
y ésta es la segunda consecuencia por destacar, Luhmann descubre procesos 
de diferenciación que no involucran directamente a seres humanos, sino for-
mas abstractas de procesar la complejidad de lo social (Farías y Ossandón, 
en prensa). Sin negar la presencia de otras formas de diferenciación social 
asociadas eventualmente a algo así como un habitus, la teoría de la diferen-
ciación funcional pone en evidencia que los procesos que dan forma a la so-
ciedad contemporánea no pueden reducirse al tipo de problemáticas tratadas 
en la sociología de Bourdieu. 

Un segundo tipo de sociología poshumana de la conexión es la llama-
da teoría del actor-red (ANT), la que emergió con fuerza en el campo de 
los estudios de ciencia y tecnología durante los años ochenta de la mano de 
Bruno Latour, Michel Callon y John Law. La noción de “actor-red” no debe 
confundirse con una variante de la oposición individuo/sociedad o acción/
estructura. Esta noción busca más bien capturar una definición alternativa de 
los objetos de estudio de la sociología como unidades ontológicamente múl-
tiples. Tal definición sugiere que todo “actor-red” está compuesto por una 
multiplicidad de entidades heterogéneas, tanto humanas como no-humanas, 
que se encuentran asociadas de manera tal que éstas actuan colectivamente. 
La noción de “actor-red” hace entonces una doble afirmación: todo actor es 
múltiple, se encuentra constituido por una red de elementos heterogéneos, 
y toda red de elementos heterogéneos produce formas colectivas de acción. 
En la medida que la noción de actor-red designa una unidad múltiple, ésta 
contribuye a un descentramiento radical de la figura de los seres humanos en 
la constitución de lo social. Los seres humanos forman parte de actor-redes 
heterogéneas compuestas también entidades no-humanas, que se encuentran 
simetricamente involucradas en la determinación de las capacidades de ac-
ción colectiva. Con ello, no sólo se esquiva la oposición acción/estructura, 
sino también se socava la habitual vinculación de la acción a una escala micro 
y de la estructura a una escala macro. Desde la perspectiva de la teoría del 



Ignacio Farías.  Adieu à Bourdieu? Asimetrías, límites y paradojas en la noción de habitus

31

actor-red no es posible distinguir niveles escalares de lo social, pues el ca-
rácter micro o macro de procesos y fenómenos depende de la extensión de 
los “actor-redes” involucradas. Es en este sentido que la teoría del actor-red 
propone mantener lo social plano. 

Lo social queda definido como los procesos de asociación (Latour, 
2008), también llamados de traducción (Callon, 1986) o de apego (Hen-
nion, 2007), que constituyen a tales actor-redes. Más allá de las sutiles dife-
rencias teóricas inscritas en estos conceptos, lo importante es que lo social es 
el proceso de conexión entre entidades heterogéneas, tanto humanas como 
no-humanas, pero en ningún caso sociales en sí mismas. “Lo social no es un 
tipo de cosa visible o que deba ser postulada. Es visible solo por los trazos que 
deja [...] cuando se está produciendo una nueva asociación entre elementos 
que en sí mismos no son ‘sociales’ en ningún sentido”, escribe Latour (2008: 
23) en un lenguaje que nos puede recordar al luhmanniano, aunque con ello 
siente las bases para una sociología radicalmente distinta. ANT no es una 
sociología del enlace entre comunicaciones, sino de la asociación entre dis-
tintos tipos de entidades (objetos, textos, intenciones, comunicaciones, hu-
manos, no-humanos, etc.) que investiga cómo estos elementos se asocian e 
interactúan formando una actor-red. En ese sentido, ANT investiga un tipo 
de conexiones distinto, que no producen derivas o procesos comunicativos, 
sino ecologías de entidades humanas y no-humanas. Evidentemente, esta so-
ciología no niega la existencia de algo así como un habitus, pero al igual que la 
sociología de Luhmann, la teoría del actor-red deja en evidencia que la socio-
logía de Bourdieu está lejos de sentar las bases para una teoría general capaz 
de dar cuenta de la heterogeneidad sociomaterial y sociotécnica de lo social.

El objetivo de este artículo ha sido poner en evidencia las asimetrías, lí-
mites y paradojas subyacentes a la noción de habitus propuesta por Bourdieu, 
con el objetivo de resolver las grandes antinomias subyacentes a la teoría so-
ciológica. En estas páginas se ha intentado demostrar tres puntos críticos. 
Primero, que la noción de habitus no sólo reproduce la oposición acción/
estructura, sino que también atribuye prioridad a los procesos de incorpora-
ción de estructuras sociales por sobre la capacidades creativas de los agentes. 
Segundo, que como consecuencia de lo anterior la sociología desarrollada 
por Bourdieu carece de las herramientas teóricas y analíticas para explicar el 
cambio social y el devenir histórico, y queda limitada a una sociología de la 
reproducción social. Tercero, que esta sociología carece de herramientas para 
pensar lo social y la sociedad contemporánea más allá de la oposición acción/
estructura, y queda por lo tanto incapacitada de siquiera vislumbrar los tipos 
de objetos y procesos que las nuevas sociologías poshumanas de la conexión 



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 54, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

32

describen y analizan. De lo que se trata es de comprender que las fortalezas 
de la sociología de Bourdieu no están en sus aportes a la teoría social en ge-
neral, sino más bien en sus análisis empíricos y propuestas conceptuales para 
comprender cuestiones de estatus, distinción social y clases. Tales cuestiones, 
importantes ciertamente, constituyen, sin embargo, una temática puntual y 
altamente específica, cuyos límites distan de coincidir tanto con el espacio de 
la sociología como con el espacio de la sociedad. En consecuencia, uno de los 
mayores desafíos de la teoría sociológica contemporánea radica en la articu-
lación de estas nuevas teorías poshumanas de la conexión, las que también en 
América Latina ganan cada vez más atención y adeptos, con la sociología de 
Bourdieu (Ramos, 2008, en prensa). Sin embargo, antes de embarcarnos en 
tal tarea, se hace más necesaria y urgente la revisión crítica de la sociología de 
Bourdieu, a fin de comprender con precisión los límites y obstáculos episte-
mológicos que esta sociología trae consigo. Ese ha sido el objetivo central de 
este artículo, crítico, pero necesario.

Bibliografía 

Bourdieu, Pierre (1967), “Postface à E. Panofsky”, en Panofsky, Edward, Architecture gothique 
et pensée scolastique, París: Les Editions de la Minuit. 

Bourdieu, Pierre (1985), “The genesis of the concepts of Habitus and of Field”, en  
Sociocriticism, vol. 2.

Bourdieu, Pierre (1990), The Logic of Practice, Standford: Standford University Press.
Bourdieu, Pierre (1994), Le sens Pratique, París: Les Editions de Minuit.
Bourdieu, Pierre (1999), Meditaciones Pascalianas, Barcelona: Anagrama.
Bourdieu, Pierre (2000a), La Distinción, Madrid: Taurus.
Bourdieu, Pierre (2000b), “Una interpretación de la teoría de la religión según Max Weber”, 

en Bourdieu, Pierre, Intelectuales, política y poder, Buenos Aires: Eudeba.
Callon, Michel (1986), “Some elements of a sociology of translation: Domestication of the 

scallops and the fishermen of St-Brieuc Bay”, en Law, John, Power, Action, and Belief: A 
New Sociology of Knowledge?, London: Routledge and Kegan Paul.

De Certeau, Michel (1984), The Practice of Everyday Life, Berkeley, London: University of 
California Press.

Farías, Ignacio y José Ossandón (en prensa), “¿Luhmann para qué?”, en Farías, Ignacio y José 
Ossandón, Comunicaciones, semánticas y redes: Usos y desviaciones de la sociología de 
Niklas Luhmann, México, DF: Universidad Iberoamericana.

Fiske, Alan (1992), “The Four Elementary Forms of Sociality: Framework for a Unified 
Theory of Social Relations”, en Psychological Review, vol. 99. 

Foucault, Michel (1968), Las palabras y las cosas, Buenos Aires, México, DF: Siglo XXI.



Ignacio Farías.  Adieu à Bourdieu? Asimetrías, límites y paradojas en la noción de habitus

33

Foucault, Michel (1970), La arqueología del saber, Buenos Aires, México, DF: Siglo XXI.
Foucault, Michel (1997), Vigilar y Castigar, México: Fondo de Cultura Económica. 
Hennion, Antoine (2007), “Those Things That Hold Us Together: Taste and Sociology”, en 

Cultural Sociology, vol. 1.
Héran, François (1987), “La seconde nature de l’habitus. Tradition philosophique et sens 

commun dans le langage sociologique”, en Revue française de sociologie, vol. XXVIII.
Herzfeld, Michael (1987), Anthropology through the looking-glass. Critical Ethnography in 

the margins of Europe, Cambridge: Cambridge University Press.
Hopenhayn, Martín (1997), Después del nihilismo, Santiago de Chile: Andrés Bello.
Latour, Bruno (2008), Reensamblar lo social. Una introducción a la teoría del actor-red, 

Buenos Aires: Manantial.
Luhmann, Niklas (2007), La Sociedad de la Sociedad, México, DF: Herder.
Maturana, Humberto y Francisco Varela (1990), El árbol del conocimiento. Las bases biológicas 

del conocimiento humano, Santiago de Chile: Debate.
Reed-Danahay, Deborah (1995), “The Kabyle and the french: Occidentalism in Bourdieu´s 

Theory of Practice”, en Carrier, James [comp.], Occidentalism. Images of the West, 
Oxford: Oxford University Press. 

Ramos, Claudio (2008), “¿Sistema, campo de lucha o red de traducciones y asociaciones? 
Tres modelos para investigar la ciencia social y un intento de integración”, en Persona y 
Sociedad, vol. XXIII, núm. 2.

Ramos, Claudio (en prensa), “Abriendo la caja negra del entorno acoplado del sistema de 
la ciencia”, en Farías, Ignacio y José Ossandón, Comunicaciones, semánticas y redes: 
Usos y desviaciones de la sociología de Niklas Luhmann, México, DF: Universidad 
Iberoamericana.

Swartz, David (1997), Culture and Power. The sociology of Pierre Bourdieu, Chicago: 
University of Chicago Press.

Anexo

Figura 1



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, núm. 54, 2010, Universidad Autónoma del Estado de México

34

Ignacio Farías. Sociólogo y Dr. en Antropología Europea de la Universi-
dad Humboldt de Berlín. Investigador del Centro de Investigación Social 
de Berlín (WZB) e investigador asociado del Instituto de Ciencias Sociales 
(ICSO) de la Universidad Diego Portales en Chile. ���������������������Publicaciones recien-
tes: como compilador junto con Thomas Bender, Urban Assemblages. How 
Actor-Network Theory Changes Urban Studies, London, New York [autor de 
introducción, capítulo de libros y tres entrevistas] (2009); “Intimidad cul-
tural en espacios de consumo: el Mall Plaza Vespucio y la imposibilidad de 
una cultura pública”, en SCL. Espacios, Prácticas y Cultura Urbana, Santiago 
de Chile (2009); en coautoría con Mirja Busch y José Ossandón, “Buses 
turísticos en Santiago: sociología, representación y ciudad”, en Revista 180, 
vol. 23 (2009).

Recepción: 14 de diciembre de 2009.
Aprobación: 26 de abril de 2010.


