CONVERGENCIA

Revista de Ciencias Sociales

Adien a Bourdien? Asimetrias, limites y paradojas
en la nocién de habitus

Ignacio Farias

Centro de Investigacion Social de Berlin, Alemania / farias@wzb.en

Abstract: Pierre Bourdieu’s work aims explicitly at overcoming the main dichotomies of
social sciences, such as objetivism/subjetivism and individual/society. Nevertheless, the
central concept that would enable this rupture, the habitus, undergoes certain asymmetries,
which end up reproducing such dichotomies. This becomes evident in the difference between
hexis and illusio and in the understanding of hexis as the structuring medium of habitus. As
a consequence of this, the theory of habitus exhibit certain limits, such as the incapability
to explain the historical change and the transition to modernity. Thus, Bourdieu’s sociology
demonstrates that attempts at ‘solving’ the paradoxes deriving from a two-valued logic can’t
but reproduce its dichotomies and antinomies. An alternative to this cu#/-de-sac can be found
in both, social systems theory and actor-network theory, which make evident that social
theory is not coterminous with the problem of the relationship between individual and
society or between agency and structure.

Key words: Bourdieu, habitus, hexis, asymmetries, paradoxes.

Resumen: La obra de Pierre Bourdieu tiene como pretensién explicita superar las
principales dicotomias de las ciencias sociales: objetivismo/subjetivismo ¢ individuo/
sociedad. Sin embargo, el concepto central que permitirfa ese quiebre, el habitus, padece de
ciertas asimetrias, que en ultimo término reproducen tales dicotomias. Esto se observa en la
diferencia entre hexis ¢ illusio y en la comprensién de la bexis como medio estructurante del
habitus. Como resultado de lo anterior, la teoria del habitus choca con ciertos limites, tales
como la incapacidad de explicar el cambio histdrico y el transito a la modernidad. De esta
forma, la sociologia bourdicuana demuestra que la bisqueda de ‘soluciones’ a las paradojas
derivadas de una légica bivalente no hace sino reproducir sus dicotomfas y antinomias. Una
alternativa a este cul-de-sac la ofrecen tanto la teoria de sistemas sociales como la teoria del
actor-red, a la luz de las cuales queda en evidencia que la teoria social no se puede acabar en
el problema de la relacién entre individuo y sociedad o entre accién y estructura.

Palabras clave: Bourdieu, habitus, hexis, asimetrias, paradojas.

ISSN 1405-1435, UAEM, nam. 54, septiembre - diciembre 2010, pp. 11-34



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 54, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

Protosociologia de Pierre Bourdieu

La propuesta tedrica que Pierre Bourdieu realiza en sus obras se encuentra
en lo fundamental orientada sobre la pregunta ;qué es y como es posible lo
social? Socioldgicamente esta pregunta es clave, pues hace referencia al pro-
blema de la constituciéon de lo social, esto es, a las condiciones que hacen po-
sible la emergencia de la sociedad. La respuesta a esta cuestién implica inevi-
tablemente referir a lo que constituiria la unidad dltima o la unidad primera
—depende cémo se mire— de lo social: saccidén, comunicacidn, estructuras
cognitivas, hecho social, intersubjetividad, etcétera?

Basta revisar la historia de nuestra disciplina —desde Marx, Weber o
Durkheim hasta Bourdieu, Habermas o Luhmann— para encontrar una
larga lista de soluciones alternativas a esta pregunta. De hecho, en préctica-
mente todo andlisis socioldgico es posible deducir una posicién al respecto,
aun cuando sus autores no traten esta problemdtica de forma explicita. Tal
posicion se define casi invariablemente por referencia a la relacion entre indi-
viduo y sociedad: ¢integracion, interpenetracion, socializacién, dominacion,
etc.? En ese sentido, y como se argumentara mas adelante, no sélo se trata de
una cuestion relevante para discusiones protosocioldgicas, sino también para
la investigacién social en general.

Las soluciones propuestas por la sociologia para comprender la relacién
entre individuo y sociedad han sido descritas por Bourdieu como oscilando
entre objetivismo'y subjetivismo; oscilacién que habria caracterizado a las cien-
cias sociales desde sus origenes. A juicio de Bourdieu, las ciencias sociales se
han visto constantemente en la disyuntiva de atribuir prioridad bien alégicas
estructural, atemporales, sincrénicamente aprehendidas, codificadas formal-
mente etc., y a partir de las cuales lo social emerge como horizonte infinito
de variaciones posibles, o bien a una experiencia histérica, diacronicamente
elaborada, basada en la familiaridad del entorno etc., y a partir de la cual lo
social emerge como un proceso de accidn intencional e interpretacién recur-
siva. Esta oposicion entre objetivismo y subjetivismo llevaria ademas de la
mano una segunda oposicion referida a la forma como los hombres y mujeres
de ciencias sociales se enfrentan a su objeto de estudio. Por una parte, Bour-
dieu observa la tendencia hacia un intelectualismo, esto es, una aproximaciéon
distanciada del punto de vista, experiencia y saber “practico”; y por otra, un
cierto voluntarismo, esto es, una aproximacién valdricamente orientada que
pasa por alto la cuestién de las condiciones de posibilidad de la experiencia
subjetiva.

12



Ignacio Farfas. Adieu & Bourdieu? Asimetrias, limites y paradojas en la nocién de habitus

El leit motiv de los desarrollos teéricos de Bourdieu es, precisamente,
trascender tales oposiciones y reduccionismos. Su propuesta tedrica llamada
“ciencia general de las practicas” debe entonces interpretarse y evaluarse a
la luz de este desafio. Tal ciencia se funda en un modelo epistemoldgico de
reflexion que opera en dos etapas 0 momentos. En una primera etapa de in-
vestigacion seria necesario descartar aproximaciones subjetivistas —como las
del voluntarismo sartriano, las del interaccionismo simbdlico o las teorias del
actor racional— para observar cientificamente las regularidades estadisticas,
esto es, las estructuras en las que se enmarca la practica social. En una segunda
etapa de investigacion serfa necesario dar el giro opuesto: quebrar con el ob-
jetivismo subrayando el cardcter tanto generativo como situado de las pricti-
cas. En este segundo momento, observa Bourdieu, las practicas de los agentes
deben ser analizadas como orientadas hacia la maximizacién del beneficio
material o simbdlico, es decir, como estrategias. Esto no implicaria, sin em-
bargo, asumir un modelo de accién racional, sino simplemente asumir que
las précticas estan pautadas hacia el interés de forma ticita y prerreflexiva. En
Le sens Pratigue Bourdieu sefiala al respecto: “La légica practica, que tiene
por principio un sistema de esquemas generadores y organizadores objetiva-
mente coherentes [i. e. habitus], no tiene ni el ‘rigor’ ni la ‘constancia’ que ca-
racterizan la légica légica, capaz de ‘deducir’ la accién racional de principios
explicitos [...] Es por esto que ella se revela en una suerte de ‘unidad de estilo™
(1994: 174, traduccién IF). Para dar cuenta de esa “unidad de estilo”, la socio-
logia quedaria asi doblemente orientada: por una parte, hacia la forma de las
estrategias de los agentes, y por otra, hacia la forma de las estructuras sociales
que enmarcan esas practicas.

Las teorias desarrolladas por Pierre Bourdieu alo largo de su obra, teoria
del poder simbdlico, teoria de las clases sociales, teoria de los campos, etc.,
tienen como caracteristica comin que intentan relacionar estos dos aspectos
—estructuras y estrategias—, pero con la mirada siempre puesta en cémo la
sociedad se reproduce a si misma. De hecho, aun cuando la nocién de estra-
tegias sugiere una cierta libertad de invencién e indeterminacion del juego
social en torno a cuestiones como el matrimonio, la sucesion, la inversion
econdmica, el estatus, etc., ellas responden a una légica prictica basada en
principios implicitos, reglas explicitas y combinaciones entre principios y
reglas. De esta forma, a pesar de su flexibilidad aparente, las estrategias se
orientan a la reproduccién de un “lugar propio” (de Certeau 1984), sea éste
concebido como tierra y riquezas, o como cuerpo y herederos. Asi, tal como
reconoce el propio Bourdieu, el término estrategia no debe entenderse en su
sentido estricto, pues no implica una eleccidn entre multiples alternativas ni,

13



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 54, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

por lo tanto, una intencién o calculo estratégico. Las estrategias se basan mds
bien en un mundo asumido como repeticién del pasado:

El que cada una de las acciones [...] que constituyen estrategias objetivas pueda apa-
recer como determinada por una anticipacién del futuro y, en particular, de sus pro-
pias consecuencias (que es lo que justifica el uso del concepto de estrategia), es porque
las practicas, que [...] estdn gobernadas por las condiciones pasadas de produccién
de su principio generativo, estdn en principio adaptadas a las condiciones objetivas
(Bourdieu 1990: 62, traduccién IF).

La reproduccién, atn para el caso de las estrategias, es entonces lo que
define el objeto de estudio de la sociologia. Tal como senala Bourdieu en
“Cultural reproduction and social reproduction’, la sociologia consistiria en
una “ciencia de la reproduccion de las estructuras’, dedicada al “estudio de
las leyes a través de las cuales las estructuras tienden a reproducirse a si mis-
mas por medio de la produccién de agentes investidos con aquel sistema de
disposiciones capaz de generar pricticas adaptadas a estas estructuras y asi
contribuir a su reproduccién” (citado por Swartz, 1997: 7, traduccién IF).

El concepto de habitus, objeto de estudio de este articulo, puede ser re-
cién ahora introducido, pues su funcién en la teoria de Bourdieu es precisa-
mente describir esta “coincidencia de las estructuras objetivas y de las estruc-
turas incorporadas” (Bourdieu, 1994: 44, traduccién IF). En ese sentido, su
funcién serfa precisamente definir un punto intermedio para las oposiciones
hasta aqui analizadas: esto es, entre subjetivismo y objetivismo, entre indivi-
duo y sociedad, o dicho con sus propios términos, entre estrategias y estruc-
turas. Bourdieu define el concepto de habitus de la siguiente manera: “[...]
sistemas de disposiciones duraderas y traspasables, estructuras estructuradas
predispuestas a funcionar como estructuras estructurantes, es decir, en tanto
que principios generadores y organizadores de practicas y representaciones
que pueden estar objetivamente adaptados a si mismos sin suponer la orien-
tacién conciente a un fin [...]” (1994: 88, traduccién IF). Asi, aun cuando la
sociologia de Bourdieu se orienta empiricamente a la observacién y descrip-
cién de estrategias, su propuesta analitica gira en torno ala nocién de habitus,
pues ésta permite vincular estrategias con estructuras. Tal como observa de
Certeau, “este circulo avanza desde un modelo construido (las estructuras) a
una realidad asumida (el habitus), y desde la tltima a una interpretacién de
los hechos observados (estrategias y coyunturas)” (1984: 59, traduccién IF).

En The genesis of concepts of habitus and field (1985), Bourdieu explica
que la lectura de Erwin Panofsky —quien redescubre el concepto de habitus
y lo introduce para explicar el efecto del pensamiento escolastico sobre la
arquitectura— le habria otorgado la clave para elaborar una teorifa sociolé-

14



Ignacio Farfas. Adieu & Bourdieu? Asimetrias, limites y paradojas en la nocién de habitus

gica contemporanea capaz de situarse mds alld de las grandes dicotomias y
antinomias; una teorfa capaz de remarcar las capacidades creativas e inventi-
vas de los actores sociales, sin apelar para ello a un espiritu universal ni a una
gramdtica generativa. En ese sentido, la nocion de habitus le habria permitido
distanciarse del paradigma estructuralista sin caer en una filosofia del sujeto
o de la conciencia. Bourdieu confiesa: “Buscaba reaccionar ante el estructu-
ralista y su extrana filosoffa de la accién [...] buscaba poner por delante las
capacidades creativas, activas e inventivas del habitus y del actor” (1985: 13,
traduccién IF).

En definitiva, habitus es el concepto clave utilizado por Bourdieu para
hacerse cargo de la pregunta ;qué es y cémo es posible lo social? A través de
él, Bourdieu elabora una compleja teorfa sobre la forma en que individuo y
sociedad se interrelacionan; una teoria sobre las practicas sociales que alega
ser capaz de trascender tanto las limitaciones del objetivismo como las del
subjetivismo. Profundizar en las definiciones y descripciones que da Bour-
dieu sobre este “punto medio” es de vital importancia para primero compren-
der y luego evaluar su propuesta teérica.

Asimetrias: la prioridad del cuerpo

En Meditaciones pascalianas, obra tardia que busca establecer las bases filo-
soficas y ontoldgicas de la sociologia de las pricticas, Bourdieu busca en la
obra de Pascal un nuevo punto de partida para comprender la relacién entre
individuo y sociedad. De la obra Pensamientos, Bourdieu cita la siguiente for-
mula: “[...] por el espacio, el universo me comprende y me absorbe como un
punto; por el pensamiento, yo lo comprendo” (1999: 173). Pascal asocia esta
doble relacion entre individuo y sociedad a dos medium de inclusion distin-
tos: el espacio y el pensamiento. Esta es una distincién central que Bourdieu
retomay reformula ligeramente al senalar que la relacién entre individuo y
sociedad tiene lugar a través del cuerpo y de la illusio:

Lo que estd comprendido en el mundo es un cuerpo para el cual hay un mundo, que
estd incluido en el mundo, pero de acuerdo con un modo de inclusién irreductible a
la mera inclusién material y espacial. La il/usio es una manera de eszar en el mundo,
de estar ocupado por el mundo, que hace que el agente pueda estar afectado por una
cosa alejada, o incluso ausente, pero que forma parte del juego en el que estd implicado

(1999: 179).

La #/lusio refiere entonces ala “comprension practica” del mundo, al “sen-
tido practico’, al hecho de que el mundo aparezca inmediatamente dotado de

15



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 54, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

sentido. Tal comprensién practica es caracterizada por Bourdieu como una
forma de “adhesion [al mundo social] indiscutida, prerreflexiva, naive, nati-
va” (1994: 113, traduccién IF), que vuelve innecesario un “acto intencional
de desciframiento”. Es importante precisar que la il/usio no es el fundamen-
to de un Dasein existencial. El mundo al que refiere Bourdieu es un mundo
social, constituido histéricamente en una serie de campos. La illusio designa
una comprension practica de este mundo ya constituido, ya diferenciado. La
construccién histdrica del campo no es, sin embargo, objeto de la i//usio. Esta
no se orienta a la historia, sino al presente. Posibilita un estar en un campo
social mediante la aceptacién irreflexiva y adhesién inmediata a su doxa par-
ticular. En ese sentido, la #//usio es condicién de posibilidad para el juego que
tiene lugar en los campos, precisamente porque es anterior al interés y a las
estrategias que se despliegan al interior de los campos: “La #//usio no pertene-
ce al orden de los principios explicitos [...] Todos los que estdn implicados en
el campo, partidarios de la ortodoxia o la heterodoxia, comparten la adhesion
técita a la misma doxa que posibilita su competencia y asigna a ésta su limite”

(1999: 136).

Si bien en estos pasajes, asi como en buena parte de las obras de Bour-
dieu, no se problematiza la inclusién del individuo a través del cuerpo, ésta
es clave, pues, como veremos, constituye el fundamento de la incorporacién
de las estructuras sociales como estructuras de disposiciéon generadoras de
unas précticas. Contra el prejuicio platénico, Bourdieu comprende el cuerpo
no como un obstaculo para el conocimiento, sino como aquel que permite la
inclusion material del individuo en la sociedad. Y esto constituiria una pro-
piedad bioldgica del cuerpo a la apertura al mundo, esto es, la susceptibilidad
del cuerpo a los condicionamientos derivados de su exposicién a las regula-
ridades materiales y culturales del mundo." En Le sens Pratique, Bourdieu
introduce un concepto clave para dar cuenta de esta inclusién material, el de
hexis. Distinta de esquemas de percepcidn, que se interponen entre individuo
y sociedad, la hexis implica un trabajo directo sobre el cuerpo, basado en es-
quemas posturales que son solidarios de significaciones y valores sociales.

Ahora bien, la doble relacién entre individuo y sociedad, que Bourdieu
destaca de la mano de Pascal y resume en el concepto de habitus, se basa en
una solidaridad entre cuerpo y creencias. El sistema de disposiciones llamado
habitus se funda, entonces, en dos elementos centrales: la bexis y la #llusio
(véase figura 1 al final de este documento).

1 Tal perspectiva encontrara serias resistencias si fuese enfrentada a investigaciones sobre el
modo de conocer de los sistemas vivos (Maturana y Varela, 1990), o frente a investigaciones
sobre biologfa evolutiva y sicologia cognitiva (Fiske, 1992).

16



Ignacio Farfas. Adieu & Bourdieu? Asimetrias, limites y paradojas en la nocién de habitus

Si bien en la sociologia de Bourdieu no encontramos ni adiciones ni in-
teracciones, sino procesos relacionales que operan en el tiempo, la figura 1
permite visualizar la inclusiéon material del individuo via cuerpo y la com-
prension practica, via esquemas mentales que funda el habitus. Ahora bien,
por medio de esta doble referencia, el concepto de habitus reintroduce su-
brepticiamente, sin notarlo ni quererlo, las oposiciones y antinomias que el
mismo Bourdieu critica y se propone superar. Se plantea entonces la pregun-
ta si acaso esta solidaridad entre cuerpos y creencias, estos “ajustes’, “coinci-
dencias’, “magia’, de las que habla Bourdieu, responden al “encuentro de dos
historias”, o acaso ese encuentro responde a una asimetria en la relacién entre
cuerpo y creencias, hexis e illusio.

En los origenes filoséficos de la nocidn de habitus pueden encontrarse
los fundamentos de la asimetria y prioridad de la hexis sobre la #/lusio. Ela-
borado por Santo Tomas y la filosofia escolastica, el concepto de habitus sur-
ge como una traduccién directa del griego hexis. Por ello, cuando Frangois
Héran (1987) analiza la propuesta de Bourdieu, se detiene primero a revisar
minuciosamente la doble posicién que la nocién de hexis ocupa en el pensa-
miento de Aristételes. Por una parte, la hexis —de la misma manera que la
sustancia o la calidad— constituye una de las diez categorias aristotélicas a
partir de las cuales se elaboran las proposiciones de tipo declarativo. El tipo
de afirmacién definida a partir de la categoria bexis se distinguiria de las otras
por referir lo predicado al sujeto de una forma ni activa ni pasiva. En este
caso, la predicacion liga el verbo al sujeto de una forma “seudotransitiva” (“¢l
estd calzado”), relacionando asi un estado actual a una accién pasada. Por
otra parte, senala Héran, la nocién de hexis constituye para Aristételes una
de las tres modalidades del comportamiento humano, mediando entre po-
tencia y acto. La hexis constituye en este sentido aquella operacién capaz de
transformar la potencia, la aptitud individual, en “una posesién individual

susceptible de crecer o degradarse” (Héran, 1987: 399, traducci6n IF).

Ambos usos del concepto de bexis en la obra de Aristoteles resultan per-
fectamente complementarios si se toma en consideracién el hecho de que la
légica aristotélica es ante todo una légica material, es decir, referida al ser. Esto
nos indica dos cosas. Primero, la hexis como categoria refiere a la hexis como
movimiento y, en ese sentido, en los dos usos que le da Aristételes remite al
cuerpo. Decir hexis corporal resulta entonces redundante. No puede referir
ni a un esquema cognitivo ni lingiiistico, pues el papel que juega el lenguaje
en el pensamiento aristotélico tiene como funcién primordial la adecuacion
alo real, al ser y al no ser. Esto lleva al segundo punto. En cuanto refieren al
ser, las proposiciones categdricas son verdaderas toda vez que establecen re-

17



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 54, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

laciones de pertenencia reales entre un predicado y lo denotado por el sujeto.
Tal como sefala Héran, en el caso de la predicacion de la bexis, el predicado
no es referido al sujeto ni de una forma activa ni pasiva, sino por referencia a
una accién pasada. Por lo mismo, el ser que es declarado en este tipo de pre-
dicaciones no es directamente accesible a la observacion. Esto significa que
el habitus, entendido como hexis, “por definicién, no puede ser aprehendido
mds que a través de sus actualizaciones [...] La investigacion socioldgica [...]
del acto, es decir, de las practicas semejantes que pueden ser registradas por la
objetivacion estadistica, histérica o etnogréfica [...] no puede comenzar por

la descripcién del habitus” (Héran, 1987: 401, traduccién IF).

Héran apunta con precisién a uno de los puntos ciegos de la teoria del
habitus, pues el papel central que juega el cuerpo no es descrito ni histérica ni
etnograficamente. En La Distincién, por ejemplo, donde diferentes habitus
son con tanta sutileza clasificados y diferenciados, en ningtin momento se
analiza el proceso de formacién de éstos. El cuerpo es tratado en esta inves-
tigacién como un elemento mds respecto al cual se diferencian las practicas
engendradas por distintos habitus, y no como el medio que permite la in-
corporacién de éstos (Bourdieu, 2000a: 188-190). Asi, la investigacion so-
cioldgica empirica desarrollada por Bourdieu se orienta a la observacion del
habitus como opus operatum, pasando por alto las formas de su incorporacién
y transformacion. Por ello, es posible leer la obra de Bourdieu sin salir del
circulo de mutua determinacién entre habitus y practicas, y sin preguntarse
por las formas de produccidn social de distintos habitus.

Un claro ¢jemplo de esto es la definicion de clase social: “conjunto de
agentes que se encuentran situados en unas condiciones de clase homogéneas
que imponen unos condicionamientos homogéneos y producen unos siste-
mas de disposiciones homogéneas, apropiadas para engendrar unas practicas
semejantes, y que poscen un conjunto de propiedades comunes” (Bourdieu,
2000a: 100). El punto ciego de esta definicién es precisamente la cuestion
de la incorporacién de unos determinados habitus. Tal como senala Héran
(1987), debe tenerse presente que quizd la principal problemdtica que en-
frenta el concepto de habitus radica en que —por definicién— no es obser-
vable empiricamente. Bourdieu refiere vagamente a unas condiciones de cla-
se que imponen unos condicionamientos, pero cémo, dénde y cuando tiene
lugar esa incorporacién son las preguntas no formuladas que hacen posible
La Distincion.

El cuerpo juega entonces un papel central en la nocién de habitus. A
juicio de Bourdieu, la comprensién practica que los individuos tienen del
mundo social, aquello que en Le sens Pratique es denominado “creencia’, y

18



Ignacio Farfas. Adieu & Bourdieu? Asimetrias, limites y paradojas en la nocién de habitus

luego #llusio, tiene como condicién de posibilidad la capacidad natural del
cuerpo de adquirir capacidades no naturales, esto es, de incorporar las estruc-
turas a las que estd expuesto. Al respecto, Bourdieu seniala explicitamente que
esa inclusién “comprehensiva” de la sociedad por el individuo solo es posible
“porque el cuerpo [...] haestado expuesto largo tiempo (desde su origen) a sus
regularidades” (1999: 180). Y en ese sentido, afiade “la creencia practica no es
un estado del alma [...], sino, si se permite la expresién, un estado de cuerpo”

(1994: 115).

A fin de clarificar la mirada de Bourdieu sobre la relacién entre cuerpo y
sociedad, ella puede ser comparada con otras propuestas también de origen
francés. La obra de Michel Foucault ofrece un buen contrapunto para preci-
sar los matices con los cuales se elabora la teoria del habitus. Especialmente
en la obra tardia de Foucault,? los cuerpos de los individuos juegan un papel
central pues son el medium a través del cual saber, poder y subjetividad se
constituyen mutuamente. La relacién entre saber, poder y subjetividad, ad-
vierte Foucault, posibilita la dominacidn. Esta, sin embargo, no se funda en
la constitucidn de una conciencia invertida de la realidad, como en la concep-
cién marxista de la ideologia, sino por medio de una accién sobre el cuerpo:
“Este sometimiento no se obtiene por los tnicos instrumentos ya sean de la
violencia ya de la ideologia; puede muy bien ser directo, fisico, emplear la
fuerza contra la fuerza, obrar sobre elementos materiales, y a pesar de todo
esto no ser violento” (Foucault, 1997: 33). Como es bien sabido, Foucault
comprende la idea de poder no como la capacidad de reprimir o prohibir,
sino como una relacién de fuerza. Esto significa pensar en el poder como una
red que actta a lo largo de toda la sociedad, formando conocimiento, produ-
ciendo discursos, vigilando y castigando, introyectando placer, etc. Foucault
caracteriza la forma en que este poder opera como una microfisica, pues se
tratarfa de una forma racionalizada de aplicacion del poder sobre los cuerpos
de los individuos: “las relaciones de poder operan sobre €l [el cuerpo]: lo cer-

2 Investigaciones como Las palabras y las cosas (1968) o La arqueologia del saber buscan
comprender los regimenes de representacién moderna desde una perspectiva genealdgica,
poniendo en evidencia la intima relacion existente entre verdad, poder y subjetividad. Tales
regimenes de representaciones serfan constitutivos de lo social, en la medida que crean la
realidad de las entidades que nombran, definen los marcos en los que se encuadran las prac-
ticas de los agentes y constituyen discursivamente a los sujetos. Hasta aqui su obra puede ser
caracterizada, sin demasiados titubeos, como de caricter posestructuralista. Lo que dificulta
tal clasificacidn es, sin embargo, la introduccidn, especialmente a partir de Vigilar y castigar,
de una dimensidn estrictamente material de lo social, a saber, la de los cuerpos de individuos
y poblaciones.

19



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 54, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

can, lo doman, lo someten a suplicio, lo fuerzan a unos trabajos, lo obligan
a unas ceremonias, exigen de ¢l unos signos [...] el cuerpo esta imbuido de
relaciones de poder y de dominacién y prendido en un sistema de sujecién”
(1997:32-33).

Al igual que Bourdieu, Foucault se basa en una visién del cuerpo como
un medio en el cual se inscribe lo social. El cuerpo seria una suerte de campo
material inevitablemente expuesto al mundo social, y al que, de hecho, le re-
sulta completamente imposible sustraerse o distanciarse de la sociedad. Esta
similitud central entre ambas perspectivas valida y hace mas interesante la
comparacion entre ambos autores. De hecho, més alld de esta similitud, pue-
den establecerse claros contrapuntos en torno a las dos cuestiones centrales
que se han venido mencionando a lo largo de esta segunda parte.

El primer contrapunto queda expresado en la oposicién resultado/
proceso. A juicio de Foucault, el vinculo entre individuo, poblacién y socie-
dad estd cruzado por relaciones de poder y su aplicacién sobre los cuerpos.
Las formaciones histéricas soberanas, disciplinarias y gubernamentales que
Foucault estudia difieren en la forma como saberes y técnicas que atraviesan
y producen los cuerpos, pero en todas ellas el cuerpo constituye el espacio o
medio material fundamental donde se aplica el poder. Y, lo que es mds im-
portante, esta intervencién material sobre los cuerpos es continua y ubicua.
Por ello Foucault reclama para la arqueologia del saber, primero, y para la ge-
nealogia del poder/saber, después, un cierto positivismo metodolégico. Sus
investigaciones no buscan dar cuenta de aquello que estd detrds de la verdad y
el poder, sino de estudiar las interrelaciones entre saberes, técnicas y cuerpos
en su actualidad positiva. En la teorfa del habitus, por el contrario, las estruc-
turas clasificatorias que permiten la comprensién préctica del mundo son
“incorporadas” en un momento anterior al de la observacion sociolégica. Los
cuerpos no se encuentran en una relacién constante de sometimento, fuerza
y poder, sino que han ya asimilado los esquemas practicos correspondientes a
una determinada posicidn social. Esa incorporacion se situa en un momento
previo y distinto al de las practicas, las que aparecen en este marco tedrico
como consecuencias de esa incorporacion. Volvemos entonces a la cuestién
yaantes sefialada. El habitus de los agentes es considerado aqui como un dato,
como opus operatum, algo ya estructurado y definido. En ese sentido, mien-
tras la dominacién se explica en Bourdieu como un encuentro “arménico”
entre las practicas individuales y las estructuras sociales, ésta constituye para
Foucault una relacién de fuerza momento a momento aplicada a los cuerpos.
Asi, mientras para Bourdieu la dominacién es un resultado, para Foucault es
un proceso.

20



Ignacio Farfas. Adieu & Bourdieu? Asimetrias, limites y paradojas en la nocién de habitus

Un ejemplo de lo anterior es la nocién de violencia simbélica. La lectura
directa de Bourdieu deja poco espacio a la interpretacién y demuestra que la
incorporacién material del habitus no es sélo temporalmente anterior, sino
que fundamenta relaciones de dominacidn, cuya naturaleza es “s6lo” simbo-
lica, en el sentido de que su eficacia estd ya inscrita en la hexis:

La fuerza simbdlica, como la de un discurso performativo y, en particular, una orden,
es una forma de poder que se ejerce directamente sobre los cuerpos y de un modo que
parece magico, al margen de cualquier coercion fisica; pero la magia sdlo funciona si
se apoya en disposiciones previamente constituidas [...] Fruto de la incorporacién de
una estructura social, en forma de una disposicién casi natural, a menudo con todas
las apariencias de lo innato, el habitus es la vis insita, la energia potencial, la fuerza
durmiente y el lugar de donde la violencia simbélica [...] deriva su misterios y eficacia

(Bourdieu, 1999: 223).

El segundo contrapunto, ya anticipado, se sitta en el tipo de investi-
gacion social que tales perspectivas permiten. El programa epistemolégico
foucaultiano estd basado en la técnica genealdgica. La genealogia no busca la
salida del circulo hermenéutico, su intento refiere a develar las estrategias de
poder que, para ponerlo en estos términos, articulan el devenir histérico de
las interpretaciones. La genealogia es posible en la medida que las huellas del
“conflicto hermenéutico” pueden ser reconstituidas, precisamente en cuanto
quedan grabadas en los cuerpos. Foucault afirma en este sentido: “Sobre el
cuerpo se encuentra el estigma de los sucesos pasados [...] La genealogia [...]
debe mostrar el cuerpo impregnado de historia, y a la historia como destruc-
tor del cuerpo” (citado por Hopenhayn, 1997: 35). Bourdieu, por su parte,
piensa en la sociologia como una forma de socioanalisis, y sittia este concepto
en continuidad con el de psicoanalisis. En La Distincién, por ejemplo, senala
que “existen pocos casos en los que la sociologia se parezca tanto a un psi-
coandlisis social como aquél en que se enfrenta a un objeto como el gusto”
(2000a: 9). En sus Meditaciones pascalianas (1999) anade que el proceso de
formacion del habitus ocurre en un momento similar al descrito por Freud,
cuando refiere al paso de una organizacién narcisista de la libido a otro estado
de orientacién hacia el mundo y los otros. Asi, la formacién del habitus cons-
tituirfa un proceso de transformacioén que tiene lugar en el seno de la familiay
que se encontrarfa basado en la bisqueda de reconocimiento. Se tratarfa de la
instauracién en el individuo de una serie de disposiciones muy generales, no
asociadas a ningun campo especiﬁco, pero que permitirian su socializacién.

Continuando este didlogo con el psicoandlisis, Bourdieu distingue entre
la formacién de la identidad sexual y social del nifio. Mientras su identidad
sexual se encontrarfa basada en la relacién con el padre y la madre, su identi-

21



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 54, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

dad social se asociaria a la division sexual del trabajo. La imagen del mundo
social se forma entonces en directa continuidad con el espacio doméstico y
la oposicidon que en €l se estructura entre masculinidad y feminidad. La re-
levancia de esta oposicion serfa tremendamente significativa, pues serfa “el
principio de divisién fundamental del mundo social y del mundo simbélico”
(1994: 133, traduccién IF). La comprensién practica del mundo (la i#/usio) se
origina asi a partir del espacio familiar en un proceso que Bourdieu describe
como “socializacién de lo sexual y sexualizacién de lo social” (1999: 219).

La reflexién que el socioanélisis ofrece sobre el origen de una determina-
da configuracién disposicional se basa en al andlisis te6rico de unas determi-
nadas configuraciones simbdlicas. Si bien es cierto que tales analisis permi-
ten iluminar configuraciones que en muchas ocasiones resultan inalcanzables
para la “empiria socioldgica’, de ellos no se deduce tan fécilmente la defini-
cion de clases de individuos en virtud de un habitus coman. Asi, en términos
estrictamente formales, el socioanalisis no se distancia significativamente de
la astrologfa. Mientras esta tltima define una disposicion vital y una trayec-
toria biogréfica baséndose en el ordenamiento planetario del sistema solar en
el momento del nacimiento bioldgico del individuo, el socioandlisis define
las disposiciones socioculturales de un individuo a partir del ordenamiento
de las estructuras sociales en el momento de su nacimiento social. Volviendo
al contrapunto anterior, es posible sefialar que el problema de la inobserva-
bilidad del cuerpo es propio de la teoria de Bourdieu, pues en ella el habitus
es observado como un resultado. En la medida que Foucault enfatiza en la
idea de proceso —sometimiento constante del cuerpo— su teoria se salva de
esta problematica, permitiéndole incluso tomar la historia del cuerpo como
principal testigo de la historia social.

En definitiva, la doble referencia del habitus al cuerpo (bexis) y a los es-
quemas mentales (i//usio) reintroduce en el concepto la oposicidn entre obje-
tivismo y subjetivismo que busca superar. Una vez reintroducida esa diferen-
cia, la teorfa de Bourdieu se ve enfrentada a la misma problematica original:
indicar un lado dela diferencia. La asimetria asi establecida entre ambos polos
se resuelve aqui a favor del cuerpo, pues éste constituiria el medio a través del
cual el habitus se constituye. En ese sentido, el concepto de habitus no sélo re-
produce la oposicién entre estructuras sociales y practicas individuales, sino
que ademds le atribuye prioridad a las primeras sobre las segundas; pues las
précticas sociales resultarfan variaciones dentro de las posibilidades estruc-
turales del habitus, y porque la apertura corporal del individuo a la sociedad
implica una inapelable incorporacién de las estructuras sociales respecto a las
cuales no hay accién simbdlica o critica que pueda revertirlas.

22



Ignacio Farfas. Adieu & Bourdieu? Asimetrias, limites y paradojas en la nocién de habitus

Ahorabien, que se observe una relacién asimétrica entre hexis e illusio no
implica que la teoria desarrollada por Bourdieu falle en su intento de superar
la oposicion entre individuo y sociedad, por suponer una anterioridad légica
y ontolédgica del individuo. Falla precisamente por lo contrario, por priori-
zar la sociedad al individuo, la estructura a la accién. El mismo Bourdieu en
Genesis and structure of the religious field sehala que “si uno toma en serio las
hipétesis durkheimnianas del origen social de los esquemas de pensamiento,
percepcidn, apreciacion y accion, y el hecho irrevocable de las divisiones de
clase, necesariamente se llega a la hip6tesis de que existe una correspondencia
entre las estructuras sociales (estrictamente hablando estructuras de poder) y
las estructuras mentales” (citado por Swartz, 1997: 48, traduccién IF). Bour-
dieu, por lo que hemos visto, se toma en serio tal hipétesis y la complementa
atribuyéndole al cuerpo el rol de garante de la prioridad légica y ontoldgica
de las estructuras sociales sobre las précticas.

Limites: creatividad y evolucién

Un habitus que se incorpora en un momento por definicién anterior dificulta
la elaboracién de una teoria que permita explicar la creatividad de las prac-
ticas individuales y, por extension, el cambio social y la evolucion histérica.
De hecho, la asimétrica prioridad atribuida a la incorporacién de estructuras
lleva al propio Bourdieu a afirmar que las creencias corporales, las pulsiones
y pasiones del cuerpo no pueden ser significativamente alteradas por la ac-
cién simbdlica, sino tnicamente por la transformacion de las condiciones
materiales de determinacién del cuerpo (1999: 237). En ese sentido, la creen-
cia practica, la illusio, es reducida al cuerpo, lo que se manifestaria tanto en
la génesis como en la historia del habitus. En ese sentido, cuando Bourdieu
sefala “[...] hay que plantear que los agentes sociales estin dotados de habi-
tus, incorporados a los cuerpos a través de la experiencia acumulada” (1999:
183), esa “experiencia acumulada” de la que habla, involucra sélo la historia
de fuerzas materiales —y no simbdlicas!— que operan sobre el cuerpo. Se
trata, en ese sentido, de una historia de interiorizacién de estructuras sociales,
no de una historia en la que sean posibles nuevas experiencias o respuestas
“no adaptadas” al mundo.

Al respecto Bourdieu sefiala que “las disposiciones estin sometidas a una
especie de revision permanente, pero que nunca es radical, porque se lleva a
cabo a partir de las premisas instituidas en el estado anterior” (1999: 211).
En ese sentido, en cuanto sistema de disposiciones hacia la practica, el ba-

23



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 54, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

bitus se caracterizaria por estar determinado estructuralmente. Siguiendo la
definicién de determinacidn estructural de Humberto Maturana y Francisco
Varela (1990), se puede decir entonces que en la estructura del habitus estarfa
definido todo lo que puede pasar con el individuo, esto es, todas las practicas
posibles. El entorno —los campos, el medio social— sélo gatillaria cambios
prefigurados como posibilidades en la estructura. ¢Qué queda entonces, se
debe preguntar, de las capacidades creativas de los individuos imbuidos de
habitus?

El panorama ofrecido por Bourdieu no es muy alentador. El andlisis
que el propio Bourdieu hace de la obra de Panofsky, el famoso Postface de
1967, ratifica lo anterior, aun cuando Bourdieu (1985) refiera a este articu-
lo como el momento que le habrifa permitido quebrar definitivamente con
el estructuralismo para poner el acento en las capacidades inventivas de los
agentes. De hecho, la lectura detallada de este articulo provoca una muy dis-
tinta impresién. Alli, Bourdieu insiste en la idea de que los agentes sociales
estarfan dotados “de esquemas inconscientes (o profundamente enterrados)
que constituyen su cultura o mejor su habitus” (1967: 148, traduccién IF). Y
define cultura como:

Un conjunto de esquemas fundamentales, previamente asimilados, a partir de los cua-
les se engendran, segun un arte de invencién andlogo a aquel de la escritura musical,
una infinidad de esquemas particulares [...] Este habitus podria ser definido [...] como
sistema de esquemas interiorizados que permite engendrar todos los pensamientos, las
percepciones y las acciones caracteristicas de una cultura (1967: 152, traduccién IF).

Parece necesario preguntar entonces c6mo, cuindo y dénde tendria lu-
gar esa “previa asimilacién” de los esquemas fundamentales de una cultura.
Segun el andlisis aqui presentado, el cuerpo operaria como el medio de esa
incorporacién (cdmo), el espacio doméstico como el lugar de esa incorpora-
cién (dénde) y la infancia como el momento de esta incorporacién (cudndo).
Se trata nuevamente de la observacién del habitus como opus operatum deter-
minado estructuralmente. Con ello, se plantea el problema de la creatividad
de las practicas sociales, esto es, de las capacidades inventivas de los agentes.
La metafora de la escritura musical no resulta del todo afortunada, pues de la
misma manera que la creatividad musical no cambia las reglas de la escritura
musical, la teorfa del habitus no contempla la posibilidad de una accién crea-
tiva capaz de cambiar las propias estructuras del habitus. Precisamente lo va-
lorado por Bourdieu en el trabajo de Panofsky es que haya encontrado “bajo
el habitus escolastico el principio [...] de una evolucién en apariencia errética
y en realidad obstinadamente coherente™ (1967: 159, traduccién IF).

24



Ignacio Farfas. Adieu & Bourdieu? Asimetrias, limites y paradojas en la nocién de habitus

En las altimas paginas del Postface, Bourdieu senala que el habitus parti-
cular del creador serfa el principal factor que explicaria el cambio histérico.
El habitus del creador constituiria una nueva y singular sintesis de su socie-
dady época: “De hecho, para tomar razdén de esta creacién de esquemas crea-
dores, se debe tratar el habitus singular del creador como tal, es decir, como
principio de unificacién y de explicacién de este conjunto de conductas, en
apariencia dispares, que forman una tnica existencia” (1967: 164, traduccion
IF). En ese sentido, el habitus del “creador” estarfa definido en una relacién
de continuidad y cambio con las estructuras sociales del presente. Segtin
Bourdieu, esto impone nuevas exigencias para la investigacion sociolégica,
la que deberia hacerse cargo de este principio individual del cambio social.
Una aproximacion sistematica al trabajo biografico seria necesaria para dar
cuenta de las configuraciones singulares del habitus del creador. Investigar
habitus, insiste Bourdieu, permite deslizarse por un terreno intermedio entre
individuo y colectividad, de manera tal que la explicacién del cambio social
no recaiga ni en explicaciones objetivistas ni subjetivistas.

Sin negar la importancia que la investigacion biografica pueda tener para
la sociologia, es preciso cuestionar la plausibilidad de explicaciones sobre los
cambios estructurales y semanticos de la sociedad basados en investigacio-
nes casuisticas enfocadas en los habitus singulares de ciertos individuos crea-
dores. Si bien Bourdieu sefiala la importancia de considerar “otras fuerzas
formativas de hibitos”, éstas no son especificadas. Las fuerzas que Bourdieu
menciona en este articulo para explicar el surgimiento de la arquitectura gé-
tica no resultan tampoco demasiado inspiradoras: “[...] asi, por ejemplo, pa-
rece indiscutible que con el movimiento de urbanizacién [...] la necesidad
de iglesias mas grandes no habria podido més que reforzarse” (1967: 166,
traduccién IF).

La pregunta por el devenir histérico de la sociedad debe distinguirse
con claridad de la cuestion de la reproduccion de la sociedad. El concepto
de habitus y el socioandlisis tienen como principal funcidn explicar cémo es
posible la reproduccién intergeneracional de un sistema social jerarquizado
por estratos sin resistencia ni reconocimiento del mismo por sus miembros.
En ese sentido, no sorprende que una teorfa estructurada en torno a esta idea
enfrente problemas a la hora de explicar la cuestién del cambio histérico de
las formas sociales. La prueba més evidente de esta cuestion es la inexistencia
en la obra de Bourdieu de un tratamiento sistematico del proceso de adveni-
miento de la sociedad moderna.

Como es bien sabido, las investigaciones empiricas desarrolladas por
Bourdieu se centraron fundamentalmente en dos sociedades nacionales:

25



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 54, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

Algeria y Francia. A partir de estos casos, Bourdieu observa que el nivel de
alfabetizacion constituye la principal diferencia entre sociedades modernas
y premodernas, pues la habilidad de leer y escribir —y la presencia o ausen-
cia de libros— serfa clave a la hora de definir las formas de reproduccién
social (Reed-Danahay, 1995). La alfabetizacién permitirfa a la sociedad la
acumulacién objetivada de la cultura a través de la codificacion textual; ele-
mento clave que permitiria que el poder resida cada vez mds en unos campos
e instituciones altamente impersonales. Las sociedades no alfabetizadas se
caracterizarfan mds bien por una primacia de relaciones personales de po-
der, constituyéndose asi en “universos sociales en los cuales las relaciones de
dominaciones son hechas y deshechas en y a través de las interacciones entre
personas” (citado por Reed-Danahay, 1995: 74, traduccién IF). Comparan-
do los casos francés y algerino, Bourdieu propone una descripcién de formas
modernas y premodernas de la reproduccion social y cultural de estructuras
sociales —descripcion ampliamente criticada por su mirada occidentalista
(Herzfeld, 1987; Reed-Danahay, 1995), pero en ningin momento llega a
elaborar una teoria del proceso de transicién y advenimiento histérico de la
modernidad.

La tesis de Bourdieu que mds se aproxima a una teoria de la evolucién
social refiere al proceso de diferenciacién y autonomizacién de los campos
sociales. A su juicio, el proceso de modernizacion encontraria aqui su princi-
pal ¢je. Como se sabe, los campos constituyen espacios sociales donde tienen
lugar las précticas de los agentes y definen asi “sedes de la coexistencia de las
posiciones sociales”. Se caracterizarian, ademds, por contar con una “estruc-
tura de relaciones objetivas [...] que determina la forma que pueden tomar
las interacciones y la representacién que de ellas pueden tener aquellos que
se encuentran en dicho espacio o estructura” (Bourdieu, 2000b: 46). Con el
advenimiento de la modernidad, se observaria un creciente proceso de dife-
renciacién de los campos sociales, que habria dado pie a “[...] una verdadera
revolucién simbélica mediante la cual las sociedades europeas han consegui-
do superar poco a poco la negacién de lo econémico sobre la cual se fun-
damentaban las sociedades precapitalistas y reconocer explicitamente a las
acciones econémicas” (Bourdieu, 1999: 33).

Ahora bien, en la medida que cada campo social, como arena de compe-
ticién auténoma, se estructura en torno a un tipo especifico de capital, éstos
se constituyen en términos crecientemente autorreferenciales y validan for-
mas singulares de conocimiento del mundo. Tales formas de conocimiento
no sélo se expresarfan en la emergencia de un eidos acorde con la l6gica del
campo, sino también en la aceptacién “implicita” de un ezhos particular, esto

26



Ignacio Farfas. Adieu & Bourdieu? Asimetrias, limites y paradojas en la nocién de habitus

es, de un modo de ser acorde con unas creencias prerreflexivas.® En ese senti-
do, una caracteristica especifica de la modernidad seria la inexistencia de un
tipo de racionalidad general a la cual se subordinen las racionalidades de los
distintos campos. Sin embargo, la modernidad presentaria una homologia es-
tructural entre los distintos campos, los cuales se organizarian siguiendo una
misma légica: “Todos los campos especializados tienden a organizarse segtin
la misma l6gica, es decir, segtn el volumen de capital especifico poseido, y las
oposiciones que tienden a establecerse en cada caso entre los més ricos y los

»

menos ricos en capital especifico [...] son homologas entre si [...]” (Bourdieu,
1999: 230).

El problema que enfrenta entonces la teorfa de los campos es que no des-
cribe histdéricamente el proceso de su diferenciacién. De hecho, el concepto
ni siquiera se utiliza cuando se trata de describir la forma de estructuracién de
las sociedades tradicionales. David Swartz (1997) subraya ademds las dificul-
tades de extrapolar algunos conceptos de la teoria de Bourdieu —como los
de capital en sus distintas variantes— a sociedades no estructuradas en torno
al mercado. Esto no s6lo implica cuestionar la aplicabilidad de estas nocio-
nes a formaciones sociales precapitalistas, sino también su relevancia en otros
contextos societales marcados por sistemas de Estado de bienestar, socialis-
mos reales o nuevas estructuras regionales (Swartz, 1997). En este sentido, la
teorfa de Bourdieu encuentra sus limites en un tipo muy especifico de socie-
dad: la sociedad nacional estructurada en torno a un estado democrético y a
una economia capitalista.

Paradojas: “soluciones” y alternativas

Mis all de las asimetrias y limites del concepto de habitus discutidas en este
articulo, se configura aqui una problemdtica que sobrepasa con creces la obra
Bourdieu y que se asienta en el centro de gran parte de las teorfas sociol6gicas
el siglo . Estarefiere a los principios logicos binarios a partir de los cuales
del siglo XX. Esta refi los p pioslégicos b partir del 1
se ha construido una buena parte de las grandes teorias socioldgicas: “socie-
dad/individuo”, “estructuras/practicas’, “objetivismo/subjetivismo”

En ese contexto, lo que el caso de Bourdieu ensefa es que la busqueda
de “soluciones” a las paradojas derivadas de una légica bivalente no hace sino
reproducir los principios bésicos de la légica de dos valores. En ese sentido,

3 Bourdieu (1997: 132) sefiala: “A cada campo le corresponde un punto de vista fundamen-

tal sobre el mundo que crea su propio objeto y que haya en su propio seno los principios de
comprension y explicacién convenientes a ese objeto”

27



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 54, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

la critica final que hace Héran no es del todo correcta. Héran observa, cierta-
mente con razdn, que el concepto de habitus pertenece a una clase de concep-
tos de larga tradicién filoséfica que cumplen una funcién de mediacién entre
lo subjetivo y lo objetivo. Uno de éstos es el concepto kantiano de “esquema”
Elesquema, y particularmente los esquemas derivados de un juicio sintético 2
priori, constituyen una forma de representacion intermedia que media entre
sujeto y objeto. Ahora bien, en la medida que tales esquemas se constituyen
en un momento sintético anterior a la experiencia, privilegian la posicion del
sujeto en la construccién de un conocimiento objetivo. Asi, el riesgo que se
deriva de la propuesta kantiana es precisamente suponer un tipo trascenden-
tal de sujeto. A juicio de Herdn, el peligro que conllevaria el concepto de
habitus no seria su trascendentalizacidn, pero si su ontologizacidn, esto es, ser
considerado como una “invariante antropolégica” anterior al estudio propia-
mente socioldgico. Este, sin embargo, no parece ser el caso. Como hemos vis-
to, Bourdieu evita la ontologizacion del concepto de habitus introduciendo
la oposicién original, individuo/sociedad al interior del propio concepto. El
habitus se salva asi de ser ontologizado, pero su capacidad para operar como
mediador entre individuo y sociedad queda limitada, pues la idea de un cuer-
po completamente abierto a la determinacion social implica priorizar en la
determinacién social del agente, limitando su creatividad practica. En defini-
tiva, proponer un término medio no parece ser la solucién para ir més alld de
las paradojas que encierra lalégica de dos valores, pues si bien tales soluciones
matizan las oposiciones bivalentes, no cuestionan sus fundamentos.

Aunque éste no es el lugar para desarrollar una alternativa, por lo me-
nos es necesario hacer una breve referencia a ciertos desarrollos teéricos con-
tempordneos que proponen nuevas formas de lidiar con tales paradojas, o
mejor dicho, estrategias para no lidiar con ellas, para esquivarlas, burlarlas,
socavarlas. Me refiero, por una parte, a la teorfa de la comunicacién desa-
rrollada por Niklas Luhmann en el marco de su teorfa de sistema social v,
por otra, al estudio de las asociaciones propuesto por Bruno Latour, en el
marco de la teoria del actor-red desarrollada también por Michel Callon y
John Law. A pesar de sus profundas diferencias, estas sociologias contempo-
raneas comparten al menos dos importantes estrategias tedricas para evitar
—sin intentar resolver—las paradojas derivadas de la oposicién entre actor
y estructura, individuos y sociedad. La primera de estas estrategias radica en
el descentramiento radical de la figura del actor humano y el desarrollo de
una sociologia poshumana. La segunda estrategia, que se sigue de la prime-
ra, consiste en comprender lo social como constituido por conexiones entre
elementos, los cuales son entendidos como efectos de dichas relaciones. Estas

28



Ignacio Farfas. Adieu & Bourdieu? Asimetrias, limites y paradojas en la nocién de habitus

dos sociologias poshumanas de la conexién, por llamarlas de alguna forma,
que se han desarrollado en los tltimos 30 afos sobre la base de estos dos prin-
cipios representan, a mi juicio, un paradigma sociolégico alternativo a aquel
representado por Bourdieu.

En su obra magna La Sociedad de la Sociedad (2007), Luhmann propo-
ne y desarrolla cinco teorias para la sociologia: teoria de sistemas sociales,
teoria de la comunicacidn, teoria de la evolucidn, teoria de la diferenciacion
y teorfa de la autodescripcién. Es por medio de la teorfa de la comunicacién
como Luhmann intenta hacerse cargo de las paradojas y antinomia de la tra-
dici6n socioldgica. El concepto de comunicacion, sin embargo, se ubica en
un espacio intermedio entre accidn y estructura, entre individuo y sociedad,
propone poner en el centro de la sociologia procesos comunicativos que no
se pueden reducir ni a estructura ni a accién. En ese sentido, la estrategia ted-
rica luhmanniana no se orienta a la mediacién conceptual, caracteristica de
las nociones de habitus o esquema, sino a la figura del tercero excluido en la
l6gica binaria. En ese sentido, la comunicacién constituye un otro, pero cuyo
papel es constitutivo y constituyente. Los procesos comunicativos pueden ser
descritos, por una parte, como procesos consistentes de acciones individuales
Y, por otra, como guiados por estructuras comunicativas (cc’)digos, programas,
esquemas de atribucién, etc.). Sin embargo, éstas son sélo autodescripciones
societales ciertamente necesarias pero incorrectas como descripciones socio-
l6gicas, pues la comunicacién como proceso social no depende de acciones
individuales ni se organiza estructuralmente. La comunicacién constituye
mas bien un proceso emergente, no linear, cuyos elementos fundamentales
son eventos de enlace comunicativos en los que se sintetizan tres selecciones
independientes: la seleccion de una informacién, la seleccién de un medio de
expresion y la seleccidon de una comprension. La sintesis de la tres constituye
una comunicacién, un evento de enlace singular e irreducible a acciones indi-
viduales o estructuras subyacentes.

Las consecuencias tedricas de lo anterior son multiples, pero es preciso
destacar dos de ellas. La primera se deriva del rechazo del modelo emisor-
mensaje-receptor y consiste en concebir a los seres humanos como parte
del entorno de la sociedad. De la misma manera que objetos, tecnologias y
entidades naturales, los seres humanos se encuentran acoplados al flujo de
la comunicacidn, esto es, acoplados a la sociedad, pero no en su interior. A
diferencia de otras entidades no-humanas, el acoplamiento entre individuos
y sociedad se fundamenta en la capacidad de ambos para procesar sentido.
Las formas con que humanos y sociedad procesan sentido son, sin embargo,
mutuamente irreductibles; pues mientras humanos operan en el medio del

29



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 54, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

pensamiento, la sociedad lo hace en el medio de la comunicacién. En estricto
rigor, no son los seres humanos los que comunican, sino es la comunicacién
como proceso emergente y autorreferente la que lo hace. Ahora bien, este
descentramiento radical de la figura del individuo y del sujeto no implica
restarle importancia. Por el contrario, al sacar a los seres humanos de la so-
ciedad, Luhmann no hace sino donarles grados de libertad insospechados. Y
aun cuando existan buenas razones para poner en cuestion el carcter prote-
gido de tales espacios subjetivos que Luhmann supone, tales razones no hi-
potecan el giro radical que caracteriza a la sociologia de Luhmann: proponer
un punto de partida poshumano para la descripcién de la sociedad. Con ello,
y ésta es la segunda consecuencia por destacar, Luhmann descubre procesos
de diferenciacién que no involucran directamente a seres humanos, sino for-
mas abstractas de procesar la complejidad de lo social (Farfas y Ossanddn,
en prensa). Sin negar la presencia de otras formas de diferenciacién social
asociadas eventualmente a algo asi como un habitus, la teoria de la diferen-
ciacién funcional pone en evidencia que los procesos que dan forma a la so-
ciedad contemporanea no pueden reducirse al tipo de probleméticas tratadas
en la sociologia de Bourdieu.

Un segundo tipo de sociologia poshumana de la conexién es la llama-
da teorfa del actor-red (ANT), la que emergié con fuerza en el campo de
los estudios de ciencia y tecnologia durante los afos ochenta de la mano de
Bruno Latour, Michel Callon y John Law. La nocién de “actor-red” no debe
confundirse con una variante de la oposicion individuo/sociedad o accién/
estructura. Esta nocidn busca més bien capturar una definicién alternativa de
los objetos de estudio de la sociologia como unidades ontolégicamente mul-
tiples. Tal definicidn sugiere que todo “actor-red” estd compuesto por una
multiplicidad de entidades heterogéneas, tanto humanas como no-humanas,
que se encuentran asociadas de manera tal que éstas actuan colectivamente.
La nocién de “actor-red” hace entonces una doble afirmacién: todo actor es
multiple, se encuentra constituido por una red de elementos heterogéneos,
y toda red de elementos heterogéneos produce formas colectivas de accidn.
En la medida que la nocién de actor-red designa una unidad multiple, ésta
contribuye a un descentramiento radical de la figura de los seres humanos en
la constitucién de lo social. Los seres humanos forman parte de actor-redes
heterogéneas compuestas también entidades no-humanas, que se encuentran
simetricamente involucradas en la determinacién de las capacidades de ac-
cién colectiva. Con ello, no sélo se esquiva la oposicidn accién/estructura,
sino también se socava la habitual vinculacién de la accién a una escala micro
y de la estructura a una escala macro. Desde la perspectiva de la teorfa del

30



Ignacio Farfas. Adieu & Bourdieu? Asimetrias, limites y paradojas en la nocién de habitus

actor-red no es posible distinguir niveles escalares de lo social, pues el ca-
rdcter micro o macro de procesos y fendémenos depende de la extension de
los “actor-redes” involucradas. Es en este sentido que la teorfa del actor-red
propone mantener lo social plano.

Lo social queda definido como los procesos de asociacién (Latour,
2008), también llamados de traduccién (Callon, 1986) o de apego (Hen-
nion, 2007), que constituyen a tales actor-redes. Ms alld de las sutiles dife-
rencias tedricas inscritas en estos conceptos, lo importante es que lo social es
el proceso de conexién entre entidades heterogéneas, tanto humanas como
no-humanas, pero en ningun caso sociales en si mismas. “Lo social no es un
tipo de cosa visible o que deba ser postulada. Es visible solo por los #7azos que
deja [...] cuando se estd produciendo una nueva asociacién entre elementos
que en si mismos no son ‘sociales’ en ningun sentido’, escribe Latour (2008:
23) en un lenguaje que nos puede recordar al luhmanniano, aunque con ello
siente las bases para una sociologia radicalmente distinta. ANT no es una
sociologia del enlace entre comunicaciones, sino de la asociacién entre dis-
tintos tipos de entidades (objetos, textos, intenciones, comunicaciones, hu-
manos, no-humanos, etc.) que investiga como estos elementos se asocian ¢
interactuan formando una actor-red. En ese sentido, ANT investiga un tipo
de conexiones distinto, que no producen derivas o procesos comunicativos,
sino ecologias de entidades humanas y no-humanas. Evidentemente, esta so-
ciologia no niega la existencia de algo asi como un habitus, pero al igual que la
sociologfa de Luhmann, la teoria del actor-red deja en evidencia que la socio-
logia de Bourdieu estd lejos de sentar las bases para una teoria general capaz
de dar cuenta de la heterogeneidad sociomaterial y sociotécnica de lo social.

El objetivo de este articulo ha sido poner en evidencia las asimetrias, li-
mites y paradojas subyacentes a la nocién de habitus propuesta por Bourdieu,
con el objetivo de resolver las grandes antinomias subyacentes a la teoria so-
cioldgica. En estas pdginas se ha intentado demostrar tres puntos criticos.
Primero, que la nocién de habitus no sélo reproduce la oposicién accién/
estructura, sino que también atribuye prioridad a los procesos de incorpora-
cién de estructuras sociales por sobre la capacidades creativas de los agentes.
Segundo, que como consecuencia de lo anterior la sociologia desarrollada
por Bourdieu carece de las herramientas tedricas y analiticas para explicar el
cambio social y el devenir histérico, y queda limitada a una sociologia de la
reproduccion social. Tercero, que esta sociologia carece de herramientas para
pensar lo social y la sociedad contemporanea mds alld de la oposicidn accidén/
estructura, y queda por lo tanto incapacitada de siquiera vislumbrar los tipos
de objetos y procesos que las nuevas sociologias poshumanas de la conexién

31



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 54, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

describen y analizan. De lo que se trata es de comprender que las fortalezas
de la sociologia de Bourdieu no estdn en sus aportes a la teorfa social en ge-
neral, sino mds bien en sus anélisis empiricos y propuestas conceptuales para
comprender cuestiones de estatus, distincién social y clases. Tales cuestiones,
importantes ciertamente, constituyen, sin embargo, una tematica puntual y
altamente especifica, cuyos limites distan de coincidir tanto con el espacio de
la sociologia como con el espacio de la sociedad. En consecuencia, uno de los
mayores desafios de la teoria sociolégica contemporénea radica en la articu-
lacién de estas nuevas teorfas poshumanas de la conexién, las que también en
América Latina ganan cada vez mds atencién y adeptos, con la sociologia de
Bourdieu (Ramos, 2008, en prensa). Sin embargo, antes de embarcarnos en
tal tarea, se hace mds necesaria y urgente la revision critica de la sociologia de
Bourdieu, a fin de comprender con precision los limites y obstaculos episte-
molégicos que esta sociologia trae consigo. Ese ha sido el objetivo central de
este articulo, critico, pero necesario.

Bibliografia

Bourdieu, Pierre (1967), “Postface 3 E. Panofsky”, en Panofsky, Edward, Architecture gothique
et pensée scolastique, Paris: Les Editions de la Minuit.

Bourdieu, Pierre (1985), “The genesis of the concepts of Habitus and of Field”, en
Sociocriticism, vol. 2.

Bourdieu, Pierre (1990), The Logic of Practice, Standford: Standford University Press.

Bourdieu, Pierre (1994), Le sens Pratique, Paris: Les Editions de Minuit.

Bourdieu, Pierre (1999), Meditaciones Pascalianas, Barcelona: Anagrama.

Bourdieu, Pierre (2000a), La Distincién, Madrid: Taurus.

Bourdieu, Pierre (2000b), “Una interpretacién de la teorfa de la religién segtin Max Weber”,
en Bourdieu, Pierre, Intelectuales, politica y poder, Buenos Aires: Eudeba.

Callon, Michel (1986), “Some elements of a sociology of translation: Domestication of the
scallops and the fishermen of St-Brieuc Bay”, en Law, John, Power, Action, and Belief: A
New Sociology of Knowledge?, London: Routledge and Kegan Paul.

De Certeau, Michel (1984), The Practice of Everyday Life, Berkeley, London: University of
California Press.

Farfas, Ignacio y José¢ Ossandén (en prensa), “:Luhmann para qué?”, en Farfas, Ignacio y Jos¢
Ossanddn, Comunicaciones, semdnticas y redes: Usos y desviaciones de la sociologia de
Niklas Lubmann, México, DF: Universidad Iberoamericana.

Fiske, Alan (1992), “The Four Elementary Forms of Sociality: Framework for a Unified
Theory of Social Relations”, en Psychological Review, vol. 99.

Foucault, Michel (1968), Las palabras y las cosas, Buenos Aires, México, DF: Siglo XXI.

32



Ignacio Farfas. Adieu & Bourdieu? Asimetrias, limites y paradojas en la nocién de habitus

Foucault, Michel (1970), La arqueologia del saber, Buenos Aires, México, DF: Siglo XXI.

Foucault, Michel (1997), Vigilar y Castigar, México: Fondo de Cultura Econémica.

Hennion, Antoine (2007), “Those Things That Hold Us Together: Taste and Sociology”, en
Cultural Sociology, vol. 1.

Héran, Francois (1987), “La seconde nature de I'habitus. Tradition philosophique et sens
commun dans le langage sociologique”, en Revue fran¢aise de sociologie, vol. XX VIIL

Herzfeld, Michael (1987), Anthropology through the looking-glass. Critical Ethnography in
the margins of Europe, Cambridge: Cambridge University Press.

Hopenhayn, Martin (1997), Después del nibilismo, Santiago de Chile: Andrés Bello.

Latour, Bruno (2008), Reensamblar lo social. Una introduccion a la teoria del actor-red,
Buenos Aires: Manantial.

Luhmann, Niklas (2007), La Sociedad de la Sociedad, México, DF: Herder.

Maturana, Humberto y Francisco Varela (1990), EL drbol del conocimiento. Las bases bioldgicas
del conocimiento humano, Santiago de Chile: Debate.

Reed-Danahay, Deborah (1995), “The Kabyle and the french: Occidentalism in Bourdieu s
Theory of Practice”, en Carrier, James [comp.], Occidentalism. Images of the West,
Oxford: Oxford University Press.

Ramos, Claudio (2008), “¢Sistema, campo de lucha o red de traducciones v asociaciones?
¢ y
Tres modelos para investigar la ciencia social y un intento de integracién’, en Persona y

Sociedad, vol. XXIII, nim. 2.

Ramos, Claudio (en prensa), “Abriendo la caja negra del entorno acoplado del sistema de
la ciencia’, en Farias, Ignacio y Jos¢ Ossanddn, Comunicaciones, semdnticas y redes:
Usos y desviaciones de la sociologia de Niklas Lubmann, México, DF: Universidad
Iberoamericana.

Swartz, David (1997), Culture and Power. The sociology of Pierre Bourdien, Chicago:
University of Chicago Press.

Anexo

hexis +

(inclusién del individuo
en la sociedad)

%K_J

Incorporacién de
estructuras

illusio =

(inclusién de la sociedad
por el individuo

H_J

Comprensién practica,
creencia

habitus

(sistema de disposiciones
estables y duraderas)

H_J

Coincidencia, ajuste
prerreﬂexivo

33



Convergencia, Revista de Ciencias Sociales, num. 54, 2010, Universidad Auténoma del Estado de México

Ignacio Farias. Socidlogo y Dr. en Antropologia Europea de la Universi-
dad Humboldt de Berlin. Investigador del Centro de Investigacién Social
de Berlin (WZB) ¢ investigador asociado del Instituto de Ciencias Sociales
(ICSO) de la Universidad Diego Portales en Chile. Publicaciones recien-
tes: como compilador junto con Thomas Bender, Urban Assemblages. How
Actor-Network Theory Changes Urban Studies, London, New York [autor de
introduccion, capitulo de libros y tres entrevistas] (2009); “Intimidad cul-
tural en espacios de consumo: el Mall Plaza Vespucio y la imposibilidad de
una cultura publica’, en SCL. Espacios, Pricticas y Cultura Urbana, Santiago
de Chile (2009); en coautorfa con Mirja Busch y José Ossandén, “Buses
turisticos en Santiago: sociologia, representacién y ciudad”, en Revista 180,

vol. 23 (2009).

Recepcién: 14 de diciembre de 2009.
Aprobacion: 26 de abril de 2010.

34



