CONVERGENCIA

Revisla de Cienclas Soclales

Ciencia y ética desde
una perspectiva discursiva

Guillermo Hoyos Vasquez

Pontificia Universidad Javeriana de Bogotd, Colombia/ ghoyos@yjaveriana.edu.co

Abstract: This article seeks to contribute the understanding of the crisis of globalization from the
relations among science, technology and morality point of view. The phenomenon of terrorism,
also the one of the State, the world injustice, the desite of men to have total control over human
life, as well as the deterministic reduction of all human freedom should be able to summon the
moral resources of all human groups, in order to look for an ethical solution to the problems of a
unilateral neo-liberal globalization. To do this, there is the possibility of dialog in the search of a
wotld ezhos. The theory of communicative action, developed by Jiirgen Habermas, can help to
understand the relations between science and moral in a similar way to that proposed by Kant, but
with other resources, those of politics and ethics. Science, Technology and Society, with the help
of communication and dialog, force us to reformulate the sense of university as the place of dialog
and more human discursive production in globalization times.

Key words: Science, technology and society, discursive ethics, human freedom, scientific
naturalism, religions, post-secular society.

Resumen: El presente articulo busca ayudar a comprender la crisis de la globalizacion desde el
punto de vista de las relaciones entre ciencia, tecnologfa y moral. El fenémeno del terrorismo,
también el de Estado, la injusticia mundial, las pretensiones del hombre de disponer en todo
sentido sobre la vida humana y la reduccién determinista de todo sentido de libertad humana,
deberfan poder convocar los recursos morales de todos los pueblos para buscar una solucién ética
a los problemas de una globalizaciéon unilateralmente neoliberal. Para ello se ofrece,
principalmente, la posibilidad del didlogo en busqueda de un ezhos mundial. La teorfa del actuar
comunicacional, desarrollada por Jirgen Habermas, puede ayudar a comprender hoy las
relaciones entre ciencia y moral de manera semejante a como lo planteara Kant, pero con otros
medios, los de la politica y la ética. Este renovado planteamiento sobre Ciencia, Tecnologia y
Sociedad, con la ayuda de la comunicacién obliga a replantear el sentido de universidad, como el
lugar del didlogo y de la produccién discursiva mas humana en tiempos de globalizacion.
Palabras clave: Ciencia, tecnologia y sociedad, ética discursiva, libertad humana, naturalismo
cientifista, religiones, sociedad postsecular.

ISSN 1405-1435, UAEM, México, num. 42, septiembre-diciembre 2006, pp. 117-131



Convergencia, nam. 42, septiembre-diciembre 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

1. El dialogo entre naturalismo cientifista y tradiciones
fundamentalistas

recurrente, ya que con la ayuda del conocimiento mas sofisticado el

hombre pone en peligro la naturaleza o la especie misma. E1 16 de
octubre del ano 2001 recibe el filésofo aleman Jirgen Habermas el
Premio dela Paz dela Camara del Libro Aleman con un discurso sobre las
relaciones entre la fe y la razén “Glauben und Wissen” (Habermas, 2001),
en el que, suponiendo la concepcion de Hegel de dichas relaciones, se
refiere tanto al debate del momento entre la ciencia y la religion en torno a
problemas de la bioética y su relacion con el sentido de la vida, como al
suceso de un mes antes, el 11 de septiembre de 2001. Habermas compara
el fundamentalismo en juego en la discusion irreconciliable entre los
cientificos que se creen en cierta forma en posesion de la vida humana, y
las religiones que rechazan de plano la investigacion que pudiera negar el
origen trascendente de la misma, con los fundamentalismos generados en
el conflicto del atentado terrorista en Nueva York y en la amenaza
igualmente terrorista dela justicia infinita y de la guerra al reino del mal.

Varias son las razones que nos mueven hoy a volver sobre un tema

La solucién a esta especie de cuadrado de los fundamentalismos, el
naturalismo cientifista, el dogmatismo religioso, el fanatismo cultural y el
terrorismo politico sélo se puede encontrar volviendo al sentido ético de
ciudadanas y ciudadanos, que son quienes deben decidir acerca de sus
formas de vida en un mundo y en una sociedad cada vez mas complejos.
La sociedad civil, las comunidades y las personas, en medio de los
extremos fundamentalistas, propuestos por el saber (la ciencia, la técnicay
la tecnologia, también la de las amenazas a la vida y la de la guerra) y el
creer (las religiones, culturas y metarrelatos de maximos), solamente
disponen de su capacidad de deliberar en privado y en publico, y de
orientarse por sentimientos, motivaciones y razones, en las que puedan
confiar en relacién con su propio sentido de la vida.

La propuesta es restablecer las condiciones de un didlogo que,
partiendo de la tolerancia entre los extremos, posibilite la comprension
entre sus concepciones del bien y de la vida, sus valores de maximos, su
sentido de la religiéon y de la politica. Si se acepta que vivimos en una
sociedad postsecular es posible que el racionalismo de la modernidad y su
aparentemente mejor conquista, la modernizacién, reconozcan que en
otras tradiciones no occidentales o también occidentales, pero menos
secularizadas, hay valores relevantes para el futuro de la humanidad; de

118



Guillermo Hoyos Visquez. Ciencia y ética desde nna perspectiva discursiva

igual manera que las culturas religiosas tendrfan que poder aceptar que
también fuera de ellas sigue vigente un universo de sentido para el
hombre, como el que ha merecido vivirse mas explicitamente en la
modernidad. Esto significa positivamente que se busque ante todo la
comprensiéon intercultural, que, partiendo de una tolerancia entre
cosmovisiones basadas en el creer o en el saber, avance en la traduccion
reciproca de lenguajes de las ciencias, las culturas y las religiones,
buscando su sentido de pertinencia para la condicién humana en su
reconocimiento de la finitud y de la contingencia.

Esta traduccién reciproca ayudara a que cada una de las cosmovisiones
reconozca sus propios limites. “La fe cientifista en una ciencia, que algin
dia no sélo complemente sino que reemplace la autocomprensioén
personal por una autodescripcion objetivante, no es ciencia, sino mala
filosoffa” (Habermas, 2001: 20). De hecho para ciudadanos normales, asi
se interesen por la ciencia, ésta no podra ahorratles la responsabilidad en
las decisiones que adopten en sus vidas, naturalmente teniendo en cuenta
todo lo que la ciencia y la tecnologia puedan ensefiarles.

Es de nuevo la traduccién, la comprension hermenéutica, la que nos
permite leer textos fundacionales como el relato biblico de la creacién en
clave de una ética discursiva. Inspirado por la expresion “a imagen y
semejanza’ del relato biblico, termina Habermas su “Creer y saber” con
una pregunta sugerida por dicho relato: “El hombre que determine a otro
hombre en su manera de ser natural, de acuerdo con su propio capricho, ino
habria destruido con esto también aquellas libertades iguales que se dan
entre iguales por nacimiento, para garantizar su diferencia?” (Habermas
2001: 30). La respuesta obliga a tener en cuenta que quien pretenda poder
romper la igualdad de libertades en nombre de la ciencia, la economia o la
politica, ¢l mismo se autoexcluye de la comunidad moral que fundamenta
la sociedad bien ordenada y el Estado social de derecho democratico.

En un segundo momento consideremos cémo contra el
fundamentalismo del saber y del creer Gnicamente vale hoy un renovado
dialogo entre la razén y la fe en actitud postsecular, como el sostenido por
el entonces todavia cardenal Joseph Ratzinger y Jirgen Habermas el 19 de
enero del 2004 en la Academia Catdlica de Baviera (Habermas y

119



Convergencia, nam. 42, septiembre-diciembre 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

Ratzinger, 204)." Lo estimulante de los dos textos es que nos llevan a
fomentar la tolerancia moral y el didlogo intercultural precisamente en la
raiz de los conflictos, alli donde se enfrentan no raras veces de forma
irreconciliable las dos actitudes fundamentales de la existencia humana: el
creer y el saber.

Tema del debate: “Fundamentos morales prepoliticos de un Estado
moderno libre”. El cardenal reconocié en toda su relevancia el fenémeno
del multiculturalismo al que habria que responder en un didlogo sincero
entre razén y religion, entendida también ésta interculturalmente. Se trata
de un paso adelante nada desdefable en la tradicion del Vaticano, que
deberia ser criterio en regiones en las que la religién sigue siendo sinénimo
de intolerancia en ambitos muy importantes de la vida en sociedad y del
avance de la ciencia y la técnica.

Ratzinger inicia aludiendo al proyecto de Hans Kiing acerca de un e#hos
mundial, intimamente relacionado con el encuentro intercultural en el que
parecen estar amenazadas certezas morales que hasta ahora se
consideraban inconmovibles. En un mundo globalizado, en el que el
hombre parece estar realizando el proyecto moderno de ser “amo y
poseedor de la naturaleza”, parece que tampoco la ciencia misma pudiera
darle el apoyo moral que de manera tradicional le prometieran la religién o
la filosoffa.

La situacion global de un poder de la ciencia y de la religién que llega a
los limites del terror ha desplazado la pregunta por el derecho y el ezhos de
forma preocupante. La bomba atémica y las amenazas de destruccién en
nombre de tradiciones religiosas que dicen estar defendiéndose de la
incredulidad, ubican el problema moral en los limites de la razén y de la
religién. ¢Es la religion —pregunta Ratzinger—, la que salva y no mas
bien la ideologfa arcaica que conserva falsos universalismos y conduce ala
intolerancia?

Pero también un racionalismo exaltado, que reclama “justicia infinita”,
y un naturalismo cientifico que ya puede producir al hombre en la retorta,
que tampoco se muestran dispuestos a proteger el mundo ni a llevar a
cabo lo que posibilita una vida digna para todos sus habitantes, parece

! Cito, en parte de manera textual, traduciendo del texto aleman en el sitio web indicado
en la bibliografia.

120



Guillermo Hoyos Visquez. Ciencia y ética desde nna perspectiva discursiva

llegar a los limites de lo razonable. Es como si la religion necesitara la
veeduria de la razén de Estado, a la vez que la razén moderna necesitara
también un correctivo.

El tedlogo vislumbra una solucién en el didlogo intercultural entre
religién y razon: “La interculturalidad me parece ser hoy una dimension
inevitable para la discusion acerca de las preguntas fundamentales de la
existencia humana, discusion que no tiene sus limites ni en el interior de lo
puramente cristiano ni de la sola tradicion de la racionalidad occidental”.
Es asf como a las tensiones de la cultura occidental entre cristianismo y
racionalidad se afiaden las del Islam, las del budismo y las de la India con
sus tensiones internas entre el saber y el creer. “Las culturas aborigenes de
Africa y las de Latinoamérica, animadas de nuevo por determinadas
teologfas cristianas, completan el cuadro. Todas siguen apareciendo no
s6lo como interrogantes del racionalismo occidental, sino también como
interrogantes de la pretension universalista de la tradicion cristiana”.

Las anteriores consideraciones llevan a Ratzinger a concluir en la “no
universalidad de las dos grandes culturas de Occidente, la dela fe cristiana
y la del racionalismo secularizado”. El hecho es que, asi para nosotros los
occidentales nuestra racionalidad sea garantia de verdad, no sucede lo
mismo en otras culturas, para las cuales hay limites a los que dicha
racionalidad no puede acceder. Habria que buscar mas bien una
complementariedad intercultural que no es solamente la del cristianismo y
la racionalidad secularizada. Seria arrogancia propia de Occidente
considerar las demas culturas como “quantité négligeable”, arrogancia
que ya estamos pagando bien caro. Es importante para los dos grandes
componentes de la cultura occidental ponerse en actitud de escuchar,
asumir las otras culturas “en el intento de una correlacién polifénica”, en
la cual “puedan ganar nueva inspiracion los valores y normas reconocidos
como esenciales de alguna forma por todos los hombres. Sélo asi podra
ganar nueva fuerza transformadora en la humanidad aquello que une al
mundo”. Hasta aquilas importantes consideraciones del entonces todavia
profesor Ratzinger.

Jurgen Habermas cree poder superar esta posicion, volviendo a un
mundo de la vida en el que diversos metarrelatos, también la tradicién
ilustrada de la modernidad, la racionalidad cientifico-técnica, compiten
por dar sentido a las diversas formas de vida. Su argumentacion posibilita
comprender las relaciones entre ciencia, moral y politica en diferentes

121



Convergencia, nam. 42, septiembre-diciembre 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

contextos culturales, para disefiar su significado en una sociedad
postsecular.

La pregunta que orienta la argumentacion es “si el estado libre,
secularizado, vive de presupuestos normativos que él mismo no puede
garantizar”. Es decir si la ética de minimos que fundamenta el Estado de
derecho requiere de valores propios de morales de maximos de las
diferentes culturas. En otros términos, si, como sugiere Hilary Putnam
(2002) en uno de sus dltimos libros, nos hallamos ante “el colapso de la
dicotomia entre (ciencias de, Guillermo Hoyos Vasquez) hechos y
valores”.

El liberalismo politico desde un punto de vista cognitivo se
comprende como justificacién no-religiosa y posmetafisica de la
normatividad del Estado de derecho democritico. Para ello basta asumir
un sentido de razén comunicacional que no claudique ante el
contextualismo, pero tampoco se confie en el decisionismo del
positivismo juridico. Esto permite comprender el proceso democratico
como un dispositivo para constituir derecho legitimo. Si se reconoce que
la constitucién del Estado liberal es autosuficiente respecto a su
legitimacion, queda todavia por verse si esto también vale respecto a las
motivaciones que requiere una sociedad bien ordenada, para ser
coherente con las normas acordadas. Contra un malentendido frecuente,
reitera Habermas que debe entenderse por “patriotismo constitucional”
el quelos ciudadanos se apropien delos principios de la carta no sélo en su
forma abstracta, sino en su contexto historico concreto: “entre los
miembros de una comunidad politica sélo surge una solidaridad, asi sea
abstracta y mediada por el derecho, silos principios de justicia encuentran
lugar en el tejido espeso de las orientaciones valorativas culturales”.

En principio no se ve que el Estado de derecho en si pueda estar en
peligro por falta de criterios cognitivos o motivacionales propios. Sin
embargo, una modernizacion exacerbada, en parte por cierto desarrollo
incontrolado de la ciencia y la tecnologfa, podria poner en riesgo la
solidaridad con la que cuenta el Estado democratico, sin poder exigirla
legalmente. La conversion de los ciudadanos de la sociedad de consumo
en “monadas aisladas” —en términos del propio Habermas—, por su
autointerés, que sélo utilizan sus derechos subjetivos como armas contra
los demas, va socavando el sentido mismo del Estado de derecho. El
neoliberalismo logra este nuevo modelo de sociedad salvaje a escala
global. Al mismo tiempo parece crecer el fendmeno de la supervivencia de

122



Guillermo Hoyos Visquez. Ciencia y ética desde nna perspectiva discursiva

las religiones y el recurso a tradiciones culturales. Esto ha llevado a una
ctitica radical de la razén, no sélo en su manifestacién como racionalidad
instrumental, lo que a su vez obliga a la filosoffa a reflexionar sobre sus
origenes metaffsicos en cercania con la teologfa.

En los limites entre el creer y el saber, la razén moderna ha recorrido
las experiencias de la autoconciencia moral, la finitud historica y la
solidaridad social, recursos que no sustituye cierto naturalismo cientifista
y a los que no puede renunciar en momentos de crisis radicales. La
filosoffa nos recuerda tradiciones (cristianas o no cristianas), cuyos
valores fundamentales se expresan como responsabilidad, autonomia y
justificacion, historia y memoria, innovacion y retorno, emancipacion y
plenitud, exteriorizacién e incorporacién, individualidad y comunidad.

Un Estado democratico que busque fomentar la convivencia no sélo
se nutre de los contenidos y motivaciones de diferentes tradiciones
culturales, sino que debe promover, sobre todo mediante la educacion, el
didlogo entre las diversas concepciones omnicomprensivas. Es necesario
saber traducir estos maximos para enriquecer de contenidos a un Estado
de derecho democratico, cuyos recursos de legitimidad estan amenazados
ahora por una vision reduccionista de la globalizacion, hipotecada por la
economia neoliberal. En el mundo de la vida y en la historia de los
pueblos, no pocas veces en formas de religiosidad popular (teologia de la
liberacién), se conservan ideales libertarios y reclamos de justicia, que no
solamente renuevan motivacional y cognitivamente las formas
contractuales de la modernidad, sino que preservan la responsabilidad
moral, la dignidad de la persona y la solidaridad universal (sentimiento de
humanidad), sin los cuales amenaza con marchitarse toda normatividad
del Estado moderno.

Esta posicién radical respecto al didlogo nos lleva a otro escenario de la
discusién contemporanea en la filosofia de la ciencia: la relacion entre
“Libertad y determinismo™ (Pauen, 2005). Este es el titulo que lleva la
Conferencia de J. Habermas al recibir recientemente el Premio Kyoto
(Habermas, 2005: 155-186). Aqui la argumentacion se centra en clarificar
el sentido de la ética entre dos extremos: naturalismo cientifista y religion
fundamentalista.

Lo mas importante es fijar los términos de la discusion actual entre
naturalismo y religion. “No esta en cuestion el que todas las operaciones
del espiritu humano sean totalmente dependientes de sustratos organicos.
La controversia se fija mas bien en el sentido de la naturalizaciéon del

123



Convergencia, nam. 42, septiembre-diciembre 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

espiritu. Una comprension naturalista adecuada de la evolucién cultural,
tiene que poder dar razén tanto de la constitucion intersubjetiva del
espiritu, como del caracter normativo de sus operaciones orientadas por
normas” (Habemas, 2005: 7). No se trata, por lo tanto, de reclamar al
naturalismo el reconocimiento de un espiritu independiente de las
operaciones naturales del cuerpo, en especial del cerebro. Pero s se espera
poder explicar la complementariedad de ciencia y ética, al reconocerse la
intersubjetidad en la que estamos inmersos los humanos y el sentido de
normatividad que ello implica. Ambos aspectos de la misma problematica
pueden ser abordados en términos de una teoria del actuar
comunicacional.

En el extremo opuesto alos esfuerzos cientifistas por la naturalizacién
del hombre y por una ingenierfa social gradual, se presenta hoy la
revitalizacion inesperada y la politizacién, no siempre razonable, de
comunidades creyentes y tradiciones religiosas. Una sociedad postsecular
tiene que poder reconocer los limites del racionalismo moderno y de su
concepciéon postmetafisica, secular o no musical religiosamente del
mundo, del hombre y de la historia. Con esto no se han cuestionado
posiciones laicistas en la comprensién del Estado moderno o
concepciones agnodsticas del asunto religioso. Lo que si debe quedar muy
en claro es que:

No esta en discusion el hecho de que cualquier posibilidad de formacion

politica tenga que realizarse en el marco de un universo sin alternativas desde

el punto de vista del desarrollo de la ciencia, la técnica y la economia, en el
sentido en que éstas se han ido conformando en Occidente. Lo
controvertido es mds bien la interpretacion correcta de las secuelas de una
secularizacién marcada por un tipo de racionalidad cultural y social propio de

Occidente, al que las religiones atribuyen cada vez mas la causa de la crisis
mundial de valores (Habermas, 2005: 7-8).

A partir de estos tres escenarios del didlogo entre el saber y el creer
podemos ahora comprender mejor el sentido del problema que
abordamos cuando preguntamos por la ética en la investigacién
contemporanea. Bsta no puede plantearse al margen de la ciencia, la
técnica yla tecnologia. Tampoco puede esperarse una respuesta suficiente
de parte de la misma ciencia. En una sociedad postsecular y en un
mundo-uno tiene sentido hablar de un ezhos mundial, en la forma en que lo
propone Hans Kiing y en el que lo desarrollan tanto Jiirgen Habermas
como Peter Singer en obras recientes. Esto equivale a afirmar que el
racionalismo occidental, sus formas de vida, su condicién secular frente a

124



Guillermo Hoyos Visquez. Ciencia y ética desde nna perspectiva discursiva

las religiones y tradiciones culturales, ya no puede afirmarse como
absoluto, ni tampoco como paradigmatico; se impone un diilogo
intercultural en un mundo-uno y en una historia desde el punto de vista
cosmopolita, ya prevista por Kant, que busque un ezhos mundiahaciala paz
perpetuamente. Esto nos permite analizar el sentido que debemos dar
ahora al tema de la ética en contextos culturales, para mostrar como el
multiculturalismo en lugar de ser un obstaculo para la comprension de la
moral, puede llegar a ser un recurso para su realizaciéon en “un solo
mundo-uno”, en el que se nos da la globalizacién precisamente como un
reto y un desaffo moral. Mostraremos la necesidad de esta actitud dialogal
en la situacién actual, para considerar luego como sélo un cambio de
paradigma en la filosoffa nos permite desarrollar comunicacionalmente
una concepcién ética que se enriquezca de los contextos culturales en los
que surge de manera necesaria.

2. Una reflexion filoséfica en tiempos de globalizaciéon

Para analizar las relaciones entre investigacién y ética en la discusion
actual, quiero partir del reciente libro de Peter Singer: Un solo mundo. Etica
de la globalizacion (Singer, 2004), en el que propone cambiar de signo a los
discursos economicistas de una globalizacion neoliberal, para sustituirlos
por una comprension ética de las relaciones internacionales en clave
cosmopolita y por una apuesta moral en la busqueda de soluciones
globales, las unicas posibles hoy, a los problemas ambientales,
econdémicos y politico-juridicos en un mundo-uno; problemas que han
sido tema de investigacién y de los cuales se ocupa ya hace tiempo la
ciencia, la técnica y la tecnologfia.

Para profundizar en el sentido de esta relacién entre ciencia y ética
retorno a la filosoffa moral y politica de Kant, como también lo hace
Singer. El desarrollo del conocimiento cientifico en la modernidad, tanto
en las ciencias de la naturaleza como en las sociales, no nos impide, en los
limites de la experiencia empirica y del analisis conceptual de los
fenémenos del mundo-uno, pensar ideas propias de la metafisica que
pudieran dar sentido al actuar humano como un todo. Tal es el caso de la
idea de mundo de la cosmologia, como totalidad cognoscible
gradualmente por la ciencia en su proyecto de matematizacion de las leyes
referidas a los fenémenos espacio-temporales. También es el caso de la
razoén practica que da sentido a nuestras acciones en la historia al
motivarnos para pensarnos como libres, respecto a la responsabilidad

125



Convergencia, nam. 42, septiembre-diciembre 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

moral que debemos compartir en nuestro quehacer social en el mismo
mundo-uno histérico.

De esta suerte la investigacion cientifica puede avanzar con su propia
légica sin tener que verse restringida en absoluto por principios morales
de ninguna naturaleza. La moral no tiene por qué interferir, ni tiene como
hacetlo, en el ambito del conocimiento cientifico. Pero a su vez, la ciencia
no debe, como a veces lo pretende, ir mas alla de lo que podemos conocer
con base en la experiencia, para predeterminar con sus leyes los criterios
propios de la accion humana libre. Si bien la correccion y legitimidad del
actuar humano puede ser pensada en analogia con la legalidad de la
naturaleza misma, su fundamentacién no esta en la ley de la causalidad,
sino en el respeto a aquella ley que nos lleva a preguntar por el punto de
vista moral. La ingerencia de la moral en los procesos del conocimiento
cientifico es moralismo, de la misma manera que la intervencion de la
ciencia en el ambito de la libertad es conocida como positivismo
cientffico.

Este es el sentido que tiene la critica de la fenomenologia al derrotero
que ha tomado el desarrollo de la ciencia en la modernidad. Los procesos
de modernizacién entran en crisis en el momento que la ciencia, la técnica
y la tecnologia asumen solas en su dindmica maravillosa el sentido del
progreso humano. Es la consecuencia, como lo proclamara Edmund
Husserl en visperas de la Segunda Guerra Mundial, de un desarrollo
reduccionista de la metodologia y de una concepcién holistica de la
ciencia: “el positivismo, por asi decirlo, decapita la filosoffa” (Husserl,
1962: 7).

Como es bien sabido, la solucion a la ctisis de las ciencias se busca en
nombre de una ilustracién que inspirara el sentido de emancipacién
propio de la modernidad. La reflexiéon filoséfica busca reconstruir un
sentido de subjetividad en un mundo de la vida, en el que tenga sentido,
ademas de preguntar por lo que podemos conocer, pensar lo que
debemos hacer en nuestras relaciones con la naturaleza y con nuestros
semejantes, y esperar podernos realizar al comportarnos de acuerdo con
nuestros deseos y capacidades.

Esto serfa posible y tendria sentido, si no fuera porque precisamente la
misma idea y el proyecto de la ilustracién fueron apropiados por un
sentido unilateral de ciencia y tecnologfa, que ha significado la
colonizacién del mundo de la vida por la técnica y que tiene como
resultado para el hombre actual lo contrario de la emancipacién. Esta

126



Guillermo Hoyos Visquez. Ciencia y ética desde nna perspectiva discursiva

dialéctica de la ilustracion (Horkheimer y Adorno, 1969), como lo
diagnostica la teorfa critica de la sociedad casi al mismo tiempo y en la
misma situacion en que la fenomenologia sefialara la crisis de las ciencias
en Occidente, explica el sentido de un posible final de la historia en la
sociedad unidimensional.

El primer parrafo de Conocimiento e interés de Jirgen Habermas en 1968,
en el momento de la revuelta contra el sistema y por la emancipacion,
termina también con este veredicto: “Porque el positivismo es eso: el
renegar de la reflexiéon” (Habermas, 1968: 9). La reflexion filoséfica ha de
buscar, por lo tanto, una reconciliacién de los intereses orientadores del
conocimiento cientifico, tanto en el ambito de la naturaleza como en el de
la sociedad, con el interés emancipatorio propio de la moral, ya no como
interés puro en oposicion a intereses empirico-patolégicos, sino como
intencionalidad incorporada en toda actividad humana, tanto tedrica
como practica.

El debate de la fenomenologia y de los padres de la teotia critica de la
sociedad con las ciencias positivas no es, por ende, un anticipo de la
desafortunada confrontacién entre filosofia analitica y la asi llamada
filosoffa continental, como pretenden interpretarlo algunos. Es algo mas
fundamental, inscrito en la tradicion de la disputa kantiana acerca de las
relaciones entre causalidad y libertad, y entre ciencia y moral, en busqueda
precisamente de la complementariedad entre racionalidad cientifico
técnica y razén practica. Inscribirse en esta tradiciéon no es defender cierta
subjetividad rancia contra el avance de las ciencias —como pretenden
esquivar algunos la critica—, critica que se piensa mas irresponsable
cuanto menos haya avanzado la ciencia; tampoco se trata sélo de una
apologia trasnochada del “alma” que quisiera perpetuarse en cierta forma
honrada de profesar la filosoffa como ética. Se trata mas bien de una
reinterpretacién de las relaciones entra teorfa y praxis, basada en un
desarrollo de la teoria del actuar comunicacional, para la cual no es posible
“sin intersubjetividad de la comprension, ninguna objetividad del sabet”
(Habermas, 2005: 177).

Para ello es necesario superar la critica fundamentalista al asf llamado
positivismo de las ciencias. Esta superacion se hace hoy posible gracias a
un cambio de paradigma de la reflexion filoséfica, prisionera de una
subjetividad en didlogo consigo misma, girando hacia un actuar
comunicacional en el que se articulen en el mismo mundo de la vida los
diversos intereses, las culturas diferentes, los saberes y los discursos que

127



Convergencia, nam. 42, septiembre-diciembre 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

reclaman poder dar sentido de persona al ciudadano en una sociedad en
clave cosmopolita.

Esta perspectiva de las relaciones entre ciencia, tecnologia y sociedad
nos permite reconocer el colapso dela dicotomia entre ciencias de hechos
y valores, para comprender la relaciéon cada vez menos lejana entre las
ciencias y la competencia valoradora de los cientificos mismos y también
de los usuarios de las nuevas tecnologias y sus productos. Entonces el
cambio de paradigma de la filosofia de la reflexion a la teoria de la accién
comunicativa puede significar una nueva justificaciéon de las relaciones
entre ciencia y ética, tanto en los fundamentos de la asi llamada sociedad
del conocimiento, como sobre todo en la aplicacion de la ciencia y de la
moral en los diversos ambitos del actuar humano, como por ejemplo, en
labioética o enlas neurociencias, incluyendo la dimensién ambiental, enla
ética empresarial, como reflexioén sobre la economia politica y sobre
proyectos audaces como “la justicia global” y en las comunicaciones.

Se trata, reconociendo de nuevo la autonomia propia de la ciencia y la
tecnologia, de considerarlas en un sentido pragmatico, en cuanto
racionalidad instrumental, como estrategia de la razén practica para
ayudar a entender el desarrollo como libertad (Sen, 2000). Esto nos obliga
a comprender la ciencia y la tecnologfa en su contexto ético y politico en
tiempos de globalizacién, lo que a su vez motiva una reflexién sobre ellas
desde el punto de vista moral tanto de la naturaleza humana como de las
relaciones entre personas y entre Estados, con el fin de proponer una ética
de la especie humana y una ética de la globalizaciéon en clave moral
universalista.

Me estoy refiriendo a dos esfuerzos, en cierta forma paradigmaticos en
los campos de la bioética y de la economia politica, por desarrollar la
relacion entre ciencia y ética, sin pretender con ello entrar a discutir sus
aciertos, a sabet: E/ futuro de la naturaleza humana de J. Habermas (2001b) y
el de La ética de la globalizacion de P. Singer, al que aludfamos antes. Uno y
otro, desde dos comprensiones de moral diferentes, uno més cercano a
Kant, el otro mas utilitarista, apuntan en la misma direccién: tiene sentido
hoy un punto de vista moral, necesario y universal, ya no con base enun
priori de la razén abstracta, sino justificado como critetio objetivo por su
alcance; es decir, por la posibilidad de ser comprendido como idea
regulativa, historica y heutistica, y de ser asumido como tarea que pudiera
llegar a comprometer a todos en sentido cosmopolita y como respuesta a
la sensibilidad moral y a las demandas de ciudadanas y ciudadanos del

128



Guillermo Hoyos Visquez. Ciencia y ética desde nna perspectiva discursiva

mundo. En esta perspectiva universalista puede ser valido hablar inclusive
de razoén populista (Laclau, 2005) en intima relacién con la sensibilidad
moral de las ciudadanas y ciudadanos, si con ello se liberan fenémenos
como el populismo de la condena epistemolégica y de la discriminacién
ética, como si se tratara de un modo poco setio, casi irracional de
comprender lo social y de una forma menos noble, casi manipuladora de
hacer politica.

Esta nueva manera de pensar en ciencia, tecnologfa y sociedad,
presente ya en propuestas acerca de la justicia como equidad, de la no
diferenciacion y discriminacion entre derechos humanos y derechos
econémicos y sociales, y en especial en la muy actual de la justicia global en
contra de la pobreza mundial, tendria que poder orientar
constructivamente la articulacién de las relaciones entre conocimiento
cientifico y ética en los diversos discursos de las ciencias naturales y
sociales y especialmente en sus aplicaciones en este mundo-uno. La
ciencia aportarfa sus fortalezas cognitivas y la ética sus fortalezas
motivacionales en un didlogo entre intelectuales y ciudadanos, que se
nutre de la participacién democratica y a la vez la fortalece. “No es el
tilésofo —afirma J. Habermas— [ni tampoco el cientifico, afiado yol, son

los ciudadanos los que deben tener la dltima palabra” (Habermas y Rawls,
1998: 172).

3. La universidad, la ciencia y la moral

Quisiera terminar esta reflexion filoséfica sugiriendo como la idea de la
universidad sin condicion de Jacques Derrida (1987, 2003), donde lo
impredecible pueda llegar a ser acontecimiento, corresponde a lo
planteado hasta ahora.

La razén de ser de la universidad no debe estar condicionada sélo a la
investigaciéon financiada por la empresa privada o por el Estado y menos
al servicio de la industria militar; tampoco debe estarlo por la mera
formacién de profesionales. En ella tiene que ser posible el que lo
constatativo, ciencia, técnica y tecnologfa, se desarrolle y consolide en el
marco de lo performativo, de las nuevas humanidades, inspiradas por la
filosofia moral, politica y del derecho. Pero inclusive este sentido practico
de la performatividad del compromiso moral de sus profesores, profesos
de la sabidurfa, es conmocionado y revolucionado por la apertura de la
universidad a su exterior, a su contexto, al publico, en ese “como si...” del
acontecimiento, que trasciende el saber constatativo y la profesién de fe
performativa enla esperanza de la democracia por venir (Derrida, 2002).

129



Convergencia, nam. 42, septiembre-diciembre 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

Esto significa en definitiva la posibilidad real de superar la dicotomia
entre ciencia y moral. Ante el abismo entre razén tedrica y razén practica
proponia Kant como solucion el principio de la idoneidad de la naturaleza y
sus leyes para los fines del hombre. Es decir, no hay contradiccién entre
naturaleza y libertad con tal de que nos atrevamos a pensar que siendo libres
podemos servirnos de la naturaleza como si la ciencia, la técnica y la
tecnologfa fueran aporte sustantivo para un sentido humano de desarrollo
como libertad. Es también la idoneidad que subyace al postulado de la razon
practica, el que nos abre a laidea del sumo bien, trascendente o inmanente a la
historia humana, cuando pensamos que la utopia tiene sentido y que vale la
pena la esperanza normativa de apostarle a la moral en el horizonte histérico
intramundano, en el que cada persona deberfa poderse comportar como si
también de ella dependiera aquel sentido de convivencia de la ciudadania
cosmopolita que nos guia hacia la paz perpetuamente. Esto es lo que orienta
el avance de la ciencia y la tecnologfa en el marco de una formacién para la
ciudadanfa democratica y la confianza en la cultura ciudadana.

Bibliografia

Derrida, Jacques (1987), “Leccion inaugural, Cornell University 1983. Las
pupilas de la Universidad. El principio de razén y la idea de la
universidad” [traduccién de Cristina de Peretti], en Revista Anthropos,
num. 13, Barcelona: Anthropos.

(2002), “Politica y perdén”, en Chaparro, Adolfo [ed.], Cultura,
politica y perdin, Bogota: Universidad del Rosario.

(2003), Universidad sin condicion (gracias a las “Humanidades”, lo gue
‘bodria tener lugar’ manana, Madzid: Trotta.

Habermas, Jirgen (1968), Erkenntnis und Interesse, Frankfurt, a.M.:
Suhrkamp.

Habermas, Jurgen y John Rawls (1998), Debate sobre el liberalismo politico,
Barcelona: Paidés.

Habermas, Jurgen (2001a), Glanben und Wissen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

(2001b), Die Zukunft der menschlichen Natur. Auf dem Wege zu einer
liberalen Eugenik, Frankfurt, a.M.: Suhrkamp.

(2005), Zwischen Naturalismus und Religion, Frankfurt, a.M.:
Suhrkamp.

130



Guillermo Hoyos Visquez. Ciencia y ética desde nna perspectiva discursiva

Habermas, Jirgen y Joseph Ratzinger (2004), Zur Debatte. Themen der
katholischen Akademie in Bayern, Heft 1. Minchen. Disponible en:
<http:/ /www.kath-akademie-bayern.de/> (10 de octubre de 2000).

Horkheimer, Max y Theodor Adorno (1969), Dialektik der Aufklirnng,
Frankfurt, a.M.: S. Fischer.

Husserl, Edmund (1962), Die Krisis der enropdischen Wissenschaften und die
transzendentale Phanomenologie, Den Haag: M. Nijhoff.

Laclau, Ernesto (2005), La razin populista, Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econémica.

Pauen, Michael (2005), “Ursachen und Griinde. Zu ihrer Unterscheidung
in der Debatte um Physikalismus und Willensfreiheit”, en Information
Philosophie, vol. 33, Jahrgang, num. 5, dezember, Lorrach, Alemania.

Putnam, Hilary (2002), The collapse of the fact/ value dichotomy and other essays,
Cambridge, Massachusetts: Harvard University Press.

Sen, Amartya (2000), Desarrollo y libertad, Bogota: Planeta.

Guillermo Hoyos Vasquez. Doctor en Filosofia por la Universidad
de Colonia, Alemania. Actualmente, director del Instituto de Estudios
Sociales y Culturales PENSAR de la Pontificia Universidad Javeriana de
Bogota, Colombia. Sus lineas de investigacion son: fenomenologfa, teorfa
critica de la sociedad, y filosofia moral, politica y del derecho. Sus mas
recientes publicaciones son: “Estructuracion del discurso bioético. I.
Comunicaciéon y lenguaje”, en Volnei Garrafa, ¢t al. [coords.|, Estatuto
epistemoldgico de la bioética, México: UNESCO/UNAM, 2005; “Mundo de la
vida y comunicacion. Ia fenomenologia en didlogo con las ciencias”, en
Revista Pesquisa Qualitativa, San Pablo, Sociedade de Estudios e Pesquisa
Qualitativos, afio 1, ndam. 1, 2005; “Las creencias religiosas en la sociedad
postsecular”, en Herrera, Maria y Pablo De Greiff [comps.], Razones de la
Justicia. Homenaje a Thomas McCarthy, México, UNAM, Instituto de
Investigaciones Filosoficas, 2005.

Envio a dictamen: 17 de agosto de 2006.
Aprobacion: 14 de septiembre de 2006.

131



