TLas fronteras de la violencia cultural: del
estigma tolerable al estigma intolerable

Nelson Arteaga Botello
Universidad Autonoma del Estado de México, México

Cristina Dyjak Montes de Oca
Universidad Antinoma del Estado de México-Universidad Jaume I, Espania

Resument: El presente documento tiene por objetivo, con base en un estudio de caso en escuelas
de educacion bésica, mostrar cémo se cristaliza la violencia cultural hacia nifios invidentes. Dicha
cristalizacion pasa por dos referentes de interaccion y relacion social al interior del espacio escolar. El
primero esta constituido por pardimetros de normalidad y anormalidad a pattir de la localizacion de
estigmas. El segundo se encuentra, a contrapelo de la tendencia anterior, tratando de diluir los efectos de
los estigmas al sefalarlos como una practica de tipificacién social intolerable o inaceptable.

Palabras clave: estigma, intolerable, violencia cultural, infancia.

Abstract: The main objective of this paper (based on a case of study developed in basic education
schools), is to show how cultural violence is crystallized towards blind children. This problem
crosses by two referrings of interaction and social relationships into the scholastic space. The first
one is conformed by normality and anormality parameters from the stigmas” location; and the
second one is opposed to the previous tendency in order to minimize the effects of the stigmas,
showing them as an unacceptable kind of social segmentation.

Keywords: stigma, intolerable, cultural violence, childhood.

A
convergencia
2

ISSN 1405-1435, UAEM, México, nim. 41, mayo-agosto 2006, pp. 65-86



Convergencia, nim. 41, mayo-agosto 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

Introduccién

as personas invidentes enfrentan una serie de problemas para

integrarse a la vida cotidiana en la medida en que la organizacién de

las actividades mas comunes se estructuran en términos de la
capacidad de desplazamiento, que normalmente realizan las personas no
invidentes. A lado de estas batreras fisicas, o mas bien como su correlato,
existe otro tipo de practicas que generan la exclusion de la vida social de
los invidentes: la discriminacién. Esta, por lo regular, se encuentra
arraigada en el desconocimiento de lo que implica que una persona sea
invidente o tenga cualquier otro tipo de discapacidad.1 La escuela es uno
de los espacios donde atun persisten las barreras de la discriminacién no
s6lo para los invidentes sino para otro tipo de discapacidades, aunque
cierto, aquella adquiere grados y profundidades variables dependiendo
del tipo de discapacidad con que se cuente.

Es importante subrayar esto si nos atenemos al hecho de que es un
lugar comun sefialar que la educacion alivia la carga de diversas formas de
desventajas sociales y abre camino hacia mejores condiciones de vida. De
tal suerte que si la discriminacién y la exclusién estan presentes en la
escuela, ésta no facilita mucho la integracion a la sociedad de personas que
tienen alguna discapacidad. Y no es que las escuelas cierren sus puertas al
acceso de los nifios con estas caracteristicas, el problema es que cuando
ingresan es posible observar en la vida diaria escolar el ejercicio de una

! Los términos de discapacidad y capacidades diferentes han introducido un debate que
resulta interesante y muy productivo; sin embargo, en muchas de las ocasiones ha
devenido en un campo privilegiado de la political correctness. Lo que hallevado a veces a
discusiones estériles en las que el lenguaje parece la llave secreta que abre la posibilidad
de que un término suprima la discriminacion y la exclusion. En este sentido debatir
entre usar el término discapacidad o capacidades diferentes no conduce en dltima
instancia a terminar con las condiciones desfavorables a las que tienen que enfrentarse
estos grupos sociales. Discutir estos términos no es el objetivo de este documento, por
lo que en este texto se utiliza el término discapacidad en su connotacién de
discapacidad de algo (vision, movilidad o habla) y no pretende considerar a las
petsonas que tienen estas carencias como personas “‘sin capacidades” o “pocas
capacidades”.

66



Nelson Arteaga Botello y Cristina Dyjak Montes de Oca. Las fronteras de la violencia cultural:
del estigma tolerable al estigma intolerable

cierta violencia cultural, la cual se expresa a través de la construccion de
prejuicios, fobias y discriminaciones (Galtung, 1995).”

Sin embargo, estas expresiones de violencia cultural no se encuentran
presentes contra los nifios invidentes permanentemente, y es que aquellos
que la producen en algin momento pueden, mas tarde, estar actuando de
manera contraria: defendiendo y exigiendo el respecto de esos mismos
nifios. El objetivo de este documento es mostrar como se construye este
proceso complejo de tolerancia —y ejercicio— asi como de intolerancia
de la violencia cultural contra nifios invidentes. El argumento de este
trabajo considera que dicho proceso pasa por dos referentes de
interaccion y relacion social. El primero esta constituido por parametros
de normalidad y anormalidad a partir de la localizacién de estigmas, es
decir, de atributos que vuelven a una persona diferente a las demas,
despojandola de su caracter como individuo, reduciéndola en ultima
instancia a la categorfa de un ser inficionado y menospreciado (Goffman,
1970). El segundo referente se encuentra, paraddjicamente, tratando de
diluir el efecto que genera la estigmatizacién al reconocerla como
intolerable o inaceptable en la medida en que genera efectos perniciosos
para quien esta sujeto a ella (Fassin y Bourdelais, 2005). Estos dos
referentes de interaccion y relacion social dibujan una manera de entender
los procesos de violencia cultural, la cual —a diferencia de lo que se cree
comunmente— no es un proceso que se cristaliza de una vez y para siempre;

2 En 1993 se realiza una reforma al articulo tercero de la Constitucién. Dicha reforma
permite la entrada en vigor de la Ley General de Educacion que, en su articulo 41,
establece la obligatoriedad de la insercién de los nifios y nifias con discapacidad a las
escuelas regulares de educacion bésica primaria. Ciertamente la atencion alas personas
con algin tipo de discapacidad en México se remonta al afio 1870, con la fundacion de
dos escuelas: la Escuela Nacional para Sordos y la Escuela Nacional para Ciegos. En
1932 se establecio la Escuela Especial para Niflos Anormales y en 1935 el Instituto
Médico Pedagogico; en ese mismo afio, la Secretaria de Educacion Publica crea una
divisién para la Educacion Especial. En 1936 se crea una clinica de la conducta. En
1952 se funda el Instituto Nacional de Audicién y Foniatria para atender problemas de
audicion; se establece también el Instituto Nacional de Comunicacién Humana, con el
objetivo de atender a personas con problemas de aprendizaje, audicion y lenguaje.
También se formaron las Escuelas de Educacion Especial para atender nifios con
necesidades educativas especiales, con problemas de deficiencia mental, trastornos de
audicion y lenguaje, problemas fisicos y visuales (Kilinger, 2000).

67



Convergencia, nim. 41, mayo-agosto 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

por el contrario, estd sujeto a una dinamica de produccion y deconstruccion de
aquellos elementos que la constituyen.

Con el fin de observar este proceso se toma como referente el
resultado de un trabajo exploratorio fruto de una investigacion realizada
en tres escuelas primarias regulares de los municipios de Toluca y
Metepec, Estado de México, entre junio de 2003 y abril de 2004. Las
escuelas que se escogieron cuentan con una experiencia variable en la
atencién a nifios invidentes. Una de ellas tiene ocho afios recibiendo
infantes con estas caracteristicas, aunque también nifios con problemas
de audicién y habla; las otras dos escuelas, pot el contrario, tienen cuando
mucho dos afios con alumnos invidentes.” El analisis de estos distintos
espacios permite apreciar la presencia de principios similares y

3 Para efectuar el estudio de caso se procedi6 a identificar a un grupo de familias cuyos
hijos estuvieran cursando el nivel basico en escuelas publicas. Para ello se acudi6 al
Centro de Atencion Multiple (CAM) dependiente de la Secretarfa de Educacion
Publica ubicado en las instalaciones del Centro de Rehabilitacién y Educacion
Especial (CREE) en Toluca, cuyo personal muy amablemente nos facilit6 el contacto
de las cinco familias que colaboraron con la informacién necesaria para la realizacion
de este estudio. De las familias, tres de ellas viven, segin el trabajo emprendido por
CONAPO (2002) sobre marginaciéon urbana, en zonas de alta marginacion; las
restantes en zonas de media y baja marginacion. Tres familias pueden ser catalogadas
como compuestas; una como nuclear y otra monoparental. La mayoria de las familias
perciben entre $3,000.00 y $4,500.00 pesos mensuales a diferencia de una de ellas cuyo
ingreso es de $8,000.00 pesos. En primer lugar se trabajé con la familia Lara,
conformada desde hace diez afios y compuesta por los dos progenitores y tres hijas
que cuentan con edades de nueve, seis y cuatro meses; Mariana es la mayor y presenta
debilidad visual desde los tres afios debido a un accidente. Posteriormente se trabajé
con la familia Pérez, integrada desde hace 12 afios; ademas de los dos padres cuenta
con cuatro menotes (dos hombres y dos mujeres), con edades que oscilan entre los
seis y doce afios; Alejandra, la menor de los hermanos, es invidente de nacimiento. En
tercer lugar se entré en contacto con la familia Cruz, conformada hace nueve afios;
s6lo estd compuesta por tres integrantes: el padre, la madre y Miguel, invidente de
nacimiento por un problema congénito. Se trabaj6 también con la familia Gémez,
encabezada por una jefa de familia de la cual dependen sus dos hijas, una de nueve y
otra de ocho afios; la mayor, Verodnica, presenta problemas de debilidad visual desde
su nacimiento. Finalmente esté la familia Diaz, la cual no desed participar en el estudio
por lo que no se incluyen datos sobre la misma. La informacién sobre su hijo Carlos
proviene de las entrevistas a sus maestros y la observaciéon directa efectuada en su

68



Nelson Arteaga Botello y Cristina Dyjak Montes de Oca. Las fronteras de la violencia cultural:
del estigma tolerable al estigma intolerable

diferenciales de producciéon y reconstruccion de la violencia cultural en el
espacio escolar.” Aunque ciertamente aqui se pondra particular énfasis en
las caracteristicas comunes.

Este documento se divide en cuatro partes. En la primera se exponen
los conceptos basicos que gufan este trabajo, los cuales tratan de
comprender la violencia cultural a partir de explorar tanto la construccion
social del estigma como de lo intolerable o inaceptable de estas practicas.
Enla segunda se analiza cémo se ejerce la violencia cultural con base enla
estigmatizacién de los nifios invidentes, en el caso particular de las
escuelas donde se llevé a cabo la investigacién. En la tercera parte se
examina la forma en que se construyen los mapas de lo inaceptable del
estigma hacia los nifios invidentes en dichas escuelas. Finalmente, en el
ultimo apartado se sugieren algunas conclusiones que se desprenden de la
investigacion, planteando ciertas reflexiones sobre la articulacién de los
dos procesos que se han considerado como centrales en la construccion y
deconstruccion de la violencia cultural.

Algunos conceptos para el analisis’

Se puede decir que los estudios sobre violencia en general, y de la violencia
cultural en particular, han estado basados en el paradigma que privilegia la
descripcion de las condiciones del sistema social, politico y simbélico
(Wieviorka, 2004); perspectivas que en ultima instancia dejan de lado el
estudio de los propios actores involucrados en la produccién y

escuela. Catlos tiene once afios y es el mayor de tres hermanos, es invidente desde que
nacio.

4 Lainformacion de la investigacion se obtuvo de la elaboracion de entrevistas tanto a
nifios invidentes como a sus familiares, maestros y compafieros de aula. Dichas
entrevistas se acompafiaron de la observacion directa de los comportamientos y
actitudes de estos actores en distintos escenarios (el hogar, el aulay el salén de clase).

5 Cabe aclarar que este estudio no pretende inscribirse en la linea de trabajos vinculados
con el examen del papel de las escuelas y su relacion con el trato a nifios invidentes,
llevados a cabo, entre otros, por Ulster y Antle (2005), Neibaur y Kleinschmidt (2005),
Rosenblum y Corn (2003), Crocker y Orr (1996), asi como el trabajo comparativo de
Vaughan (1998) sobre los mecanismos de insercién de los nifios invidentes en las
escuelas en diferentes paises; sino que se centra en la discusién mas general sobre los
limites de las interpretaciones holistas que regularmente apuntan a considerar que los
valores y las normas resultan una “estructura cerrada” en la cual el individuo tiene
poca capacidad de actuacion.

69



Convergencia, nim. 41, mayo-agosto 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

reproducciéon de la violencia. Estos estudios parten del analisis y el
conocimiento de las condiciones en las que se encuentran los actores con
el fin de predecir su eventual caida en la violencia, ya sea como victimas o
victimarios. En estos modelos de interpretacion persiste la idea de que
existe la posibilidad de hallar un mecanismo elemental que la produce, por
ejemplo la frustracion —donde en algunas ocasiones se llega a sugerir una
cierta complementariedad entre el analisis de las condiciones sociales y la
movilizacién de ciertos recursos por parte de los actores. Si bien estas
perspectivas permiten comprender algunos aspectos de la realidad en
torno a la violencia, resultan en un punto insuficientes ya que la:
Mayorfa de las aproximaciones clasicas de la violencia han tenido en comun
no hacer intervenir, sino al margen, los procesos de subjetivizacion y de
desubjetivizacién que necesariamente [..] caracteriza a sus protagonistas.
Este sefialamiento que deriva en una proposicién de caracter general,

constituye en efecto una invitacién a teorizar la violencia colocando al sujeto
en el corazon del analisis (Wieviorka, 2004: 220).

¢Cémo puede abordarse la violencia cultural desde este giro que se
introduce? Convendria pattir en un primer momento del concepto de
violencia cultural planteado por Galtung (1990), en el que se considera
que ésta es el conjunto de aspectos de la esfera simbdlica de nuestra
existencia que pueden ser utilizados para justificar o legitimar otro tipo de
violencia como la estructural y directa.” Wieviorka (2004) resalta el hecho
de que esta definicién permite acentuar los fundamentos culturales de
toda violencia pero, al mismo tiempo, sirve para comprender la propia
legitimacién de su ejercicio. Sin embargo, quedarse en este nivel de
analisis sélo puede llevar a reproducir la idea de la determinacion
estructural. Para superar esto se necesita poner en el centro del analisis el
papel del sujeto, explorando los procesos y los mecanismos por los que

6 Segin Galtung (1995) existen tres tipos de violencia: la cultural, a la que se ha hecho
referencia aqui, la estructural y la directa. Se habla de violencia estructural cuando
existe una serie de acciones humanas, inconscientes, indirectas e impersonales que
producen que los individuos no puedan potenciar su vida. Se habla de violencia directa
en el otro extremo, cuando se registran acciones concientes, francas y personales. La
violencia de tipo estructural se refiere a la desigualdad, es decir, a la injusticia social. La
segunda se caracteriza por una agresién corporal de cualquier tipo producido por la
guerra, el vandalismo, el robo, el secuestro, que ocasiona dafio psicolégico y donde su
punto critico es el asesinato (Arteaga, 2003).

70



Nelson Arteaga Botello y Cristina Dyjak Montes de Oca. Las fronteras de la violencia cultural:
del estigma tolerable al estigma intolerable

este ultimo, ya sea de forma individual o colectiva, llega a la produccién de
prejuicios, fobias y discriminaciones como un trabajo que realiza en su
interior, sobre si mismo, seglin casos, situaciones y contextos concretos

(Dubet, 1994; Wieviorka, 2004).

El hecho de considerar la violencia cultural como un proceso que el
sujeto elabora a través de un trabajo sobre si mismo, resulta relevante enla
medida en que considera la violencia cultural no como una mera huella
estructural en el individuo, sino como una impresién variable, inestable,
con distintas tonalidades que sugieren su emergencia y aparente
disolucién. En otras palabras, la violencia cultural que ejerce un sujeto no
esuna penaala que se ve condenado de manerairremediable, sino sobre la
que puede reflexionar circulando entre su practica mas cruel y su critica
mas severa. Esta circulacién se encuentra regularmente sujeta a
situaciones muy especificas. El recorrido entre cada uno de los dos
extremos de esta circulaciéon —el punto donde se acepta o ejerce la
violencia cultural y aquel donde se la rechaza— estd sujeto a condiciones
que sélo pueden ser observadas en situaciones particulares.

Si se parte en una primera instancia del analisis de las expresiones de
violencia cultural, en particular hacia los invidentes y otro tipo de
discapacitados, el trabajo de Goffman (1970) respecto al estigma significa
una referencia obligada. En términos generales permite apreciar la forma
en como los sujetos, individuales y colectivos, construyen pautas y
categorias situacionales de lo aceptable ylo no aceptable, de lo normal y lo
patolégico.” El cardcter interaccionista de su perspectiva permite
entender el mundo social no como el resultado de la contraposicion de la
esfera de los normales, por un lado, y de los estigmatizados port el otro,
pues el conjunto de los individuos que lo compone esta sujeto a ser
estigmatizado en algin momento. Goffman sostiene incluso que el
normal y el estigmatizado no son personas, sino perspectivas generadas
en las interacciones. No son los atributos estigmatizantes los que
determinan los roles de normalidad y anormalidad, sino la frecuencia con
que se desempefia alguno de ellos. Con todo, la relacién entre normales y
estigmatizados es ciertamente tensa. De hecho los normales, por

7 Las aportaciones de Goffman al conjunto de la sociologfa contemporanea, sobre todo
a partir de finales de la década de los ochenta y mediados de los noventa, puede ser
revisada en el texto de Chriss (1995).

71



Convergencia, nim. 41, mayo-agosto 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

definicién, creen que una persona con algin estigma es un “no-humano”
y, con base en este razonamiento, adoptan diversas actitudes de
discriminacién dependiendo de la situaciéon particular en la que se
encuentren. No sélo esto, la estigmatizacion ademas posibilita la
construccion de narrativas sobre la supuesta “naturaleza” de la
inferioridad e incapacidad del estigmatizado para desempefiarse en la vida
social.

No obstante el estigmatizado no siempre vive bajo el acoso de las
actitudes de rechazo o discriminacion, existen personas sensibles que
reconocen en él a un humano que es esencialmente normal. En este caso
se consideran dos grupos de personas: el primero corresponde a las que
son sus iguales por compartir el mismo estigma y conocer lo que significa
poseetlo; el segundo lo denomina Goffman el grupo de los sabios. Este se
conforma por personas normales que por su situacioén especial conocen la
vida de los individuos estigmatizados y simpatizan con sus circunstancias.
De hecho, es posible decir que el espacio de los sabios se agranda
conforme las personas normales y estigmatizadas refuerzan sus contactos
en la cotidianidad; empero, Goffman (1970) sefiala que la familiaridad
tampoco garantiza el que se reduzca la discriminacion, las fobias y el
rechazo: cierto tipo particular de situaciones pueden facilitar el que
reaparezca el estigma. En este sentido no resulta extrafio que por un lado
un sujeto, individual o colectivo, sefiale al estigmatizado que es un
miembro mas del grupo y por otro lo haga objeto de algin tipo de
violencia cultural.

Esta situacién contradictoria puede explicarse por un proceso de
construccion social de lo intolerable o inaceptable. Como apuntan Fassin
y Bourdelais (2005), ciertas practicas cotidianas vinculadas al ejercicio de
una violencia, sea ésta directa o cultural, se pueden hallar constantemente
enfrentadas a su rechazo no sélo por aquellas personas que se indignan
frente a su ejercicio, también por quienes la llevan a cabo. La tortura a
prisioneros, el maltrato infantil, la prostitucién obligada se han

8 Algunos textos elaborados a partir del analisis de Goffman sobre el estigma, como por
ejemplo los llevados a cabo por Yeatley y Brewer (1989), Hinnenkamp (1989), Cottle
(1994) y Traver (1994), han resaltado esta contradiccion que resulta fundamental para
comprender la dualidad en la que se sustenta la relacién entre los llamados “normales”
y los estigmatizados.

72



Nelson Arteaga Botello y Cristina Dyjak Montes de Oca. Las fronteras de la violencia cultural:
del estigma tolerable al estigma intolerable

convertido en el presente siglo en algunas de las figuras de lo intolerable.
Ciertamente no todas estan en un mismo plano, lo que hablarfa de un
intolerable absoluto y sin historia; por el contrario, sus distintas
manifestaciones permiten observar la conformaciéon de una cierta
jerarquia moral a su interior. La definicién de lo intolerable tiene que ver
en este sentido mas que con un refinamiento de los valores éticos y
morales, con un trabajo de creacién de su sentido a cada instante y en cada
lugar, en funcién de los valores y las sensibilidades que pongan en juego
los actores.

En el caso particular del nifio maltratado —por poner un ejemplo
proximo al tema que nos interesa para este trabajo—, Vigarello (2005)
indica que para que esta violencia fuera considerada como intolerable, ha
hecho faltala conjugacion entre una evolucién de las sensibilidades —que
hacen del nifio una victima inocente— y una transformacién de los
valores que erigen a este pequefio ser en una persona sujeta a derecho. Sin
embargo, si lo intolerable es histéricamente construido y también
culturalmente construido, quiere decir que pueden existir momentos,
espacios y lugares donde se diluye, en la medida en que predominan otras
modalidades practicas.

De esta forma, el estigma y su rechazo como algo intolerable crean el
espacio donde la violencia cultural se estructura y desestructura. En el
caso particular que nos ocupa aqui, es decir, en el contexto de la vida diaria
deun grupo de nifios invidentes en escuelas primarias, interesa sobre todo
resaltar la interaccion y la relacion social que establecen estos actores
poseedores de un estigma con los “normales” —entre los que estan los
docentes y otros nifios. Se parte, entonces, por distinguir, en primer lugar,
los procesos de estigmatizacion que crean los docentes una vez que se
enfrentan a la posibilidad de tener que establecer una relacién con algin
nifio invidente en el salén clase para, posteriormente, examinar como en
una relacion ya mas directa con el infante se presenta una oscilacién entre
la reproduccion del estigma y su rechazo por considerarlo intolerable. De
igual forma se analizarda como en el salén de clase se conforma este mismo
proceso que bascula entre el rechazo y la aceptacion del nifio, y el papel
que tienen en esta dinamica los padres de familia de los nifios “normales”
y de los estigmatizados.

En la medida en que las situaciones y los contextos de interaccién y
relacién son relevantes para la cristalizacion de la cultura de violencia sera
conveniente subrayar algunas experiencias de ciertos actores: los propios

73



Convergencia, nim. 41, mayo-agosto 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

invidentes, sus padres, compaferos, docentes, asi como los padres de
familia de nifios “normales”, todos ellos que contribuyen, en distinta
intensidad y fuerza, a dotar a la cultura de la violencia de los cimentos que
garantizan tanto su produccién y reproduccion, como las bases para su
puesta en cuestion.

La presencia del estigma

Pese a que las escuelas donde se llevé a cabo la investigacion presentaban
distintos aflos de experiencia en la atencioén a niflos invidentes, lo cierto es
que se puede observar un ejercicio similar de produccién de estigmas a
estos niflos. En cada institucion se establece de entrada un protocolo para
la admision, planteando de cuando en cuando una serie de obstaculos que,
desde la perspectiva de los padres, sugieren una sutil disuasion para que
busquen otras escuelas para inscribir a sus hijos. Esto sucede aun cuando
esté clara, en la normatividad existente, los pasos a seguir para aceptar a
los nifios invidentes en el centro escolar. En todos los casos se condiciona
el ingreso de éstos —pese a estar prohibido por la ley— a la firma de un
documento mediante el cual se deslinda a la escuela de toda
responsabilidad en el caso de que les pase algo.”

Con todo, una vez superado cada uno de los obstaculos,
inmediatamente es necesario tener que afrontar el hecho de que los
docentes rechazan la idea de que algiin nifio con invidencia esté en su
salon de clase. Esto por lo regular es un proceso que queda fuera de la
mirada de los padres, en la medida en que no resultarfa correcto el
expresar opiniones profundamente estigmatizadoras de sus hijos frente a
ellos. Esta estigmatizacion adquiere connotaciones de cosificacién y por
ende lleva a considerar al estigmatizado como un “no humano”. Esto es
posible apreciatlo en expresiones como:

Pues primero senti rechazo, porque no estaba segura, o sea, de como yo ibaa

actuar con él.. Las compafieras de tercero somos cuatro y las cuatro lo

rechazabamos; entonces fue por medio de rifa y ya cuando a mi me tocé, dije:
iEn la torre! {Pero ahora qué voy hacer, qué voy hacer!

Argumentos que es posible localizar en las distintas escuelas, donde la
rifa deviene en la forma de catalogar al nifio invidente como un indeseable

® Las escuelas, porlo regular, no se comprometen a realizar los tramites para obtener los
libros en Braille, dejando esta tarea a los propios padtes de los nifios.

74



Nelson Arteaga Botello y Cristina Dyjak Montes de Oca. Las fronteras de la violencia cultural:
del estigma tolerable al estigma intolerable

y donde tener la mala fortuna de “ganarse” al nifio como alumno deja
siempre un halo de resignacion; como haber obtenido una carga que
tendra que llevarse penosamente a cuestas durante un aflo:
Pues me senti realmente mal, porque dije: yo qué voy a hacer con este tipo de
nifio. Mds bien ninguna maestra lo querfa. Habiamos acordado las cinco
maestras que se iba a hacer una rifa para este tipo de nifios, para que no
hubiese de que yo me quedo con esto o tu llévate esto porque si jDe hecho me
toco a mil

En otros casos este infortunio es visto con horror: “jAy no, no, no! De
momento senti terror, miedo. Nunca he trabajado con esa gente. De
momento me dio mucho miedo”. Este tipo de expresiones muestran la
supuesta carga que representa para un docente el tener como alumno aun
invidente, a tal grado que se considera una especie de desgracia laboral.
Dejan ver, ademas, el profundo temor que tiene el docente de enfrentar el
trabajo cotidiano con nifios invidentes. Para otros no es tanto el temor
sino el supuesto gasto inutil que representa un nifio de este tipo en su aula,
ya que pareciera que estan condenados de entrada al fracaso social por
cierta condicion natural que les es propia. En este sentido una docente
sefiala: “Lo bueno es que a m{ no me tocé algin nifio con una
discapacidad porque es una pérdida de tiempo”. Incluso para algunos
profesores existe un derecho que les asiste para no aceptar nifios
invidentes: “A mi que ni me toque ella [una nifia invidente|, porque yo no
la voy a tener. Yo tengo mi derecho de no aceptatla”.

Este rechazo se refuerza con aquel que establecen los propios padres
de familia de los nifios que tienen compaferos invidentes en la misma
aula. Ciertamente, los padres de familia entrevistados no admitieron
abiertamente un rechazo hacia los nifios con invidencia, manifestaron que
era un derecho para los nifios asistir a una escuela regular porque eso
permitia inculcar valores de respeto hacia los demas. Sin embargo, a través
delos testimonios de las maestras se nota que algunos no estan de acuerdo
en que los nifios invidentes estén en el mismo salén que sus hijos,
objetando que las maestras les ponen mas atencion que alos demas nifios,
impidiendo en algunos casos el supuesto desarrollo “normal” de las
actividades (por ejemplo en el recreo, donde se tendrian que cambiar
ciertas reglas de juego o actividades para involucrar a los nifios
invidentes). Algunos infantes al oir en casa los comentarios de rechazo de
sus padres, los llegan a reproducir en las relaciones e interacciones
cotidianas, como se puede apreciar en el siguiente comentario hecho a una
nifia: “Mi mama dice que ti no deberias venir a esta escuela, ti deberfasira

75



Convergencia, nim. 41, mayo-agosto 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

una escuela especial para ti, donde hay nifios ciegos. Porque aqui nada mas
venimos nosotros”.

Pero no solamente las expresiones verbales estigmatizan. La mirada
que sienten los padres con nifios invidentes es quiza la principal muestra
de que se tiene un estigma, la evidencia fundamental de que se esta
localizado en una perspectiva. Dice la madre de una nifia invidente:

Me daba verglienza mas que nada porque la gente se le quedaba mirando y
porque no decfan otra cosa que: jahi vala nifia ciega! o ahi vala nifia ésta. Enel
trayecto del camino y en la escuela me daba muchisima vergiienza, al grado de
llegar a decir: no, yo ya no la llevo, porque la gente se le quedaba mirando, la
gente hablaba. Hasta para ir a recogerla a la escuela yo era una de las ultimas,
por lo mismo que me daba vergiienza. Me hervia la sangre al oir que hablaban
de ella, yo no sabia qué hacer, qué decir.

De esta forma, las marcas que denotan o hacen evidente el estigma se
cargan de una narrativa sobre las connotaciones aparentemente naturales
que son atribuibles a él. Una madre cuenta que un nifilo mird con sorpresa
a su hijo invidente el primer dia que éste asistia a la escuela; se fija
inmediatamente en el bastén y dice sorprendido: “sMamd, por qué usa ese
basténr”, alo que la madre respondié: “Ay, porque esta ciego. No ve, no
sirve para nada”. Un punto de vista que en nada se distingue del resefiado
antes, atribuido a una maestra, en el sentido de que atender a un nifio
invidente era una pérdida de tiempo, ya que dichos nifios no tienen futuro
en lo referente a su insercién en la vida social. De hecho, esto es algo tan
comun que algunas madres y padres de familia cuestionan el desempefio
académico de ciertos nifios invidentes que presentan buenas
calificaciones en la escuela. En su perspectiva estigmatizadora no cabe la
idea de que los nifios que catalogan como “normales” tengan
calificaciones menores respecto a los invidentes. Una madre sefialaba
airada a una maestra al final de un dia de clases: “:Cémo es que mi hijo que
oye y ve bien, saca seis y siete de calificacion? ¢Y cémo es posible que ella,
que no ve bien lleve nueve y diez?”. Las madres no se explican esta
situacion y acusan a la maestra de regalar las calificaciones a estos nifios.
Una idea que resulta, en el extremo de la estigmatizacion, una expresion
de desprecio y rechazo, como de quien esta frente a una enfermedad
contagiosa. De esto dan cuenta expresiones como: “jMira pobrecito! Deja
de verlo y vente paraaca” o “estos nifios pueden afectar a nuestros hijos”.

Lo paraddjico es que en los salones de clase donde se llevé a cabo la
investigacion, las maestras tienen por lo regular poca capacidad de poder
dedicar un tiempo especial a los nifios invidentes. Los docentes, aunque

76



Nelson Arteaga Botello y Cristina Dyjak Montes de Oca. Las fronteras de la violencia cultural:
del estigma tolerable al estigma intolerable

no es una regla general, toman poco en cuenta las necesidades de estos
nifios, estan preocupados por explicar los temas al conjunto dela clase sin
ir un poco mas despacio para que los nifios invidentes alcancen a hacer las
cosas; algunos docentes, incluso, no saben manejar el Braille y no tienenla
menor intencién de hacetlo porque consideran que es muy complicado.
En alguna ocasién un maestro externaba: “Prefiero 50 nifios latosos que
tener un discapacitado”.

Por si fuera poco, los nifios generan sus propios estigmas, los cuales
muchas de las veces no se alejan de aquellos que establecen lo profesores.
En primer lugar, el manejo de la escritura Braille, con sus diferentes
instrumentos, marca una primera diferencia entre el nifio invidente y el
resto del grupo; en segundo lugar esta el bastén. Los dos conforman aqui,
como sugiere Goffman, los simbolos del estigma. Tales objetos no sélo
identifican al diferente sino que provocan la curiosidad y en ciertos
momentos el morbo en los nifios. Aunque las agresiones verbales son sin
duda mas explicitas: “no ves, estas ciega”. También es posible observar la
realizacién de bromas directamente relacionadas con la incapacidad de ver:
escondetles sus cosas, o ponetles el pie para que se caigan, son las mas
comunes. Estos hechos se marcan mas cuando un nifio invidente ingresa por
primera vez ala escuela o cuando hay compafieros nuevos en un ciclo escolar
que comienza. Hstas practicas, ciertamente, con el tiempo llegan hacerse
menos frecuentes pero nunca desaparecen del todo.

La estigmatizacion que se ejerce contra el nifio invidente no sélo se
circunscribe a ¢él, afecta a su familia mas proxima, en particular a sus
hermanos, si es que los tuviera, que van con ¢l ala misma escuela. Cuando
esto es asi, se pueden registrar situaciones donde los nifios invidentes
tienden a cerrar el circulo de convivencia con sus hermanos, lo que sucede
porlo regular en el recreo. En algunas ocasiones cuando los hermanos de
nifios invidentes interactian con otros amigos en presencia del hermano
son descalificados para las actividades recreativas: “No, es que no hay que
jugar porque... jAy! ya sabes, tu hermano”. Esto lleva en algunos casos a
una gran angustia. .a hermana de una nifia invidente con la que se trabajo
para esta investigacién resultaba ser muy timida y callada. Su madre
manifest6 en alguna ocasién que ha notado en ella cierta sensacion de
agobio por los comentarios que hacen sus compaifieros de clase respecto
de su hermana “la ciega”. Esta situacion le provoca mucha tristeza a tal
punto que no tiene casi amigas; de hecho, ante el cuestionamiento de silas
tenfa contestd: “No, bueno, en ese caso, bueno... yo [sele hace un nudo en
la garganta ylos ojos sele llenan de lagrimas] yo, no me he juntado con mis

77



Convergencia, nim. 41, mayo-agosto 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

amigas”. Si bien la madre ha tratado de explicarle el problema y las
posibles soluciones a ¢, lo cierto es que ambas hermanas son objeto ya de
un estigma: una por sus atributos fisicos, otra por el lazo de
consanguinidad que simplemente le une a ésta.

En términos generales es posible detectar que aquello que constituye la
cultura de la violencia hacia los nifios invidentes —como los prejuicios,
fobias y discriminaciones— se encuentra cruzando de forma transversal a los
distintos actores de las instituciones escolares analizadas. Al parecer nadie
quiere establecer lazos de copresencia en espacios que se consideran que no son
aptos para estos nifios. La puesta en marcha de estigmas a los nifios invidentes
deviene en una practica colectiva que se construye a partir del establecimiento
de una diferencia pero ademas del otorgamiento de una calificacién moral.
Ahora bien, si es cierto que profesores, alumnos y padres de nifios “normales”
coinciden en muchos puntos en su idea de la invidencia, es necesario reconocer
que lo hacen en distinta escala y desde distintas perspectivas. La violencia
cultural es una expresion diferencial que adquiere claroscuros muy variables.
Incluso, como veremos a continuacion, a veces es cuestionada por aquellos que
momentos antes basaban su visién de los nifios invidentes en estereotipos
claramente definidos por el prejuicio, la fobia y la discriminacion.

Lo intolerable del estigma

La violencia cultural no puede ser vista desde la perspectiva de los actores
como un proceso univoco. Las propias personas que en un sorteo deciden
quién se encargara de tener en su clase a nifios invidentes, también
presentan actitudes que tienden a considerar como intolerables otras
practicas basadas en la estigmatizaciéon. De ahi que se pueda observar en
los docentes de las escuelas analizadas una actitud que puede sonar
ambivalente o contradictoria: por un lado, se estigmatiza a estos niflos
mientras que, por el otro, se busca generar un espacio de convivencia y
tolerancia —tratando de afirmar la inaceptabilidad de la puesta en marcha
de los estigmas. En su vision existe una cierta creencia en que el tiempo es
la base que garantiza la disolucion de practicas sustentadas en fobias y
prejuicios. Sefiala un profesor: “Vamos a tardar no sé cuantos aflos en que
los maestros puedan aceptar a un nifilo con capacidades diferentes, sin
decir un pero”. De igual modo apunta una profesora:

La experiencia para atenderlos se va adquiriendo con el tiempo, con el trabajo

y el contacto diario con los nifios, porque enlos estudios no se profundizé en

el tema. Al salir de la carrera se enfrenta uno a otra realidad y no se sabe qué
hacer.

78



Nelson Arteaga Botello y Cristina Dyjak Montes de Oca. Las fronteras de la violencia cultural:
del estigma tolerable al estigma intolerable

En este sentido la mayoria de los maestros entrevistados comenta que:
“Hay mucha distancia entre lo que se dice y lo que realmente se hace”.
Aunque ciertamente la experiencia diaria obliga por lo regular a plantear
soluciones que permitan reducir el rechazo hacia los nifios invidentes. Por
ejemplo, en alguna ocasién, ciertos padres de familia solicitaron que sus
hijos fueran trasladados a un grupo distinto al que fueron asignados
originalmente; la razén era que no querfan que sus hijos tuvieran como
compafiero a un nifio invidente. L.a maestra, que por una rifa se vio
obligada a tomar en su curso a este niflo tuvo, sin embargo, que platicar
con los padres y hacerles comprender las condiciones en las que se iba a
desarrollar el trabajo escolar. Después de la charla, los padres que
solicitaban el cambio de sus hijos desistieron de su intento. Con el trato
diario estos padres son mds receptivos, aunque los maestros creen que es
necesario insistir en la sensibilizacién tanto de sus propios compafieros de
labores como con los padres de familia, sobre todo con aquellos que
llevan a sus hijos por primera vez a la escuela y que no estan familiarizados
con la convivencia con nifios invidentes. Esto ultimo implica un
reconocimiento de que si bien el tiempo es un aliado para tratar de vencer
el estigma que rodea la invidencia en nifios, lo cierto es que la llegada de
nuevos alumnos y padres de familia transforma esta tarea en algo
permanente.

Algunos docentes han reconocido, incluso, que aceptar a nifios con
invidencia ha representado un cambio en la percepcién que
tradicionalmente tenfan de ellos. Es el caso de una maestra que se enfrentd
a esta situacion cuando a través de un sorteo le toco por primera vez
trabajar con un niflo con invidencia. Su asignacion result6 una desgracia
para ella en ese momento porque significaba mas actividad por el mismo
sueldo. Ante esto puso como condicién que no se inscribieran mas de 30
nifios en su salén. Cuando empezé a trabajar con el nifio invidente, de
nombre Miguel, se dio cuenta de que era muy capaz, que sabia leer y
escribir en Braille, que sumaba y restaba mentalmente, ademas de que era
muy “simpatico” y se “daba a querer”; de esta forma poco a poco lo fue
aceptando, percatandose que no era tan dificil —como se lo habia
imaginado— ser maestra de un nifio como él. Reconoce que a esto
contribuy6 el que una nifia, amiga de Miguel, le apoy6é mucho, en gran
medida porque ella tenfa un hermano que aparentemente padecia de
sordera; desafortunadamente la nifia abandond la institucion, lo cual
represent6 un nuevo esfuerzo para acercarse mas a Miguel. En primer
lugar comenzé a auxiliarse de todos los nifios del grupo, turnandolos de

79



Convergencia, nim. 41, mayo-agosto 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

tiempo en tiempo para apoyar a Miguel en algunas actividades. En
segundo lugar coordiné una visita del personal del CREE a la escuela para
dar chatlas. Finalmente empez6 a aprender el Braille. Cuenta entonces
que su relaciéon de maestra le llevé a involucrarse en demasfa con Miguel,
hasta el grado de ser obsesiva. La madre del nifio dice que la maestra le
hablaba diario por teléfono para comentarle lo que era necesario hacer
para cumplir de manera adecuada con la tarea. La maestra, en definitiva, le
tomo mucho afecto, a tal grado que la familia considera que la maestra fue
de gran ayuda para que Miguel adquiriera seguridad y confianza en la
escuela.

Sin embargo, la profesora de Miguel cree que su caso no se repite en
otros colegas suyos y que tampoco la institucién —Ila escuela— tiene
interés por cambiar algunas actitudes estigmatizadoras hacia los nifios
invidentes. Esto se confirma con el hecho de que no se busca capacitar a
otras maestras de la escuela, porlo que si ella fuera transterida, significaria
que habria que comenzar a trabajar en la sensibilizacién y adiestramiento
de otras profesoras. En su opinién considera:

Que todas las instituciones educativas debieran capacitar a los docentes, para

que puedan recibir a los nifios con capacidades diferentes, porque es

importante que ellos se integren a una sociedad y que la sociedad los acepte y

no los rechace. Porque en muchas ocasiones la misma sociedad los va

rechazando, inclusive no voy mas lejos, yo era una de ellas, lo rechazaba [a

Miguel] por no saber el trato, no saber como se le ensefia, por no saber la

convivencia, por el desconocimiento de muchas cosas de las que ellos estan

acostumbrados.

Durante la investigaciéon fue posible observar también que los
docentes tienden a apoyarse —cuando es posible— en la experiencia de
las Unidades de Servicio de Atencién a la Educacion Regular (USAER)."
Esta ayuda ha sido importante sobre todo cuando ha existido algin tipo

""Dichas unidades atienden las dificultades que se presentan en el aprendizaje
escolar de algunos alumnos de las escuelas primarias y la adaptacion de los
nifios que tienen problemas de habla, escucha y visién (ciegos y débiles
visuales). Estas unidades se encargan también de detectar y orientar a los nifios
que por sus caractetisticas muestren aptitudes sobresalientes para el estudio.
En el caso particular de los nifios invidentes, las maestras de USAER tienen
como funcion el reforzar la integracion de los menores al salon y de orientar a
las maestras en la atencion especial que ellos requieren. En algunas ocasiones

80



Nelson Arteaga Botello y Cristina Dyjak Montes de Oca. Las fronteras de la violencia cultural:
del estigma tolerable al estigma intolerable

de agresion a los nifios invidentes por parte de sus compafieros de salon.
En otros casos ha sido necesaria su intervencién cuando los padres de
familia de nifios invidentes resultan ser muy sobreprotectores con sus
hijos o cuando los padres de los nifios considerados “normales” expresan
su inquietud porque asista con sus hijos un nifio invidente.

Cabe resaltar que quizas uno de los actores mas involucrados por
definir como intolerable la estigmatizacién a los nifios invidentes sean los
propios padres de estos nifios. Conocedores, como se vio en el apartado
anterior, de su condicion, creen en la necesidad de trabajar en primera
linea con los maestros. Sefiala una madre:

La problemitica que se da con las maestras es su falta de sensibilidad, pues no

depende solamente del conocimiento o experiencia al respecto, también hace
falta una actitud positiva y la disposicion para trabajar con estos nifios.

Algunas de estas madres se han tenido que involucrar directamente
con los docentes con el fin de abrir espacios de convivencia mas
adecuados entre éstos y los nifios invidentes, y en general con el conjunto
de los amigos de sus hijos en el salén de clase. Son las madres las que
ensefan a las maestras como acercarse al nifio y tratar de diluir el estigma
que pesa sobre él. A veces logran convertirlas en sabios, en términos de
Goffman, aunque esto ciertamente no se da en todos los casos. En la
investigacién que se hizo en las escuelas se puede apreciar un trabajo mas
o menos coordinado entre madres de nifios invidentes, docentes y
maestras de USAER. En algunos casos, incluso, también se involucran
compafieros de los propios nifios invidentes a esta dinamica,
particularmente aquellos con los que comparte la banca, los que se sientan
cerca de ellos y con quienes han convivido afios atras en otros salones. De
ahi que, tal vez, muchos padres de familia de nifios invidentes refieran la
necesidad de trabajar en lo que algunos denominan una “cultura del
respeto’:

Enlas escuelas deberfan inculcar la cultura del respeto, los valores de la vida,

porque en la escuela no hay valores definitivamente. Se necesita mucha
preparacion, mucha cultura de la gente.

Una madre comenta también:

sonun puente entre el CAM y la escuela regular. Sélo dos escuelas consideradas
en este trabajo contaban con maestras de USAER al momento de realizar la
investigacion.

81



Convergencia, nim. 41, mayo-agosto 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

Todavia falta mucha educacion y que se deberia ensefiar el respeto hacia las
personas con capacidades diferentes desde la nifiez. Porque se van creando
estereotipos y prejuicios sobre las personas con capacidades diferentes y los
niflos crecen con esas ideas.

Estas afirmaciones van ligadas a la necesidad de que sus hijos
adquieran una cierta corporeidad mds alld del estigma al que han sido
sometidos. Como apunta un padre de familia: “La sociedad todavia no
esta preparada para ver este tipo de nifios”. Esto en la medida en que el
estigma abraza a la familia en su conjunto: “La sociedad —dice el padre de
un nifio invidente— esta equivocada porque no sabe lo que cuesta tener
este tipo de familia”. Sobre esta perspectiva que establecen las familias
respecto a su situacion, es clara la dificultad que tienen para localizar ellos
mismos un punto en donde se sientan aceptados, ya que la movilidad del
estigma que cae sobre sus hijos —los limites a partir de los cuales, como
dirfa Goffman, son considerados como “no humanos” o humanos— son
muy inestables en el ambito escolar. El resultado es s6lo uno: por un lado
se les dice que son iguales a cualquier persona y, por otro, se pone en
cuestion dicha igualdad en la comunidad escolar. En resumen, todo queda
condicionado a los limites que impone de forma muy variable la
comunidad de la escuela.

Con todo, esto también se puede observar en la propia consideracion
del estigma como algo intolerable. Su sustento esta en la delimitacion de
una cierta jerarquia moral que hace que se disuelvan algunos prejuicios y
fobias en funcién de contextos de interaccion particulares: la maestra que
rechaz6é a un nifio en su salén tiene que mostrar otra actitud —que
considera intolerable al estigma— cuando se enfrenta a un padre o a una
madre que no quiere que su hijo conviva con invidentes. Esto muestra, sin
duda, la conformacion de una cierta jerarquia moral al interior del maestro
que habla también de un trabajo sobre si mismo. La definicién de lo
intolerable tiene que ver, por lo tanto, con un trabajo de creacién de
sentido en el que, como se ha visto en este apartado, participan otros
actores, en especial los padres de familia de los nifios invidentes.

Reflexiones finales

La cultura de la violencia como un proceso que adquiere sentido en
momentos y situaciones particulares permite revalorar el papel de los
sujetos, en tanto que éstos, en funcidn de su experiencia, la dotan de un
acento especial: reflexionan a partir de sus componentes simbolicos a los
que se puede adherir mas o menos plenamente, pero de los que también

82



Nelson Arteaga Botello y Cristina Dyjak Montes de Oca. Las fronteras de la violencia cultural:
del estigma tolerable al estigma intolerable

pueden tomar distancia. Esta reflexion la realiza el sujeto, como sugiere
Dubet (1994), a través de la combinacion de diferentes racionalidades y
distintas l6gicas. Esto permite una perspectiva que descentra la idea de lo
social construida con base en la imagen clasica de los roles, la accion y la
subjetividad, subrayando mas bien la expetiencia como una combinacién
delégicas de accion; logicas que ligan al actor a distintas dimensiones de la
vida social. La oscilacion entre el estigma y su rechazo se visualiza como
una articulacién de logicas de accion diferentes, y es la dinimica creada
por esta actividad que constituye la subjetividad del actor y su
reflexibilidad (Dubet, 1994).

Desde este punto de vista, la aceptacion del estigma y su intolerancia
estarfa apoyada no tanto en condiciones sociales generales —donde la
propia reflexibilidad del sujeto quedara como un mero efecto de la
descripcion de un sistema social—, sino que el sujeto es el centro de la
circulacion que lleva del estigma a su rechazo en tanto éste reflexiona a
partir de solicitaciones de interpretaciéon en situaciones y contextos
particulares. De esta forma se entiende como los maestros pueden
rechazar a un niflo invidente, estigmatizarlo y cosificarlo frente a sus
colegas, y pasar a argumentos que tienden a repulsar el estigma de los
padres que no quieren que ese mismo nifio comparta la vida escolar con
sus hijos. Estos ultimos, junto con sus padres, pueden transitar también
de las formas mas claras de discriminacién a expresiones solidarias, una
vez que han ido construyendo redes de convivencia cada vez mas solidas
con los niflos invidentes.

Desde esta perspectiva, la circulacién que lleva del estigma tolerado a
su rechazo como algo intolerable invierte ciertas visiones sociol6gicas de
inspiracion weberiana —aunque no exclusivamente— que, como apunta
Tellier (2003), confunden la accién en proceso de realizarse con la accion
realizada, negando las modificaciones posibles de la accién en el proceso
de relaciones intersubjetivas. Hablando en términos de la cultura de la
violencia ello quiere decir que es necesario tomar distancia de las
afirmaciones que establecen que las expresiones como la fobia, los
prejuicios y las discriminaciones instauradas por la esfera simbolica
implican una determinacién de la accién: la experiencia social de la
interaccién en diversas situaciones obliga al individuo a cuestionar sus
propios valores y las normas de su actuacién. Sin embargo, conviene
hacer una aclaracién importante. Esta circulacién no tiene un caracter
normativo, ni se puede esperar que cumpla siempre su ciclo:
transcurriendo de las fobias y las discriminaciones a su cuestionamiento o

83



Convergencia, nim. 41, mayo-agosto 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

aparente negaciéon. Como se ha visto en el presente trabajo, existen
personas que no escapan a la reproduccién de la cultura de la violencia, en
el que cada situacion y contexto sirve para dar cuenta de la necesidad de
establecer una distancia social respecto a aquellos que se consideran como
“no humanos”.

Esto viene a establecer que los contextos, si bien resultan relevantes,
tampoco son determinantes para producir un cambio de perspectiva, en la
medida en que son los sujetos y su experiencia, es decir, su reflexion sobre
lo vivido, sobre lo que se apuntala la permanencia del sujeto en las
expresiones de la cultura de la violencia o la trascendencia de la misma.
Desde este panorama la violencia reenvia, para una persona como para un
grupo, o bien a la capacidad, reducida, improbable de constituirse en
sujeto, o bien a mecanismos de subjetivizacion. La violencia esta ligada,
por lo tanto, a la forma en cémo el sujeto se construye o no, lo cual no
puede ser el puro reflejo de una situacion (Wieviorka, 2004).

Esto lleva a una consideracion final que puede resultar significativa, al
menos en el imbito del desarrollo de la investigacion emprendida, y es que
las expresiones de la cultura de la violencia que es posible localizar en el
trato a los nifios invidentes no pueden ser superadas solamente a partir de
la difusién de informacion relativa a la necesidad de aceptar a estas
personas, sino que requiere un paso hacia la construccion de
subjetividades distintas, lo cual sobrepasa a veces —lo que no quiere decir
que sea irrelevante— a la mera difusiéon de una cultura de la tolerancia y
del respeto ala diferencia. Requiere una capacidad del sujeto, individual o
colectivo, para pensar la apreciaciéon del otro de forma distinta en el
contexto de su experiencia.

Bibliografia
Arteaga Botello, Nelson (2003), “El espacio de la violencia: un modelo de
interpretacion social”, en Socioldgica, afio 18, num. 52.

Chriss, James (1995), “Some thoughts on recent efforts to further
systematize Goffman”, en Sociological Forum, vol. 10, ndm. 1.

CONAPO [Consejo Nacional de Poblacién] (2002), Indice de marginacion
urbana 2000, México: CONAPO.

Cottle, S. (1994), “Stigmatizing Handsworth: notes on reporting spoiled
space”, en Critical Studies in Mass Commmunication, vol. 11, nim. 3.

84



Nelson Arteaga Botello y Cristina Dyjak Montes de Oca. Las fronteras de la violencia cultural:
del estigma tolerable al estigma intolerable

Crocker, Alison y Robert Orr (1996), “Social behaviors of children with
visual impairments enrolled in preschool programs”, en Exceptional
Children, vol. 62, nim. 5.

Dubet, Francois (1994), Sociologie de 'excpérience, Paris: Seuil.
Fassin, Didier y Patrice Bourdelais (2005), “Les fronti¢res de I'espace

moral”, en Fassin, Didier y Patrice Bourdelais [coords.]|, Les
constructions de intolérable, Paris: L.a Découvert.

Galtung, Johan (1990), “Cultural violence”, en Journal of Peace Research, vol.
27, nam. 23.

(1995), Investigaciones tedricas: sociedad y cultura contempordneas,
Alicante: Instituto de Cultura Juan Gil Albert-Diputacion de Alicante.

Goftman, Erving (1970), Estigma. La identidad deteriorada, Buenos Aires:
Amorrortu.

Hinnenkamp, V. (1989), “Turkish man your The conversational
accomplishment of the social and ethnic category of Turkish
guestworker”, en Human Studies, vol. 12, num. 1.

Kilinger, C. (2000), “Educacién especial en México”, en Shea, Thomas y
Anne Marie Bauer [coords.|, Educacion especial. Un enfoque ecoldgico,
Meéxico: McGrawHill.

Neibaut, Janice y Julia Kleinschmidt (2005), “The efficacy of family camp
experience for families who have children with visual impairments”,
en Journal of Visual Impairment & Blindness, vol. 99, nim. 12.

Rosenblum, Penny y Anne Corn (2003), “Families promoting travel skills
for their children with visual impairments”, en RE:view, vol. 34, num.
4.

Tellier, Frédéric (2003), Alfred Schutz et le projet d’une sociologie
phénoménologique, Paris: Presses Universitaires de France.

Traver, Andrew (1994), “Destigmatizing the stigma of self in Garfinkel’s
and Goffman’s accounts of normal appearances”, en Philosophy of social
sciences, vol. 24, num. 1.

Ulster, Alissa y Beverley Antle (2005), “In the darkness there can be light:
A family’s adaptation to a child’s blindness”, en Jowrnal of visnal
impatrment & blindness, vol. 99, nim. 4.

Vaughan, Edwin (1998), Social and cultural perspectives on blindness: barriers to
community integration, Springfield: Charles C. Thomas.

85



Convergencia, nim. 41, mayo-agosto 2006, ISSN 1405-1435, UAEM, México

Vigarello, Georges (2005), “L’intolérable de la maltraitance infantile”, en
Fassin, Didier y Patrice Bourdelais [coords.], Les constructions de
[intolérable, Paris: L.a Découvert.

Wieviorka, Michel (2000), “Sociologie postclassique ou décline de la
sociologie?”, en Cahiers internationaux: de sociologie, vol. 108.

(2004), La violence, Paris: Balland.

Yearley, S. y J. D. Brewer (1989), “Stigma and conversational
competence: a conversation analytic study of mentally handicapped”,
en Human Studies, vol. 12, num. 1.

Nelson Arteaga Botello. Doctor en Sociologia por la Universidad de
Alicante. Miembro del Sistema Nacional de Investigadores. Sus lineas de
investigacién son los campos de problematizaciéon y los dispositivos
alrededor de la violencia, la seguridad publica y la pobreza. Ha publicado
recientemente la segunda edicion de Violencia y poputismo punitivo en México
(2006) publicado por la Universidad Auténoma de la Ciudad de México;
ademas de coordinar el libro Poderes locales en la globalizacion (2006) bajo el
sello del Instituto Estatal Electoral del Estado de México y la UAEM.
Correo electrénico: arbnelson@yahoo.com.

Cristina Dyjak Montes de Oca. Maestra en Estudios parala Paz y el
Desarrollo por la Facultad de Ciencias Politicas y Administracion Puablica
de la UAEM. Se ha desempefiado como funcionaria en distintas areas de
atencion a la discapacidad en el Estado de México.

Envio a dictamen: 17 de mayo de 20006.
Aprobacion: 08 de junio de 2006.

86



