Psicoanalisis y Género. La Subjetividad
de las Diferencias entre los Sexos

Miriam Gutiérrez Prieto

UAM-X

Resumen: Un didlogo del psicoanalisis lacaniano con las teorias del género y teorias queer
sobre la compleja tematica de la subjetividad de las diferencias entre los sexos y sus
implicaciones. La construccion cultural de la sexualidad, en el discurso psicoanalitico que
busca poner en palabras un saber inconsciente, desde la teoria de Sigmund Freud. La
problematica de las categorias de hombre y mujer en su relacion con la sexualidad.

Palabras clave: inconsciente, hombre, mujer, sexo, género.

Abstract: A dialogue of the psychoanalysis lacaniano with the theories of the gender and
theories queer on the complex thematic of the subjectivity of the differences among the sexes
and their implications. The cultural construction of the sexuality, in the one psychoanalytical
speech that looks for to put in words an unconscious knowledge, from the theory of Sigmund
Freud. The problem of man’s categories and woman in their relationship with the sexuality.
Key words: man, woman, sex, gender.

puerto de Nueva York, invitados por la Clark University. “No

saben que les traemos la peste”. Y alude nada més y nada menos
que a eso que es el deseo, de lo cual casi nada sabemos, porque es
inconsciente. Y que contenido estd en el inconsciente, de lo que no
queremos saber, y sin embargo... nos mueve. Freud nos dio la pista,
estd donde danzamos, escribimos, hablamos. “(...) Los motivos del
inconsciente se limitan, —punto sobre el cual Freud tomd partido
desde el principio y nunca se desdijo—al deseo sexual” (Lacan, 2003:
415).

En este ensayo nos proponemos encontrar algunos elementos de un
didlogo con el psicoandlisis sobre la compleja tematica de la
subjetividad de las diferencias entre los sexos y sus implicaciones.

D el psicoanalisis, dijo Freud a Jung, cuando tuvieron a la vista el

La dificultad estriba en objetivar a través del discurso, elementos
que se juegan en el inconsciente freudiano.

Este didlogo no apunta a una integracion o sintesis entre estos
campos de reflexion; tampoco busca responder a las preguntas sobre la

I
CONVEIgENncia (sgn 1405-1435, UAEM, México, encro-abril 2005, niim. 37, pp. 139-168 139



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

forma como se vinculan la subjetividad y la cultura. No creo que tales
resultados sean posibles o deseables. La integracion negaria
necesariamente las diferencias irreductibles entre estos discursos
(Flax, 1995). No se trata de evadir estos dilemas, sino simplemente
mostrar las diferencias y ambigiiedades de las teorias y los sujetos.
Freud declara que la incapacidad de tolerar la ambigiiedad es una de las
caracteristicas mas pronunciadas del sujeto neurotico.

La reflexion sobre el vinculo entre psicoanalisis y feminismo tuvo
su expresion mas acabada en la voz de Juliet Mitchel. Su texto fue uno
de los primeros que abordaron el didlogo sobre estas dos teorias. Sus
planteamientos pusieron en marcha la construccion de vinculos
importantes que, a su vez, abrieron nuevas vias de analisis para estos
temas: “La feminidad, la sexualidad y la familia conforman
evidentemente un importante triptico para considerar la situacion de la
mujer” (Mitchel, 1973). En este texto la autora emprende la
reivindicaciéon de la obra de Freud y destaca su relevancia en la
busqueda de la liberacion de la mujer.

Aun cuando en el psicoanalisis lacaniano no se habla de género,
algunas autoras se han referido a algunos conceptos psicoanaliticos
para abordar, de manera amplia, la pregunta sobre las diferencias entre
los hombres y las mujeres (Bleichmar, 1999). Desde Freud con su
articulo sobre las consecuencias psiquicas de las diferencias de los
sexos, y después Lacan con sus formulas de la sexuacion.

Reflexionar sobre algunos elementos de la subjetividad femenina
nos pone frente a la pregunta: ;qué es ser una mujer? Interrogante
planteada desde la invencion del psicoanalisis por Freud y mas tarde
por Lacan; pregunta medular en el pensamiento contemporaneo en
diversas disciplinas que ha producido importantes reflexiones,
particularmente por parte de las mujeres.

El género

Para hablar del género acudimos a Jane Flax (1995). Ella sugiere una
forma de plantear el género en tres dimensiones. En primer término lo
posiciona como una relacion social independiente y autbnoma de otras
como la raza y la posicion econdémica, pero que al mismo tiempo la
moldean. La autora destaca el género como “una forma de poder”. En
segundo término como “una categoria de pensamiento”, en la cual el
género limita o convierte parcial al pensamiento. Toda cultura

140



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

construye ideas sobre el género y, a su vez, estas ideas ayudan a
estructurar formas de practicas sociales.

Por ultimo, en la tercera dimension dice “el género es un elemento
constitutivo central en el sentido del Yo de cada persona” (Flax, 1995).
Por eso sefiala que las explicaciones a la subjetividad tendrian que
incluir investigacion acerca de los efectos del género.

También resulta vigente interrogarnos acerca de las razones que
determinan la posicion de las mujeres como grupo, en relacion con los
hombres. Dado que la cultura atraviesa al sujeto, la valoracion cultural
pasa por todos los significantes que un sujeto posee: “Sexo es sexo,
pero lo que califica como sexo es determinado y obtenido
culturalmente” (Rubin, 1974). Y en el contexto de la cultura también
existen determinantes subjetivos inherentes a cada sujeto en lo que
tiene de singular.

En un recorrido por las concepciones de la mujer es necesario
considerar aportaciones de diversas disciplinas para reflexionar sobre
la nocién de género. Este concepto tiene una gran importancia en la
deconstruccion de “esencialismos” (Hajer, 1998). Hay muchas
mujeres estudiosas de este tema, en varias disciplinas, que desde 1993
ya no utilizan la concepcion de “género” y abordan el tema en lo que
ahora se ha llamado Critica cultural y esto hace evidente como se ha
problematizado la posicion de cada género hacia una modificacion de
la cultura. En Argentina, el tema de la mujer en la vida universitaria
estuvo censurado por la dictadura. Cuando el pais regresé a la
democraciaen 1985 se tratd de incluir en el plan de estudios de la actual
Facultad de Psicologia creada en 1983-1984, un curso sobre estudios
de la mujer que formara parte de la curricula. Hubo una gran oposicion
y finalmente quedo relegado, junto con otros, como fue el caso de los
estudios de las religiones, educacion y cultura, lingiiistica y
psicoandlisis. Esa ha sido la situacion del curso del estudio de los temas
de la mujer. Finalmente las investigaciones independientes, como
normalmente sucede, fueron mucho mas amplias. Entre éstas se ha
trabajado en un proyecto denominado “Mujer en psicoanalisis”. Se
recopild una enorme bibliografia y se trabajo desde las concepciones
bioldgicas, antropologicas y epistemoldgicas de la mujer, situacion
que ha ido deconstruyendo mitos psicoanaliticos en torno a ella, mitos
que habian truncado el desarrollo de los estudios de la mujer. En
Estados Unidos y Europa los estudios de la mujer habian estado

141



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

dominados, hasta 1990, por una tradicién del individualismo y la
autoayuda, del optimismo terapéutico y el culto de la autoestima que se
habian convertido en una parte tan esencial de la cultura psicoanalitica,
como en EU donde muchas feministas han participado. Esa vision de la
individualidad va siempre acompafiada de la retdrica de la victima.

En ese tiempo aparecieron autoras como Appignanesi y Forrester,
que empezaron a abordar el tema de la mujer y de su relacion con la
madre. Después llegaron Nancy Chodorow, Vadinter, Emilce Dio
Bleichmar y otras colaboradoras que estaban inmersas en un “pensar
fragmentos” como una forma postestructuralista derridiana, tal es el
caso también de Jane Flacks o de Jessica Benjamin quienes se hicieron
acompanar de algunas otras autoras.

Fue un extenso trabajo sobre las diversas etapas de la sexualidad
femenina en el psicoanalisis, como punto de malestar de las mujeres en
el terreno del psicoandlisis: la mujer y el marxismo, la mujer en la
historia, la mujer y el poder, la mujer y su educacion. El psicoandlisis,
desde esa perspectiva, ha sido leido por las feministas muy
parcialmente, criticando las posiciones de la mujer como sintoma del
hombre y no en si misma y arguyendo que estdn apoyadas desde la
nocién de género. La concepcidon de género, entonces, nos ha llevado
de la mano hacia los efectos en ambos géneros, masculino y femenino,
sobre la sexualidad, es por eso que en esto articulo planteo que hablar
de la sexualidad de la mujer es entrar al tema de las relaciones: de la
mujer en su relacion con el hombre en tanto sujeto sexuado.

Y en este “nuevo contexto”, ;qué hace el género masculino con la
vigencia de la educacion cada vez mas sutilmente machista? ;Qué es
de la identidad masculina? ;Qué hay de lo femenino? Jane Flax (1995)
llama auno de sus libros Pensando fragmentos porque es una pregunta
interesante sobre la que aqui se vierten fragmentos. En ese sentido creo
que la interdisciplinariedad es un asunto esencial en la manera de
abordar cualquier tema, particularmente cuando se trata de la
subjetividad.

Foucault sefiala que a partir de la revolucion burguesa, la familia
nuclear confisca la sexualidad de hombres y mujeres limitdndola a la
“seriedad de la funcion reproductora”. (Foucault, 1978). Plantea como
hasta el siglo X VII existia una cierta apertura y desinhibicion respecto
a la sexualidad; habia cierta tolerancia y las transgresiones eran
evidentes existiendo incluso permisividad para expresarlas. Pero, en

142



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

mayor medida en el siglo XIX, surgen lo que Foucault llama “Las
noches monotonas de la burguesia victoriana”, donde la unica
sexualidad reconocida paso a ser la sexualidad “utilitaria y fecunda”. A
este tipo de sexualidad, y otras mas, Foucault las llam¢ “sexualidades
periféricas”. Bajo el régimen de poder sobre el saber de la sexualidad se
ha vivido toda una historia de la represion que forma parte del orden
burgués, en donde el sexo se reprime por ser incompatible con la nueva
moral social que representa la ética del trabajo.

Mabel Burin interpreta en Foucault una construccion de la
sexualidad a partir de lo que Ilama el “fendmeno de la puesta en
discurso del sexo” y sostiene que es un dispositivo del poder destinado
a la sexualidad no reproductiva (Burin, 1998). Algunas definiciones
manejadas por Foucault podriamos vincularlas con la lectura de Freud
sobre la mujer que realiza Paul Laurent Assoum (1997). En dicha
lectura de la kulture no resultara sorprendente, por lo tanto, ver a la
mujer implicada en el corazon mismo del malestar que la define en
cuanto al ambito mujer y cuya participacion en la cultura genera un
malestar. Assoum afirma que la mujer es tomada en cuenta “en el
momento en el que se revela que Eros y la kulture no hacen buena
pareja”. La mujer esta ubicada del lado de Eros y comparte con ¢l dos
avatares: el de la fundacion y el de la represion. El resultado es, sin
embargo, negativo. De ahi se desprende la idea de que la feminidad es
un freno para la civilizacion, nocién por demas sorprendente: “las
mujeres no tardan en oponerse a la corriente cultural, sin embargo, son
esta mismas mujeres las que originalmente establecieron el
fundamento de la cultura con las exigencias de su amor™.

Larelacion entre sexualidad y cultura, y sexualidad y género, es una
relacion en la que confluyen el psicoandlisis y las diversas teorias que
se han expresado sobre el género. Si tomamos como referencia a
Foucault, en el ambito de la construccion de la sexualidad se expresaun
fenomeno relacionado con el saber sobre el sexo. Para Foucault el
discurso de la sexualidad se ha instalado en los tres Gltimos siglos como
un mecanismo de poder, por lo que la sexualidad humana pasa a ser un
asunto de vigilancia y control (Foucault, 1978). Ademas habla de que
estos dispositivos, en cuanto a la sexualidad dentro de la familia,
constituyen puntos de conflicto que generan relaciones de poder entre
los dos géneros. Los conflictos entre los géneros se producen por una
doble moral sexual: por un lado, la exigencia de una estricta fidelidad

143



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

por parte de las mujeres y por otro, la aceptacion de una fidelidad
relativa para los hombres.

Marta Lamas propone la categoria de género como una
construccion cultural de la diferencia sexual. Y prosigue diciendo que
el género tiene su antecedente en Simone de Beauvoir quien en su libro
El segundo sexo formula el género como el conjunto de las
caracteristicas humanas consideradas como femeninas y que son
adquiridas por las mujeres mediante un complejo proceso individual y
social. Este proceso no se deriva naturalmente de su sexo: “Una no
nace sino que se hace mujer”, frase de la autora que las feministas han
destacado como una gran aportacion de la escritora francesa (Lamas,
2000). Sin embargo para 1949, cuando se hizo esta declaracion, Freud
ya habia planteado claramente lo que Frida Saal llamo6 “apartar la
diferencia sexual de lo bioldgico sin boleto de retorno”.

La categoria de género se ha incorporado en muy distintas
disciplinas tales como la antropologia, la psicologia, el psicoanalisis,
la historia, etcétera, como un modo que permite observar, desde
multiples perspectivas, la complejidad de la sexualidad humana.

“;Cuadl es la verdadera diferencia entre los cuerpos sexuados y los
seres socialmente construidos?” se pregunta Lamas (2000). La autora
expresa que el género va a poder explorar esta interrogante. En mi
opinién no existe una verdadera diferencia entre cuerpos sexuados y
seres sociales: son uno mismo. Podriamos hacer una analogia con la
banda de moebius que utiliza Lacan para ejemplificar el afuera y
adentro, o el consciente e inconsciente, los cuales no tienen una linea
definitiva que los separe, constituyendo ambos al sujeto.

Ademas de las diferencias entre ambos también existen grandes
similitudes, por lo que pienso que el concepto de género nos permite
alejarnos de la ciencia positiva, que exige mediciones, definiciones
excluyentes, limitaciones y nos permite salir de las dicotomias, como
dijo Freud, para tolerar la ambigiiedad, propia de la complejidad
humana.

En mi opinion, el género efectivamente es una categoria esencial en
términos del analisis historico, porque todo estudio necesariamente
esta contextualizado en su tiempo y en este contexto, la historia de las
mujeres ha permitido aportar y construir las teorias de género como
materia que ha sacado la discusion de las diferencias sexuales del plano
bioldgico. Probablemente ahi se encuentren respuestas sobre el

144



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

antagonismo entre los sexos como aspecto ineludible del asumir una
identidad sexual. Freud manifestaba esta concepcion de género, esta
sexuacion, como algo asumido a partir de la mirada de la sexualidad del
otro que es distinto; pero este antagonismo es solo el primer paso
necesario en la eleccion del objeto de amor en términos lacanianos o de
la identidad sexual hablando en otros campos.

Precisamente este antagonismo sobre la diferencia del otro distinto
apartir de la sexualidad es lo que permite la insercion de los individuos
en la cultura.

En su acepcion mas reciente la nocion género aparecio entre los
estudios feministas para insistir en esta condicion de las distinciones
basadas en el sexo y la palabra género, y denotaba un claro rechazo al
determinismo bioldgico que estaba implicito en los términos de sexo y
género. A su vez, destaca los aspectos relacionales de las definiciones
normativas de la feminidad. Quienes se preocuparon de que los
estudios académicos en torno a las mujeres estuvieran de forma
separada y demasiado limitada en las mujeres, utilizaron el término
género para manejar una nocion que tenia que ver con las relaciones, y
de acuerdo con esa perspectiva hombres y mujeres fueron definidos en
términos uno del otro. De esta forma no se podria conseguir la
comprension de uno y otro mediante estudios completamente
separados.

Nathalie Zemon Davis sugiere que:

deberiamos interesarnos tanto en la historia de las mujeres como de los hombres.
No deberiamos hablar sobre el sexo oprimido del mismo modo en que un
historiador de las clases sociales no puede centrarse por completo en los
campesinos. Nuestro propdsito es comprender el significado de los sexos, de los
grupos de género en el pasado historico y descubrir el alcance de los roles
sexuales y del simbolismo sexual en las diferentes sociedades y periodos como
para encontrar qué significado tuvieron y como funcionaron para mantener el
orden social o para promover su cambio (Zemon Davis, 1975-1976).

Me manifiesto a favor de esta afirmacion: decir mujer es decir sujeto
sexuado y el sujeto sexuado no existe sin el otro distinto, en tanto es €l
quien me permite elegir o posicionarme en términos de posicion sexual
como del mismo sexo que el otro o de distinto sexo al otro, que no
constituye necesariamente una eleccion heterosexual.

Gayle Rubin (1990) en “El trafico de mujeres”, texto multicitado
entre los estudios feministas, hace una lectura del psicoanalisis que
vale la pena mencionar. Senala Rubin: “El parentesco es la

145



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

conceptualizacion de la sexualidad bioldgica a nivel social: el
psicoanalisis describe la transformacion de la sexualidad bioldgica en
los individuos, al ser aculturados”. Esta apreciacion me parece una
generalizacion que no reconoce la historia singular del sujeto.
Continta Gayle Rubin: “En la teoria psicoanalitica lacaniana los
términos de parentesco indican una estructura de relaciones que
determinara el papel de todo individuo u objeto dentro del drama
edipico”. La familia es determinante en este drama edipico pero este
drama no es solamente las relaciones del sujeto con la madre y el padre
sino con la historia de los padres, factor que influye en el Edipo del
sujeto. Es decir, en la paternidad y en 1a maternidad se pone en juego el
propio Edipo. Me parece muy interesante como la autora hace una
analogia de su lectura lacaniana en cuanto a que en el psicoanalisis se
distingue entre la funcién del padre y un padre particular que encarna
esa funcidn, lo que se le llama “la funcion paterna”, y la respectiva
analogia entre el pene y el falo. La autora plantea que en la terminologia
de Freud, el complejo de Edipo presenta al nifio una alternativa: o tener
pene o estar castrado, y en contraste la teoria lacaniana del complejo de
castracion deja atras toda referencia a la realidad anatomica. Esta
interpretacion de Freud no contempla la situaciéon de que cuando la
autora analiza la opcidén “o tener pene o estar castrado” no esta
reconociendo que el pene es una representacion. No es en si el estar
castrado o no estarlo, porque los hombres tienen pene y estan
castrados. Por ultimo, Freud analizaba que “el falo es, podriamos decir,
un rasgo distintivo que diferencia al castrado del no castrado”. Esta cita
es una clara expresion de la forma en que Freud introduce la
proposicion que mas tarde Lacan abordara como los tres registros, real
simbolico e imaginario, razon que establece claramente que el falo es
precisamente la simbolizacion que representa la falta.

El género y el concepto de “igualdad”

El concepto de género pone en evidencia las diferencias entre hombres
y mujeres, y en este punto desearia hacer un pequefio paréntesis para
sefialar un aspecto que, para mi, ha destacado en las lecturas sobre el
tema de género. Se trata de un concepto que permea el discurso
—feminista 0 no—, de algunas autoras que se ocupan del tema del
género. Me refiero a “la demanda de igualdad” en los debates. Leo en
este discurso, cuando se pronuncia el reclamo de que las diferencias
entre los hombres y las mujeres no deberian implicar desigualdad

146



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

social, significa entonces que lo que se demanda es “igualdad social”.
Serd mejor decir, como lo plantea Luce Irrigaria (2001), “equidad
social,” porque por lo que concierne a la igualdad, ésta es imposible,
como lo sefiala Freud (1925) las diferencias anatomicas de los cuerpos
producen distintas posiciones psiquicas entre los sexos.

En efecto, las mujeres se encuentran en una posicion desigual frente
a los hombres, pero también los hombres se encuentran en posicion
desigual frente las mujeres.

Lipovestky sefala que es

un principio de diferenciacion que se refuerza con otro principio, asimismo
universal: el dominio social del hombre sobre la mujer. Desde tiempo
inmemorial, la “valencia diferencial de los sexos” construye la jerarquia de los
mismos, dotando al masculino de un valor superior al del femenino (...) Eso no
significa que las mujeres carezcan de poder real y simbdlico. Despreciadas o
desvalorizadas, apartadas de las funciones nobles, no por ello las mujeres
ostentan en menor grado temibles poderes (Lipovestky, 1999).

Me parece que Lipovetsky se refiere al valor superior en el sentido
social de la toma de decisiones politicas y del poder econémico, y
podemos derivar de esta afirmacion que efectivamente las mujeres
tiene un gran poder, por ejemplo de dar o no un lugar simbdlico al padre
de sus hijos (Jullien, 1990).

Lajerarquia en la que se han traducido las diferencias se manifiesta
en la subordinacion de las mujeres, como grupo, a los hombres y puede
ubicarse como una generalidad en el nivel de las relaciones sociales.
En el terreno de la subjetividad los hombres y las mujeres somos
diferentes, del mismo modo que entre cada hombre y cada mujer.

Intento argumentar por qué la demanda de “igualdad” de derechos
es un concepto que es pertinente modificar por “equivalencia” de
derechos.

Luce Irigaray sefala la importancia de los términos que se refieren a
la diferencia ente hombre y mujer, y plantea que quien respeta la
diferencia entre mujer y hombre no experimentard ninguna dificultad
para respetar otras diferencias. En relacion con cudl es el término que
mejor define las demandas de las mujeres por el respeto a las
diferencias, Irigaray responde:

No me gustan los términos en si mismos, evocan un modelo a seguir,

comportamientos que adoptar, dogmatismo. Remiten a algo que ha pasado y no
un camino por construir. Ademds comunmente ‘‘feminismo” se entiende en un

147



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

sentido igualitarista, o sea: para emanciparse, las mujeres deberian ser iguales a
los hombres. Ello supone alienarse aun mas y voluntariamente a los valores de
un mundo que no es el suyo. Por ello me parece mas pertinente hablar de
“equivalencia” de derechos que de igualdad de derechos. Las mujeres pueden
exigir ser reconocidas de manera equivalente a los hombres desde su propia
subjetividad y de acuerdo con sus propios valores (Irigaray, 2001).

Si tomamos la definicién del término equivalencia desde el
Diccionario Enciclopédico Grijalbo —Igualdad en el valor, potencia,

eficacia, etcétera—, encontramos que una demanda de igualdad
requiere un matiz que precise larelevanciay el valor de la diferencia.

La formulacion de Lacan sobre la sexuacion

Lacan en “La significacion del falo” describe la posicion deseante,
masculina y femenina, en manera totalmente dependiente del
significante falo. Para los dos sexos se trata de una simetria respecto a
ese significante. Que del lado femenino produce un posicion de
enmascarar la ausencia del falo, (de la ausencia de la imagen del falo en
el cuerpo), y del lado masculino un proteger el 6rgano que hace
semblante de falo. Esto gracias a la intervencion de la ley paterna, de la
metafora paterna, que da eficacia, operatividad a la descubierta de que
lamadre no tiene falo (Lacan, 1983). Sino interviene esta ley del padre,
no se produce la significacion falica y puede en su lugar, como el caso
del pequeno Hans, como nos dice Lacan en su Seminario IV,
desarrollarse una fobia: una amenaza de castracion donde la funcién
paterna ha sido reemplazada por el significante Caballo, en lugar del
significante del Nombre del Padre.

Lacan hace referencia a Freud en su postulacion de que el
inconsciente conoce solamente el sexo masculino, y explica también la
oposicion de Helen Deutsch y Karen Horney, quienes planteaban que
para la mujer y las nifias estd la concepcion de la vagina. Pero la vagina
no es un significante y que entonces no entra en el Edipo y en el
complejo de castracion. Para los dos sexos la posicion sexuada se
asume a través del significante falo. Para Freud, como dice en sus
obras: “El sepultamiento del complejo de Edipo”, “Sobre la sexualidad
femenina” y “Algunas consecuencias psiquicas de las diferencias
anatomicas entre los sexos”, se trata de asumir la posicion sexuada a
través de una amenaza de castracion. En el inconsciente s6lo existen
seres que tienen el falo que son masculino y los que han sido castrados,
el femenino, siempre el sexo masculino es el Unico existente en el

148



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

inconsciente. En Freud se trata del hecho de tener o no tener el falo
como Organo.

Lacan introduce otros elementos. A partir del hecho de que el falo es
un significante, se produce una sustitucion, una metafora que sustituye
el tener al parecer. En sus propias palabras:

Las relaciones entre los sexos, giraran alrededor de un ser y de un tener que, por

referirse a un significante, el falo, tiene el efecto contrariado de dar por una parte

realidad en el sujeto en ese significante, y por otra parte irrealizar las relaciones
que han de significarse. Esto por la intervencion de un parecer que se sustituye al
tener, para protegerlo por un lado, para enmascarar la falta en el otro, y que
tiene el efecto de proyectar enteramente en la comedia, las manifestaciones

ideales o tipicas, del comportamiento de cada uno de los sexos, hasta el l[imite del
acto de la copulacion (Lacan, 1983: 287-288) .

Este parecer para los dos sexos produce del lado femenino un ser el
falo, el significante del deseo del Otro, y la manifestacion en la
mascarada por cubrir la falta; y del lado masculino, un tener el falo, una
manifestacion de proteccion de un drgano que es el pene que hace
imagen del falo.

.Y coémo surge el deseo de ser o de tener el falo? A través de la
dialéctica entre la necesidad y la demanda.

En la significacion de la necesidad algo se pierde en la expresion de
la demanda, no toda la necesidad pasa en la demanda, y lo que resta de
la necesidad sera reprimido en el inconsciente y constituird el deseo.
Lacan traduce con esto la “represion originaria’ de Freud: “(...) que lo
que esta vivo en lo urverdrdingt encuentra su significante por recibir la
marca de la Verdrdngung del falo (gracias a lo cual el inconsciente es
lenguaje)” (Lacan, 1983: 286).

Se instauran dos posiciones sexuales que organizan el deseo del
sujeto, un modo de desear masculino y otro femenino. Necesita senalar
que aun el modo de desear femenino es falico, totalmente falico,
exactamente como del lado masculino. Pero Lacan dice también; “por
muy paraddjica que puede parecer esta formulacion, decimos que es
paraser el falo, es decir el significante del deseo del Otro, para lo que la
mujer va a rechazar una parte esencial de la feminidad, concretamente
todos sus atributos en la mascarada” (Lacan, 1983: 288).

Lacan vuelve sobre este planteamiento en las formulas de la
sexuacion. Teoriza sobre los elementos que la mujer rechaza en la
masacrada, que no estan bajo la ley del falo, y que luego lo retoma en la

149



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

formulacion de que “La mujer no existe” que produce en su Seminario
XX.

En el Seminario XX, Lacan va mas alla de toda esta imaginarizacion
de la sexuacion a través del Edipo, refiriéndose a una castracion como

necesidad, producida por el lenguaje mismo, por el hecho de que se
habla.

En lugar de decir hombre y mujer dice: seres hablantes que se ponen
en el lado izquierdo y seres hablantes que se colocan del lado derecho,
refiriéndose al siguiente esquema, que se encuentra en la pagina 73, de
su seminario Encore: (Lacan, 1975):

EVe (3% Ebd Dy,
Yy Dy vy Dy
A s

I

a
(Dq——”l‘a/

En este esquema podemos ver cuatro cuadrantes, arriba se expresan
las formulas de la sexuacidon y abajo sus consecuencias en lo
correspondiente al lado izquierdo, que es el masculino y el derecho el
femenino.

En el lado izquierdo,
dy Dy selee: Existe un sujeto que no estd castrado

s @y se lee: Todos los sujetos estan castrados
En el lado derecho:

dx Dy selee: No existe un sujeto que no esta castrado

Ty Dy selee: No todos los sujetos estan castrados

150



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

En el lado masculino se ponen los seres hablantes que estan
totalmente bajo la ley del falo, de la castracion, independientemente
del hecho que sean bioldgicamente hombres o mujeres. Es el sujeto
dividido por efecto del lenguaje y por eso castrado, como se ve en la
presencia del simbolo O y puede encontrar el otro sexo en el lado
derecho so6lo como objeto a, que causa su deseo, entonces no
encontrara la totalidad del cuerpo del otro sexo. En este lado izquierdo
se trata de un conjunto cerrado, fundado sobre la excepcion del padre
totémico, de la horda primitiva que plantea Freud en su texto “Tétem y
Tabt”, que después de su asesinato funda la comunidad de hermanos e
instaura la ley de la prohibicion del incesto. El conjunto de los hombres
es universal: estan castrados todos. La excepcion funda la regla de la
castracion para todos. Si todos estan castrados se puede decir “el
hombre”, porque todos posean la misma cualidad. Es decir, que la
condicion de ser hombre esta dada por ese padre que no esta castrado:

La castracion funciona visiblemente como limite y afianzamiento de la posicion

masculina. Es el precio que hay que pagar para poder llamarse hombre y ser

reconocido como tal, teniendo en perspectiva la necesidad de que al -menos- uno

pueda escapar a ello, o que a cada hombre le ocurriera por lo menos en una
ocasion que superara tal impotencia (André, 2002: 215).

En la palabra de Lacan:

A la izquierda, la linea inferior, [ly @y indica que el hombre como todo se
inscribe mediante la funcion falica, con la salvedad de que esa funcion encuentra
su limite, en la existencia de un x que niega la funcion @y : 3y Dy. A eso se le
llama la funcion del padre, -de donde procede, por la negacion, la proposicion
DOy, que funda el ejercicio de lo que, con la castracion, suple a la relacion sexual
—en tanto que esa relacion no es inscribible en modo alguno. Por lo tanto, el todo
descansa aqui en la excepcion planteada como un limite a eso que niega
integramente ese @y (Lacan, 1973: 74).

“La funcion paterna, incluye, para todos los otros, el fantasma de un
goce absoluto (...) en consecuencia, ese goce de uno solo ordena para
todos los otros un lugar de goce inaccesible y prohibido” (Dor, 2000).

Analizamos ahora las formulas del cuadrante de las mujeres.
Citamos a Lacan:

A todo ser hablante, tal como estd expresamente formulado en la teoria
freudiana, le esta permitido, sea quien fuere, tenga o no los atributos de la
masculinidad —atributos que quedan por determinar— inscribirse en esta
parte. Si se ha inscrito ahi, no permitird universalidad alguna, serd ese no-todo,

en tanto tiene la opcion de situarse en el @y o bien de no estar alli (Lacan, 1973:
74)

151



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

Estas dos formulas del lado femenino presentan una singularidad,
no universalidad. Aqui no esta excepcion que funda la regla, porque la
doble negacion de la proposicion particular implica que no existe un x
que sea una excepcion a la funcion falica: 3y @y. No vale en este caso,
como para los hombres, el que al menos un sujeto mujer escape a la
castracion. La proposicion universal [y @y precisa que una mujer, a
pesar de que no escapa a la castracion, sin embargo, solo parcialmente
se sujeta a ella.

“La feminidad se revela en una division con respecto a la
castracion: una mujer se desdobla, antes de unificarse, bajo el
significante “mujer”. En la parte inferior del cuadrante, esto se traduce
por el hecho de que la mujer —expresion en la que hay que tachar el “la”,
puesto que “la” mujer no existe-tiene relacion, en su sexualidad, tanto
con el significante falico que un hombre puede encarnar para ella,
como con el significante del Otro, del Otro que no existe en el nivel del
goce” (André, 2002: 217).

El falo tiene como efecto escindir a “la” mujer entre el goce llamado
propiamente félico, y el goce del Otro. O “goce del cuerpo” es decir en
relacion con la falta del Otro: S (A). No se trata de un goce
complementario al goce falico, sino de un goce suplementario a él.
Entonces aqui estd la asimetria, a diferencia de la simetria que Lacan
planteaba en “la significacion del falo”. Sobre la existencia de este
goce del Otro, Lacan se expresa asi: “Del goce, entonces, como
expresar lo que haria falta que no respecto a ¢l sino por lo siguiente: si
hubiese otro goce que el falico, haria falta que no fuese ese (...) si
hubiese otro, pero no hay sino el goce félico, (...) Es falso que haya
otro, lo cual no impide que sea verdad lo que sigue, a saber, que haria
falta que no fuese ese (...) Supongan que haya otro, pero justamente no
hay” (Lacan, 1973: 56). La suposicion de Otro goce aparece como un
efecto de significante del falo, fuera del lenguaje, en relacion con el
goce falico, no complementario sino suplementario: solo se puede
evocar y situar, a partir de la castracion.

“Por lo tanto, ni hablar de un goce del cuerpo del Otro, sino partir del
goce sexual limitado por el 6rgano. Ni hablar de un goce no falico, sino
partir de la funcion falica: «el ser no-toda en la funcidn falica, no quiere
decir que no lo esté del todo, no es verdad que no esté del todo. Esta de
lleno alli. Pero hay algo de mas»” (André, 2002: 219).

152



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

Para resumir, diremos entonces que seres hablantes hombres seran
quienes colocan a su partenaire como objeto a, causa de su deseo.
Mujeres, quienes se relacionan con su pareja bajo la ley del falo, y que
al mismo tiempo son no-todas bajo el falo, porque ellas pueden tener
un goce Otro, suplementario, del cuerpo, relativo a la falta en el Otro: S
(A).

Estan entonces algunas formulaciones del pensamiento de Lacan
que se articulan, entre si.

La ley del falo rige para todos, hombres y mujeres.
La mujer no existe
La relacion sexual no existe.

“La mujer no existe” implica la ausencia de universalidad vy,
consecuentemente, la existencia de la contingencia y de la unicidad en
las mujeres. S6lo en este sentido no es posible que haya relacion
sexual. Para que hubiera relacion sexual entre un hombre y una mujer
seria necesario que e/ hombre en tanto elemento de una universalidad,
entre en relacion con la mujer, si fuera ella también elemento de la
universalidad.

Se puede encontrar en Freud un antecedente de la teorizacion
lacaniana del Otro Goce femenino, cuando dice: “;Qué demanda la
nifia de sumadre? La preferencia de la nifia, —a diferencia del varon—
por el juego de la mufieca. Suele concebirse como signo del temprano
despertar de la feminidad. Y no sin razon. Empero, no debe pasarse por
alto que lo que aqui se exterioriza es la actividad de la feminidad, y que
esta predileccion de lanifia, tal vez atestigiie el caracter exclusivo de la

ligazén con la madre, con total prescindencia del objeto —padre”
(Freud, 1931: 237).

Una vision de la teoria queer

El planteamiento de algunos teodricos del queer nos llama la atencion
sobre el peligro de los estigmas, etiquetas, estereotipos, que como en el
autismo llaman estereotipias a este movimiento repetitivo, oscilante,
que es un movimiento del cuerpo que va de un lugar a otro sin
variacion, es decir, sin atreverse a decir palabra.

La teoria queer nos habla del la nociéon de género como
constituyente de un primer momento de reflexividad (y una mutacion
irreversible respecto al siglo XIX). Con las nuevas tecnologias

153



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

médicas y juridicas de Money, los nifos “intersexuales”, operados al
nacer o tratados durante la pubertad, se convierten en minorias
construidas como “anormales”, en beneficio de la regulacion
normativa del cuerpo de la masa straight (heterocentrada). Cuando
hablan de esta multiplicidad de los “anormales” plantean que es la
potencia que, lo que se ha denominado “el Imperio Sexual”, intenta
regular, controlar, normalizar. Haciendo historia de este Imperio de los
normales refieren que desde los afios cincuenta depende de la
produccion y de la circulacion a gran velocidad de los flujos de
silicona, flujos de hormonas, flujo textual, flujo de las
representaciones, flujo de las técnicas quirtrgicas, en definitiva flujo
de los géneros. Es verdad que no todo circula de manera constante, y
ademas no todos los cuerpos obtienen los mismos beneficios de esta
circulacion: la normalizacion contemporanea del cuerpo se basa en
esta circulacion diferenciada de los flujos de sexualizacion. A esto
reducen el concepto de “género”: dicen que fue ante todo una nocién
sexopolitica antes de convertirse en una herramienta teoérica del
feminismo americano. En los afios 80 plantean en el debate que oponia
a las feministas “constructivistas” y las feministas “esencialistas”, la
nocion de “género” va a convertirse en la herramienta tedrica
fundamental para conceptualizar la construccion social, la fabricacion
histéricay cultural de la diferencia sexual, frente a la reivindicacion de
la “feminidad” como sustrato natural, como forma de verdad
ontologica.

(Que es la teoria queer? En términos generales hay coincidencias y
diferencias, como en toda teoria que se precie de serlo. Citaré aqui a
una referencia muy importante que es una militancia politica de esta
teoria. Si bien es cierto que lo personal es politico, en este caso la
politica queer merece atencidén porque se manifiesta en los espacios
publicos, va a los juzgados, es decir, apela a la ley.

El género para la teoria queer ha pasado de ser una nocion al
servicio de una politica de reproduccion de la vida sexual a ser el signo
de una multitud. El género no es el efecto de un sistema cerrado de
poder, ni una idea que actaa sobre la materia pasiva, sino el nombre del
conjunto de dispositivos sexopoliticos (desde la medicina a la
representacion pornografica, pasando por las instituciones familiares)
que van a ser objeto de reapropiacion por las minorias sexuales. El
cuerpo para ella no es un dato pasivo sobre el cual acttia el biopoder,
sino mas bien la potencia misma que hace posible la incorporacion

154



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

protésica de los géneros. La sexopolitica no es s6lo un lugar de poder,
sino sobre todo el espacio de una creacion donde se suceden y se
yuxtaponen los movimientos feministas, homosexuales, transexuales,
intersexuales, transgéneros, chicanas, poscoloniales... Las minorias
sexuales se convierten en multitudes. “El monstruo sexual que tiene
por nombre multitud se vuelve queer. El cuerpo de la multitud queer
aparece en el centro de lo que podriamos llamar, para retomar una
expresion de Deleuze/Guattari, un trabajo de “desterritorializacion” de
la heterosexualidad. Una desterritorializacion que afecta tanto al
espacio urbano (por tanto, habria que hablar de desterritorializacion
del espacio mayoritario, y no de gueto) como al espacio corporal. Este
proceso de “desterritorializacion” del cuerpo supone una resistencia a
los procesos de llegar a ser “normal”. El hecho de que haya tecnologias
precisas de produccion de cuerpos “normales” o de normalizacion de
los géneros no conlleva un determinismo ni una imposibilidad de
accion politica. Al contrario. Dado que la multitud queer lleva en si
misma, como fracaso o residuo, la historia de las tecnologias de
normalizacion de los cuerpos, tiene también la posibilidad de
intervenir en los dispositivos biotecnologicos de produccion de
subjetividad sexual. Esto es concebible a condicion de evitar dos
trampas conceptuales y politicas, dos lecturas (equivocadas pero
posibles) de Foucault. Hay que evitar la segregacion del espacio
politico que convertiria a las multitudes queer en una especie de
margen o de reserva de trasgresion. No hay que caer en la trampa de la
lectura liberal o neoconservadora de Foucault que llevaria a concebir
las multitudes queer como algo opuesto a las estrategias identitarias,
tomando la multitud como una acumulacion de individuos soberanos e
iguales ante la ley, sexualmente irreductibles, propietarios de sus
cuerpos y que reivindicarian su derecho inalienable al placer. La
primera lectura tiende a una apropiacion de la potencia politica de los
anormales en una Optica de progreso, la segunda silencia los
privilegios de la mayoria y de la normalidad (hetero)sexual, que no
reconoce que es una identidad dominante. Teniendo esto en cuenta, los
cuerpos ya no son dociles. “Des-identificacion” (para retomar la
formulacién de De Lauretis), identificaciones estratégicas,
reconversion de las tecnologias del cuerpo y desontologizacion del
sujeto de la politica sexual, estas son algunas de las estrategias politicas
de las multitudes queer” (Preciado, 2003).

155



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

Cito aqui su manifiesto: “Des-identificacion. Surge de las bolleras
que no son mujeres, de los maricas que no son hombres, de los trans que
no son ni hombres ni mujeres”. En este sentido, si Wittig ha sido
recuperada por las multitudes queer es precisamente porque su
declaracion “las lesbianas no son mujeres” es un recurso que permite
combatir por medio de la des-identificacion la exclusion de la
identidad lesbiana como condicion de posibilidad de la formacion del
sujeto politico del feminismo moderno.

Identificaciones estratégicas: Identificaciones negativas como
“bolleras” o “maricones” se han convertido en lugares de producciéon
de identidades que resisten a la normalizacion, que desconfian del
poder totalitario, de las llamadas a la “universalizacion”. Influidas por
la critica poscolonial, las teorias queer de los afios 90 han utilizado los
enormes recursos politicos de la identificacién “gueto”,
identificaciones que iban a tomar un nuevo valor politico, dado que por
primera vez los sujetos de la enunciacidn eran las propias bolleras, los
maricas, los negros y las personas transgénero. A aquellos que agitan la
amenaza de la guetizacion, los movimientos y las teorias queer
responden con estrategias a la vez hiperidentitarias y postidentitarias.
Hacen un uso radical de los recursos politicos de la produccion
performativa de las identidades desviadas. La fuerza de movimientos
como Act Up, Lesbian Avengers o las Radical Fairies deriva de su
capacidad para utilizar sus posiciones de sujetos “abyectos” (esos
“malos sujetos” que son los seropositivos, las bolleras, los maricas)
para hacer de ello lugares de resistencia al punto de vista “universal”, a
la historia blanca, colonial y hetero de lo “humano”.

Afortunadamente, estas multitudes no comparten la desconfianza
—insistimos en ello—de Foucault, Wittig y Deleuze hacia la identidad
como lugar de accioén politica, a pesar de sus diferentes formas de
analizar el poder y la opresion. A inicios de los afios 70 el Foucault
francés se distancia del Fhar a causa de lo que ¢l llama “tendencia a la
guetizacion”, mientras que al Foucault americano parecian gustarle
mucho las “nuevas formas de cuerpos y de placeres” que las politicas
de la identidad gay, lesbiana y SM habian producido en el barrio de
Castro, el “gueto” de San Francisco. Por su parte, Deleuze criticaba lo
que denominaba una identidad “homosexual molar”, porque pensaba
que promovia el gueto gay, para idealizar la “homosexualidad
molecular” que le permitiria hacer de las “buenas™ figuras
homosexuales, desde Proust al “travesti afeminado”, ejemplos

156



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

paradigmaticos del proceso de “llegar a ser mujer” que estaba en el
centro de su agenda politica. Incluso le permitiria disertar sobre la
homosexualidad en vez de cuestionarse sus propios presupuestos
heterosexuales (Wittig, 1992).

“Reconversion de las tecnologias del cuerpo: Los cuerpos de las
multitudes queer son también reapropiaciones y reconversiones de los
discursos de lamedicina anatdmicay de la pornografia, entre otros, que
han construido el cuerpo hetero y el cuerpo desviado modernos. La
multitud queer no tiene que ver con un “tercer sexo” o un “mas alla de
los géneros”. Se dedica a la apropiacion de las disciplinas de los
saberes/poderes sobre los sexos, a la rearticulacion y la reconversion
de las tecnologias sexopoliticas concretas de produccion de los
cuerpos “normales” y “desviados”. A diferencia de las politicas
“feministas” u “homosexuales”, la politica de la multitud queer no se
basa en una identidad natural (hombre/mujer), ni en una definicion
basada en las practicas (heterosexuales/homosexuales) sino en una
multiplicidad de cuerpos que se alzan contra los regimenes que les
construyen como “normales” o “anormales”: son las drag-kings, las
bolleras lobo, las mujeres barbudas, los trans-maricas sin polla, los
discapacitados-ciborg... Lo que esta en juego es como resistir o como
reconvertir las formas de subjetivacion sexopoliticas. Esta
reapropiacion de los discursos de produccion de poder/saber sobre el
sexo es una conmocidn epistemoldgica. En su introducciéon
programatica al famoso niumero de Recherches sin duda inspirado por
el FHAR, Guattari describe esta mutacion en las formas de resistencia
y de accidn politica: “el objeto de este nimero —las homosexualidades
hoy en Francia- no podia ser abordado sin poner en cuestion los
métodos ordinarios de investigacion en ciencias humanas que, bajo el
pretexto de la objetividad, intentan establecer una distancia maxima
entre el investigador y su objeto (...). El andlisis institucional, por el
contrario, implica un descentramiento radical de la enunciacion
cientifica. Pero para ello no basta con “dar la palabra” a los sujetos
implicados —lo cual es a veces una iniciativa formal, casi jesuitica—
sino que ademads hay que crear las condiciones de un ejercicio total,
paroxistico, de esta enunciacion (...). Mayo del 68 nos ha ensenado a
leer en los muros y después hemos empezado a descifrar los graffitis en
las prisiones, los asilos y hoy en los vateres. Queda por rehacer todo un
“nuevo espiritu cientifico”. La historia de estos movimientos
politico-sexuales posmoneistas es la historia de esta creacion de las

157



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

condiciones de un ejercicio total de la enunciacion, la historia de un
vuelco de la fuerza performativa de los discursos, y de una
reapropiacion de las tecnologias sexopoliticas de produccion de los
cueros de los “anormales”. La toma de la palabra por las minorias queer
es un acontecimiento no tanto posmoderno como poshumano: una
transformacion en la produccion y en la circulacion de los discursos en
las instituciones modernas (de la escuela a la familia, pasando por el
cine o el arte) y una mutacion de los cuerpos.

Desontologizacion del sujeto de la politica sexual. En los afios 90
una nueva generacion surgida de los propios movimientos identitarios
comenz6 a redefinir la lucha y los limites del sujeto politico
“feminista” y “homosexual”. En el plano tedrico esta ruptura tomo
inicialmente la forma de un retorno critico sobre el feminismo,
realizado por las lesbianas y las post-feministas americanas,
apoyandose en Foucault, Derrida y Deleuze... Se habia iniciado la
critica radical del sujeto unitario del feminismo, colonial, blanco,
emanado de la clase media-alta y desexualizado. Las multitudes queer
no son posfeministas porque quieran o deseen actuar sin el feminismo.
Al contrario, son el resultado de una confrontacion reflexiva del
feminismo con las diferencias que éste borraba para favorecer un
sujeto politico “mujer” hegemoénico y heterocentrado” (Preciado,
2003).

El postulado queer: “No hay diferencia sexual”, plantea algo muy
peligroso, desde mi punto de vista, la abolicion de las diferencias,
cualquiera de ellas de que se trate; culturales, sexuales, religiosas, nos
acerca a un peligro homogenizador, que borra al sujeto, porque decir
borrar al sujeto es decir eliminar la singularidad que lo constituye.
Plantear que no hay diferencia sexual, sino mas bien una multitud de
diferencias, una transversalidad de las relaciones de poder, una
diversidad de las potencias de vida. Y que estas diferencias no son
“representables” dado que son “monstruosas” y ponen en cuestion por
eso mismo no solo los regimenes de representacion politica sino
también los sistemas de produccion de saber cientifico de los
“normales”. Tiene sentido en tanto busca abolir las definiciones de
mujer, hombre, y en ese sentido el psicoandlisis coincide, La mujer no
existe, solo se puede hablar de mujeres, en tanto cada una, una por una.
Y que esto también aplica para los hombres, Lacan sostiene que la
mujer se encuentra con “el hombre” sélo en la psicosis.

158



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

Y dan a esto una lectura de la diferencia, como una politica de las
multitudes queer como opositoras tanto a las instituciones politicas
tradicionales que se presentan como soberanas y universalmente
representativas, como a las epistemologias sexopoliticas
heterocentradas que dominan todavia la produccion de la ciencia.

También en el psicoandlisis hay reconsideracion de la relacion con
la ciencia. Freud llama “la peste” al psicoanalisis porque relativiza el
saber de la ciencia positiva, y dice que la ambigiiedad hace parte del
saber: en algun lugar el sujeto es ciego, movido por el inconsciente. Y
para la ciencia es insostenible que exista un saber sin conciencia, cOmo
decir que no somos absolutamente duefios de nuestros actos, que
nuestra voluntad no esté totalmente bajo nuestra merced.

A manera de conclusion

Empezaré con una cita de Lacan que me parece ha sido una
provocacion para este tema de investigacion: “Es verdad que si la
relacion sexual no existe, no hay damas. Este asunto de la relacion
sexual, sidesde algun punto pude aclararse es justamente por el lado de
las damas, se trata precisamente de desbrozar el camino de la
elaboracion del no-todo” (Lacan, 1975: 54).

Hay algo que da un testimonio deslumbrante de este no todo.
Cambia de sentido cuando les digo: “Nuestras colegas, las damas
analistas, ;qué nos dicen de la sexualidad femenina? no todo... Es muy
notable, ellas no han hecho avanzar ni un &pice la cuestion de la
sexualidad femenina. Debe haber una razon interna, ligada a la
estructura del aparato del goce”.(Lacan, 1975: 54).

El concepto de sexuacion es un neologismo, acuiado por Lacan. En
castellano en el diccionario de Maria Moliner, la palabra mas cercana a
ella es; sexuado dice: “Adjetivo, con diferenciacion fisioldgica de
sex0”. Y la otra palabra que llama la atencidon en su definicidon es
sexualidad: “circunstancia de tener uno u otro sexo. Conjunto de
fendmenos bioldgicos, psicologicos, sociales, etc., relativos al sexo:
La sexualidad del hombre” (Moliner, 2000).

Tampoco existe una referencia en el idioma francés, Luis Erneta
sefiala la aclaracion de Eric Laurent quien confirma que sexuacion no
figura en el Petit Robert, ni en el Litrré ni en el Trésor de la langue
frangaise (Erneta, 2002).

159



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

Graciela Brodsky aborda el asunto de la sexuacion planteando dos
casos que parecen conectados y ser uno solo. Habla de Maria y de
Sergio: Maria Patifio fue una campeona de atletismo que represento a
Espaia en los juegos olimpicos de 1988.

Después de haberse generado desde 1968 ante las autoridades
olimpicas una protesta encabezada por mujeres, negandose a pasar por
el examen para determinar el sexo de los competidores a través de una
observacion del cuerpo al desnudo ante el comité examinador. Asi, en
1989, el comité olimpico internacional determin6 una prueba de ADN
para cubrir este requisito.

Resultd que horas después de pasar por la prueba, Maria Patifio fue
expulsada de la competencia porque no habia superado la prueba del
sexo. Su apariencia y su fuerza eran la de una mujer, nadie hubiera
supuesto que no lo era, pero el test habia mostrado que sus células
contenian un cromosoma masculino y de acuerdo con las normas del
Comité no era una mujer.

Se le prohibié participar en las competencias a partir de ese
momento, y se le retiraron los trofeos que habia ganado; perdi6 incluso
a su pareja y tuvo que dedicarse a otras actividades en la vida. Su
carrera deportiva estaba acabada, excluida por una prueba biolédgica.

El asunto de Maria Patifio concluy6 dos afios y medio después con el
reconocimiento de la Federacion internacional de Atletas amateurs que
la acepté como mujer y en 1992 pudo nuevamente formar parte del
equipo olimpico espafol, aun cuando el Comité Olimpico que habia
dictaminado se neg6 a revisar las normas del requisito de la prueba del
sexo (Brodsky, 2002).

Esta historia fue narrada por Anne Fausto—Sterling en su libro
Sexing the body. gender politics and The construccion of sexuality.
Con su tesis de 1993, donde propone un mas alla del sexo y del género,
en lo que llamo The sexual continuum (la cual ilustra con una banda de
Moebius), plantea reemplazar el sistema de dos sexos por otro donde
coincidan cinco o seis: Hombres, mujeres, herms, merms y ferms, tesis
que también generd un gran escandalo. Dicha tesis trata del sexo en
cuanto a que éste “toca” algo del registro de lo que Lacan ha designado
Lo real y el género como algo que se construye.

La distincion entre sexo y género ha ocupado un espacio importante
en campos cientificos como la psicologia, la sociologia, la
antropologia y diversas disciplinas desde los que las feministas

160



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

reflexionan acerca del asunto de las diferencias sexuales y el género.
En la vida cotidiana en los Estados Unidos y en muchos paises de
Latinoamérica el uso de lo masculino como genérico se considera
politicamente incorrecto. Esto incluye solicitudes de reformas
constitucionales para que los mensajes estén dirigidos a ciudadanas y
ciudadanos como tales. En México somos testigos de la aparicion de
esta tendencia en los discursos y en los escritos de la mayor parte de los
funcionarios publicos actuales.

En el otro caso, Sergio, un nifio de siete afios, puede dar a conocer su
deseo de ser una mujer. Lo llevan a consulta con un psicoanalista
porque tiene problemas escolares y también porque prefiere jugar con
las nifias. A veces le gusta vestirse de mujer y se pone pelucas para
bailar como Xuxa y para que la miren.

Lapsicoanalista le expone la diferencia de los sexos y ¢l afirma *“Si,
yo quiero ser una nifia. Mi madre tiene tres chicos y quiere una nifia”.
La psicoanalista plantea: “Si, ti quieres ser esa nifia que le falta a tu
mama”. El responde: “No, a mi me gustaria ser una nifa”. Graciela
Brodsky menciona que entre el querer ser de Sergio y el yo soy de
Maria podemos ubicar la sexuacion (Brodsky, 2002).

En psicoandlisis hablar de sexuacion implica necesariamente la
connotacion subjetiva de la eleccion del sexo, en tanto es atravesado
por un eleccion. Lacan lo ha llamado asuncion. Podriamos hacer la
analogia con lo que los anglo-estadunidenses, que es de donde
proviene el concepto de género, han llamado gender. La sexuacion
tiene en cuenta la posicion frente al significante falico. En lo que tiene
que ver con la implicacion del cuerpo en su dimension de /o real. La
autora plantea el uso del concepto de significacion del pene para
denotar lo que hay de la sexuacion entendida como el encuentro del
cuerpo con el significante falico (Brodsky, 2002).

Coincido con esta definicion en tanto considero que la sexuacion,
como posicionamiento hombre o mujer (que como ya se ha descrito es
una eleccion independientemente del cuerpo bioldgico), esta ubicado
en lo concerniente al goce sexual.

En la teoria psicoanalitica lacaniana sujeto es aquél que desea en
acto. Se le nombra sujeto porque estd sujetado al inconsciente, ha
simbolizado la castracion; la falta, a la hiancia, es sujeto del
inconsciente un sujeto que nace de un resto, un resto que se crea por la
imposibilidad de expresar en la demanda lo que estd en la necesidad, es

161



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

decir, ese resto que crea su deseo. Un sujeto dividido entre su demanda
(consciente ) y su deseo (inconsciente) (Brodsky, 2002: 37).

El sujeto es en acto. Es en su eleccion en donde el sujeto se muestra
como tal, cuando se muestra deseante es cuando asume la castracion
simbolica que ha experimentado.

Observado desde la perspectiva de las estructuras psiquicas
podemos plantear que a las psicosis les corresponderia un
posicionamiento en el plano de lo imaginario y lo real que al estar
separado del registro simbolico, no ha sido significado, se queda fuera
de la cadena significante.

Al abordar los elementos de la sexuacion, Brodsky sefala tres
elementos por considerar: la identificacion, la eleccion y el
reconocimiento. La sexuacién en lo que se refiere a la identificacion la
ejemplifica a partir de lo que Lacan utiliza para explicar la posicion del
caso “Juanito” de Freud, quien responde a los emblemas de la
masculinidad en el plano imaginario y sin embargo, aun cuando sus
elecciones de objeto son heterosexuales su posicion sexuada es
femenina, en respuesta a la identificacion de su deseo respecto al deseo
materno.

En el caso de Schreber, en el plano de la psicosis, aun cuando se
nombra “La mujer de Dios”, Brodsky sefiala que no lo lleva a una
posicion sexuada. La autora seflala “una posicidon sexuada
inconsciente”. Yo agregaria que toda posicidon sexuada es
inconsciente, o para decirlo mejor esta dada ahi, aun cuando ésta puede
devenir consciente.

En cuanto al concepto de reconocimiento, la misma autora cita a
Lacan en su seminario “Ou pire”: “El hecho de que los hombres y las
mujeres sean reconocidos por lo que les distingue es un error que
consiste en reconocerles funcion de criterios que dependen del
lenguaje. Pero no son ellos quienes se diferencian, al contrario, se
reconocen como seres hablantes cuando rechazan esa diferencia a
través de la identificaciones”.

La sexuacion desde estas tres perspectivas articuladas entre si,
supone el reconocimiento del propio sexo y como consecuencia la
aceptacion del sexo del Otro. Lo que querria decir que el hombre
reconoce que hay mujeres, y aun cuando no es simétrica la diferencia
una mujer reconozca que hay hombres. Agrego que implica ademas,

162



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

que ambos reconozcan que hay otras mujeres y otros hombres cuando
nos encontremos con la estructura de la neurosis.

Es en la sexualidad femenina que se expresa la imposibilidad de la
sexuacion cuando se habla del “no-todo”, que es lo que se sittia entre la
determinacién y lo imposible. Freud ya aborda esta complejidad al
describir el sinuoso camino que atraviesa una nifia para convertirse en
mujer y el mismo Freud, como lo cita Frida Saal, sacé esta discusion
del plano de lo biolégico, “sin boleto de retorno” (Saal, 1998). El
cuerpo es un elemento esencial atravesado por los tres registros que ya
mencionamos (lo real, lo simbdlico y lo imaginario), concepto que a mi
modo de ver permite a Lacan revolucionar la teoria psicoanalitica.

La proposicion lacaniana “No hay relacion sexual” desde mi
perspectiva puede vincularse a la proposicion de “La mujer no existe”.
La mujer no existe, existe una mujer. Esta puede mirarse desde
distintas vertientes; no es posible definir lo que es la mujer, s6lo desde
la singularidad es posible acercarse a decir algo sobre alguna mujer. Y
al mismo tiempo, hay cosas que se comparten entre las mujeres. No
existe en tanto existe la asimetria entre un hombre y una mujer. No
existe a partir de la afirmacién de que desde el posicionamiento
sexuado el lado mujer es no-toda, que se encuentra mas alld de la
relacion con el falo. Se plantea una relacion con lo Uno, que desde mi
punto de vista tendria alguna relacion con la maternidad, en tanto es el
hijo aquello que ella tiene para si, en su cuerpo, y que aun cuando en un
momento simbolice la posesion del falo, atraviesa un momento de la
posibilidad de estar fuera de la ley al tener al hijo no s6lo simbolizado e
imaginarizado, sino en algo que toca el orden de lo real del cuerpo de la
madre.

(Qué quiere la mujer? Esta cuestion la plantea Freud y ¢l mismo
asume que la deja sin respuesta: “Es la gran cuestion que queda sin
respuesta”. Lacan lee en esta sugerencia de Freud una posibilidad de
desvalorizar sus propios estudios sobre la sexualidad femenina (en su
seminario Aun).

Cuando Freud plantea “la anatomia es destino” no se refiere, como
ya se ha dicho, a la determinacién bioldgica, sino a lo que ¢l mismo
llamo “las consecuencias psiquicas de la diferencia de los sexos”. A lo
que Lacan responde con su teoria de la sexuacion.

Montserrat Puig propone, dentro de la problematica de la
sexuacion, dos ejes esenciales: el cuerpo como representante de lo

163



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

pulsional y el ofro como el representante de la castracion del Otro.
Como la existencia de la otredad a que da lugar la simbolizacion (Puig,
2002). Planteo articular una tercera dimensién: la construccion
imaginaria del sexo, que en mi opinidén puede llamarse género. Entre
estos dos elementos de la problematica de la sexuacion (la anatomia
como real y la cultura como el imaginario), esta la construccion de la
subjetividad, como la creacion de la singularidad del sujeto.

La dificultad de Freud de encontrar un correlato entre la posicion
femenina y una sexuacion correspondiente, queda en el campo de las
indeterminaciones y se establece como pregunta abierta, ;qué es ser
una mujer y qué quiere?

Para la mujer el hecho de que el goce falico esté representado por el
organo félico tiene implicaciones distintas que para el hombre. Sus
referencias al falo nunca dejan de estar determinadas en cuanto a
identificacion, puesto que para ella, lo que representa la castracion no
se agota con el falo mismo, sino que es la ausencia, la falta lo que ella
imaginariza y esta carencia es cambiante, siempre estd mudando de un
objeto a otro. En cuanto a la posicidon sexuada y el goce sexual, para
Freud ambos sexos tienen como referente al falo. Para el hombre el
acceso a la sexuacion se realiza a través del camino que la castracion
permite transitar en la angustia de perder el 6rgano mismo, esto es ante
la posibilidad fantasmatica del incesto, o de otra forma de goce fuera de
la ley. Lacan acentiia que la operacion de la sexuacion incluye
necesariamente la castracion.

Freud utiliza el término Verneinung, traducido como la aceptacion,
aunque negata, de la castraciéon, que ocurre en la neurosis. Este
concepto esta planteado en contraposicion con la Verwerfung, que es
la desestimacion de la castracion y que se corresponde con la estructura
de la psicosis. Lacan lo expone asi; “ todo lo rehusado en el orden
simbolico, en el sentido de la Verwerfung , reaparece en lo real (Lacan,
1984).

El mismo Lacan subraya el asunto de la identidad haciendo
referencia a las teorias de Saussure, en relacion al significado y el
significante, quien dice: “Heraclito nos informa que si instauramos la
existencia de las cosas en un perpetuo movimiento, de tal modo que
nunca la corriente del mundo vuelva al pasar por la misma situacion, es
precisamente porque la identidad en la diferencia ya esta saturada en la
cosa”. De donde Hegel deduce: “El concepto es el tiempo de la cosa”.

164



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

En donde esta el concepto no estd la cosa; es el concepto el que lo
representa. Para Lacan no hay imagen de identidad sino una relacién
de alteridad (Lacan, 1955).

Laidentidad es lo singular del sujeto incluye la sexuacion, e incluye
también la historia del sujeto. La identidad es un nombre. Por eso, para
Lacan el concepto de identidad sexual no aparece en ninguno de sus
textos y la relacion de cada sujeto con su sexuacion es indistinta de su
anatomia, de su nombre y de los significantes que le han sido dados por
la cultura. Léase cultura también como la historia particular del sujeto.
Concluyo entonces que la semejanza, la identidad y la diferencia son
tres elementos que articulados a un cuarto elemento —el de la
eleccion— dan como resultado la sexuacion.

(Qué relacion entre la diferencia sexual, el género el queer y el
psicoandlisis?

Desde la perspectiva psicoanalitica lacaniana podria decir que el
concepto de diferencia sexual el género y el queer paradojicamente
confirman la afirmacion de Freud de que el inconsciente se conoce un
unico sexo, el género masculino. Todo el debate del género y el queer
lo demuestra, anula la diferencia sexual basica, reduciendo, el género
uniformando la mujer la hombre, el queer, incrementando las
diferencias entre las posiciones sexuales, de este modo, anularla. En la
formulacion de Lacan de la sexuacion se confirma que todos los seres
hablantes estamos, en el inconsciente, del lado masculino y las tedricas
del queery el género no escapan a esta ley del lenguaje, que dice que
todos los seres hablantes se refieren al falo. {Qué mecanismo esta en
acto: Verneinung, Verwerfung, Verleugnung, negacion, forclusion o
desestimacion? En cada sujeto se presume que hay una posicion
especifica relativa a una de estas tres formas de relacion con la palabra,
con el significante falo, y con la necesidad de subjetivar las diferencias
entre los sexos.

miriam@apol.org.mx

Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoanalista. Maestra en Estudios de la
Mujer, doctorante en Ciencias Sociales, UAM-X. Directora de la
Asociacion Psicoanalitica de Orientacion Lacaniana, A. C.

165



Convergencia num. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

Recepcion: 05 de enero de 2005
Aprobacion: 10 de febrero de 2005

Bibliografia
Alerini, Paul (1993), “Ser loco, nacer loco. La locura”, en Artefacto, Revista de la escuela
lacaniana de psicoanalisis, num. 4, México: Sistemas Técnicos de Edicion, Epele.

Allouch, Jean (1995), Marguerite Lacan la llamaba Aimée, México: Sistemas Técnicos de
Edicion, Epele.

André, Serge (2002), ¢ Qué quiere una mujer?, México: Siglo XXI.
Assoum, Paul (1997), Freud y la Mujer, Madrid: Catedra.
Aulagnier, Piera (1994), Un intérprete en busca de sentido, México: Siglo XXI.

Bachofen, Johann J. (2001), “Myth religion y mother right”, citado en Mancilla Villa, Martha Lilia,
Locura y Mujer durante el poffiriato, México: Circulo Psicoanalitico Mexicano.

Baz, Margarita (2000), Metaforas del Cuerpo, México: Programa Universitario de Estudios de
Género, UNAM.

Bleichamar Dio Emilce, Burin Mabel (1999), Género, psicoanalisis y subjetividad, Buenos Aires:
Paidos.

Brerenzon, S. et al. (1997), "Prevalencia de trastornos mentales y variables asociadas en cuatro
comunidades del sur de la Ciudad de México”, en Reporte interno, México, DF: Instituto
Mexicano de Psiquiatria.

Brodsky, Graciela (2002), “La eleccién del sexo, la clinica de la sexuacién: imposible y
determinacion”, Documento de trabajo preparatorio, en X/l Encuentro Internacional del
Campo Freudiano, 20y 21 de julio, Paris.

Burin Mabel e Irene, Meler, (2001), Género y Familia, Buenos Aires: Paidds.
Burin, Mabel et al. (1990), EI malestar de las mujeres, Buenos Aires: Paidos.
Canguilhem, G. (1984), Lo normal y lo patolégico, México: Siglo XXI.

Caro Gabalda, Isabel (2001), Género y salud mental, Madrid: Biblioteca Nueva.

Cerejido Blank, Fanny (1995), Diversos enfoques del trabajo con el paciente psicéotico y su
familia, México: Siglo XXI.

Chodorow, Nancy (1970), El egjercicio de la maternidad, Barcelona: Gedisa.

Climent, Catherine y Kristeva, Julia (2000), Lo femenino y lo sagrado, Madrid: Ediciones
Catedra.

Davione, Francoise (2001), Madre Loca, México: Circulo Psicoanalitico Mexicano.

Doping, Maria Teresa (1998), El asesinato del deseo, Sexualidad y cultura, México: Fontamara.
Dor, Joel (2000), Introduccion a la lectura de Lacan I, Barcelona: Gedisa.

Dor, Joél (1998), Introduccién a la lectura de Lacan Il, Barcelona: Gedisa.

Eco, Humberto (1992), Los limites de la interpretacion, México: Lumen.

Ellie Ragland-Sullivan (1991), Jaques Lacan. Feminism and the problem of gender identity,
Reader in feminist Knowledge, Sneja Gunew; London and New Cork: Routledge.

166



Miriam Gutiérrez Prieto. Psicoandlisis y Género. La Subjetividad de las Diferencias
entre los Sexos

Erneta, Luis, "Sin subsumir; un debate vivo. La clinica de la sexuacion: imposible y
determinacion” en Documento de trabajo preparatorio. Xl Encuentro Internacional del
Campo Freudiano 20y 21 de julio 2002- Paris.

Fernandez, Ana Maria (1999), “De eso no se escucha: el género”, en Género, psicoanalisis y
subjetividad, Buenos Aires: Paidods.

Fernandez Rivas, Lidia et al. (1992), El Padre: Los modos de una ausencia, México: Universidad
Autéonoma Metropolitana, Unidad Xochimilco.

Flax, Jane (1995), Psicoanaélisis y feminismo. Pensamientos fragmentarios, Madrid: Catedra.

Foucault, M. (1978), Historia de la locura en la época clasica, tomos |. y Il, México: Fondo de
Cultura Econdmica.

Freud, S. (1977), “Algunas consecuencias psiquicas de la diferencia anatémica entre los
sexos”, en Obras completas, Buenos Aires: Amorrortu.

Freud, S. (1977), “Mas alla del principio de placer’, en Obras completas, Buenos Aires:
Amorrortu.

Freud, S. (1977), “Sobre la sexualidad femenina”, en Obras completas, Buenos Aires:
Amorrortu.

Fundacién Mexicana para la Salud, Centro de Economia y salud, 1994, México.

Garcia-Ocejo, Maria José (2001), “Entrevista a Luce Irigaray y la construccién de una cultura
democratica fundada en la diferencia”, en “Triple Jornada”, Suplemento de La Jornada,
marzo, México, DF.

Grath, E. et al. (1990), “Women and depression”, Risk Factors and treatment Issues, en Final
Report of the American Psycological Associatuion’s National Task Force Woman and
depression, Washington.

Hajer, Doris (1998), “Género y subjetividad: Psicoandlisis en un nuevo contexto”, en Revista
Acheronta Psicoanaélisis y cultura, num. 8, México.

Instituto Nacional de Estadistica Geografia e Informatica (1997), “Mujeres y Hombres en
México”, México.

Jiménez Guillén, Raul (1996), El método biografico en el marco del construccionismo social en
la familia, México: CUEF.

Jiménez, Maria (1991), “Entrevista a la Dra. Emilce Dio Bleichmar. Psicoanalisis y Feminismo:
Aportes para la comprension de la feminidad”, en Revista Tramas. Subjetividad y procesos
sociales, nim. 2 , México: UAM, Xochimilco.

Jullien, Philiphe (1990), “Seminario, La funcién paterna”, en Transcripcién de la versién oral en
espanol), México: Centro de Investigaciones y Estudios Psicoanaliticos.

Kristeva, Julia (1991), “El deseo de poder y el poder del deseo”, en Debate Feminista, afio 2, vol.
4, México: Metis, Productos Culturales.

Lacan, Jaques (1971), Escritos II, México: Siglo XXI.

Lacan, Jaques (1971), Escritos I, México: Siglo XXI.

Lacan, Jaques (1975), Le Seminaire, livre XX, Encore, Paris: Seuil.

Lacan, Jaques (1955), EI Seminario, libro Ill, Las psicosis, Barcelona: Paidds.

Laing, R. D. y Esterson, A. (1995), Cordura, Locura y Familia, México: Fondo de Cultura
Econoémica.

Lamas, Marta (1986), “La antropologia feminista y la categoria ‘género™, en Revista Nueva
Antropologia, vol. VIII, México.

167



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

Lamas, Marta (1993), “Usos, dificultades y posibilidades de la categoria “género”. Este ensayo
es una elaboracion de la ponencia “Algunas dificultades en el uso de la categoria de género
presentada en la sesiéon “Antropologia de género, teoria y método”, en Xlll Congreso
Internacional de Ciencias Antropolégicas y etnolégicas, México.

Lamas, Marta (2000), E/ Género. La construccion cultural de la diferencia sexual, México:
Programa Universitario de Estudios de Género, UNAM.

Lara Cantu, Maria Asuncion (1995), ¢Es dificil ser mujer?, México: Instituto Mexicano de
Psiquiatria.

Lipovetsky, Pilles (1999), La tercera mujer, Barcelona: Anagrama.
Malinowsky, Brosnilaw (1962), Sex, Culture and Myth, Nueva York: Hartcout.

Mancilla Villa, Martha Lilia (2001), Locura y mujer durante el porfiriato, México: Circulo
Psicoanalitico Mexicano.

Mannoni, Maud (1996), La primera entrevista con el psicoanalista, Barcelona: Gedisa.

Milagros Garretas, Maria (1994), Nombrar el Mundo en Femenino, Pensamiento de las mujeres
y teoria feminista, Espafa: Icaria.

Mitchell Juliet y Jacqueline, Rose (eds.) (1983), Jacques Lacan and the Ecole freudienne,
Nueva York: Norton.

Mitchell, Juliet (1976), Psicoanalisis y feminismo, Barcelona: Anagrama.

Moliner, Maria (2000), Diccionario del Uso del espafiol, Madrid: Gredos.

Moliner, Maria (2000), Diccionario del Uso del espafiol, Madrid: Gredos.

Moreno, Hortensia (2000), “Trabajo Doméstico”, en Debate Feminista, afio 11, vol. 22, México.
Nasio, Juan David (2001), Un Psicoanalista en el divan, Buenos Aires: Paidds.

Nasio, Juan David (2001), Los mas famosos casos de psicosis, Buenos Aires: Paidos.

Navarro Marysa y Catharine R. Stimpson (comps.) (1999), Sexualidad, género y roles sexuales,
Buenos Aires: Fondo de Cultura Econémica.

Perrés, José (2000), La institucionalizacién del psicoanalisis, tomo IlI, México: Circulo
Psicoanalitico Mexicano.

Preciado, Beatriz (2003), “Multitudes queer”, Notas para una politica de los “anormales”, en
Revista Multitudes, nim. 12, Paris.

Puig, Monserrat (2002), La dimensién de lo imposible en la sexualidad femenina, La clinica de la
sexuacion: imposible y determinacién. Documento de trabajo preparatorio, Paris: XII
Encuentro Internacional del Campo Freudiano.

Roudinesco, Elisabeth (2000), ;Por qué psicoanélisis?, Buenos Aires: Paidos.

Rubin, Gayle (1990), “El trafico de mujeres: notas sobre la “economia politica” del sexo”, en
¢ Qué son los estudios de mujeres?, Madrid.

Saal, Frida y Marta, Lamas (1998), La bella (in)diferencia, México: Siglo XXI.

Sanchez Gomez, Martha Judith (1989), “Consideraciones Tedrico-Metodolégicas en el estudio
del trabajo doméstico en México”, en Trabajo Poder y Sexualidad, México: Colegio de
México.

Sladogna, Alberto (2000), Excluir la Locura de la ciencia y del psicoanélisis, ;tiene la misma
consecuencia?, México: Artefacto.

Vega, Patriciay Mirna, Servin (2001), “Cienciay Género”, en La Jornada, 4 de junio, México.
Zaretzky, E. (1978), Familia y vida personal en la sociedad capitalista, Barcelona: Anagrama.

168



