Ciudadania, Género y Conflicto
en Pueblos Indigenas

Olga Luz Restrepo

g ]
Fundacion Hemera

Llegamos a la conclusion de que la guerra cambia la cultura, el
horario y nuestros rituales y costumbres. Las mujeres comenzaron a
sentirse muy temerosas y con miedo a ser violadas y entonces los
hombres no podian ya ir a trabajar al campo por cuidar a sus
mujeres y a sus nifios. Sin embargo, decidimos que nos
quedariamos a resistir frente a la guerra...

Abadio Green

Resumen: El articulo propone una reflexion sobre la situacion de las mujeres indigenas
colombianas en el contexto del conflicto armado interno que afecta al pais, el avance en su
condicidn y posicion con respecto de sus organizaciones y comunidades, y el debate sobre la
pertinencia de usar el género como una categoria cognitiva adecuada a situacion cultural
particular. Es una contribucion a la documentacion de la grave situacion que padecen las
mujeres indigenas por el aumento de la discriminacion de género y la violacion de derechos,
que evidencia como en momentos de crisis y conflicto, si bien aumentan las dificultades y
limitaciones para el ejercicio de todo tipo de derechos, también se desencadena la conciencia
de asumirse como sujetos de derechos, pues reconoce que las guerras han sido procesos de
accion colectiva desencadenantes indirectos o directos de modificaciones en las relaciones de
ciudadania.

Palabras clave: mujer, indigena, género, discriminacion, conflicto.

Abstract: In this document you will find solid interpretation of the situation of indian women
in the context of the armed struggle going on in Colombia. It points out the increasing
importance of indian women in their communiies and in the leadrship of indian social
organizations. Nevertheless they continue being discriminated in society, in their own
communities and even in the ranks of the Indian Movement. This essay also discusses the
impotance of using Gender as an adequate cognitive category for analising particuar cultural
situations. This document is a contribution to the literature about the danger and risks for
women due to incrising discrimination and violation of human rights. It evidences the
emergence of rights consciousness in times of crises, despite incrising limitatios and

" Entidad especializada en el acompafiamiento a procesos de vida de las etnias
indigenas, desde una perspectiva de derechos y dialogo intercultural, a través de
iniciativas de formacion, comunicacion e informacién (www.etniasdecolombia.org,
Periddico Virtual Actualidad Etnica).

I
CONVETgENcia g 14051435, UAEM, México, enero-abril 2005, nim. 37, pp. 11-57 11



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

difficulties. Wars have been colective processes which, directly and indirectly, have produced
changes in the realm of citizenship.

Key words: woman, indian, gender, discrimination, conflict.

estructurales, politicas, econdmicas, histéricas o coyunturales de

este prolongado conflicto que desangra a Colombia se ha hecho
evidente la necesidad de desagregar sus impactos en términos de
género, grupo de edad y etnias; con el fin de recoger no solo las
multiples miradas sino también los multiples sufrimientos que ha
traido para todos los colombianos la imposicion de un modelo de
desarrollo injusto y excluyente. De ahi mi interés por abordar el
impacto del conflicto armado interno en las mujeres indigenas de
Colombia, desde el punto de vista del ejercicio de la ciudadania, en el
contexto de sus relaciones de género intra e interculturales.

Luego de multiples estudios que tratan de explicar las causas

Se trata de un trabajo preliminar que parte de la escasez de estudios
en este campo a nivel nacional; por lo tanto, su pretension se limita a
poner en comun reflexiones nacidas de mi experiencia como
acompafante de algunos procesos indigenas, que a lo mejor pueden
servir como punto de partida para futuras investigaciones o
discusiones en el movimiento indigena. En ese sentido, aunque busco
contribuir a la documentacion de la grave situacion que padecen las
mujeres por el aumento de la discriminacion de género y la violacion de
derechos, el énfasis de mi mirada pretende evidenciar como en
momentos de crisis y conflicto si bien aumentan las dificultades y
limitaciones para el ejercicio de todo tipo de derechos, también se
desencadena la conciencia de asumirse como sujetos de derechos,
pues, como reza la convocatoria de este encuentro, “la guerras han sido
(...) procesos de accion colectiva desencadenantes indirectos o directos
de modificaciones en las relaciones de ciudadania”.

Mi primera inquietud consistié en profundizar en los impactos del
conflicto armado sobre las mujeres indigenas y la forma especifica de
como sufren el rigor de la guerra. Pero la escasa informacion existente
para abordar con profundidad este aspecto y el interés de centrar el
andlisis en la relacion del conflicto con el ejercicio de su ciudadania
condujo las preguntas hacia el tema de los derechos de las mujeres,
dentro o fuera de sus culturas y su papel en el conflicto: ;cuéles son los
derechos violados?, ;existen unos derechos especiales de las mujeres
indigenas?, ;cuales son o cudl es la particularidad de sus derechos?,

12



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

(como abordar esa gran diferencia de culturas?, ;como es su situacion
de derechos al interior de sus comunidades?, ;es valida la categoria de
derechos ciudadanos en comunidades indigenas?, ;como abordar el
tema de sus derechos y relaciones de género?, ;como han respondido
las organizaciones indigenas?, ;es valido abordar el analisis desde la
perspectiva de género?, ;qué significado tienen los conceptos de
igualdad, democracia?, etc. Como es imposible abordar ahora dichas
preguntas en toda su complejidad y trasfondo cultural y politico, en
este trabajo me propongo un abordaje preliminar con el fin de
evidenciar tres aspectos: /. Por efecto del conflicto las mujeres
indigenas aparecen como un nuevo actor social, lo cual a su vez las
convierte en objetivo militar de los actores armados legales e ilegales;
2. este caracter de nuevo actor social, ain no reconocido dentro y fuera
de las comunidades, refleja y motiva un cambio en los roles
tradicionales de las mujeres y en sus relaciones de género, que apunta a
su reconocimiento como sujetos de derechos y ciudadanas
multiculturales; 3. el discurso del reconocimiento de la diversidad y la
diferencia, como base de la reivindicacion de la no discriminacion y el
reconocimiento de derechos especiales, no ha sido una realidad para
todos los sujetos indigenas, pues las mujeres han sido marginadas de
€se proceso.

Para abordar estas situaciones primero planteo someramente la
perspectiva teorica de este trabajo y el problema; prosigo con el tema
de la ciudadania y situacion de derechos de los pueblos indigenas, en
general; para detenerme luego en una mirada de la situacion y
condicion de las mujeres indigenas en sus culturas, sus demandas y
derechos, su papel en los actuales momentos del conflicto y las
implicaciones de éste en el ejercicio de su ciudadania. Al final,
presento un corto escrito a modo de conclusiones.

Para el desarrollo de este trabajo tomé en cuenta las entrevistas que
he realizado con mujeres y lideres indigenas desde hace 14 aios; la
consulta de fuentes bibliograficas de referencia o producidas por las

13



Convergencia num. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

organizaciones indigenas, las conclusiones de distintos encuentros de
. . , ~ ey g 2
mujeres indigenas, y otros documentos reseiiados en la bibliografia.

“Meternos en el debate de género”

Como son pocos los estudios y analisis en esta perspectiva, tal vez por
ese estado del arte se aprecia en los discursos e informes sobre el
impacto del conflicto una marcada tendencia hacia la victimizacién de
las mujeres —y en general de los indigenas—. Dicha victimizacion, si
bien responde a situaciones de vida demasiado draméticas cuya
documentacion es vital, de alguna manera mantiene en la invisibilidad
sus aportes a la resistencia cultural y politica de las etnias, sus avances
en la caracterizacion y transformacion de sus relaciones de género, asi
como los esfuerzos o estrategias que desarrollan para lograr su
reconocimiento como “sujet@s” de todos esos derechos sociales,
economicos, culturales, colectivos e individuales que se dicen de sus
etnias dentro y fuera de sus sociedades y organizaciones. Se trata de un
esfuerzo por dimensionar a las mujeres indigenas como actoras
sociales que con su participacion, desde la civilidad (y a veces incluso
desde los mismos grupos armados), van marcando esa perspectiva
étnica 'y de género de las distintas fases del desarrollo del conflicto, de
la construccion de la paz, y hacen un replanteamiento de la nocién
misma del ejercicio de la ciudadania en términos del género, la etnia y
la cultura en este periodo historico del pais.

En Colombia y en la mayor parte de América ha sido
particularmente conflictivo tratar de relacionar las variables de etnia 'y
género, por la predisposicion de las organizaciones a los denominados
discursos feministas y por el prudente respeto que debemos tener a la
hora de analizar situaciones que necesariamente estan mediadas por
nuestro propio sistema de valores o cultura, asi como por la gran
diversidad de etnias, tradiciones, costumbres y distintos niveles de
interaccion con la sociedad mayoritaria, que a veces dificultan
generalizaciones validas para todos los contextos indigenas. Sin
embargo, es posible hablar de tendencias o problemas comunes que

2 Para dicho trabajo conté con la juiciosa y valiosa colaboracion de Margarita Bolivar,
Abogada e Investigadora del grupo de Derechos Humanos de la Fundacion Hemera,
quien ademas me ayudé a identificar los énfasis de este articulo.

14



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

enfrentan las mujeres indigenas y han sido puestos en comun,
reflexionados y consensuados por ellas en distintos encuentros y
didlogos interétnicos, en sus esfuerzos todavia timidos de emerger
como sujetos sociales.

El asunto se torna mas complicado al considerar la particular
percepcion que sobre la demanda de la mujer y las relaciones de
género se plantea en algunos espacios, como el Documento de trabajo
Pueblos indigenas, de la Conferencia ciudadana contra el racismo, la
xenofobia, la intolerancia y la discriminacion,’ que dice:

La historia colonial de género soslayo el mito, la historia y el rol de la mujer, en
la sociedad originaria, que desde siempre estuvo en comparia del hombre (...)
Con la aplicacion del colonialismo autoritario, se somete a las mujeres indigenas
a roles historicos impropios a su cultura y en ese camino la mujer indigena
urbana lucha por reivindicar su dignidad atacando su propia cultura, porque
trata de legitimar las relaciones de género de la cultura occidental en donde se
busca una democracia de género y una igualdad de roles (...) lo cual sin duda
contradice el movimiento indio, y afecta la unidad familiar, ademas ello no ha
significado la solucion a los problemas de abuso, violencia, machismo, pobreza,
racismo y todos los tipos de males que padecen muchas mujeres indigenas (...).

Dicha posicion de alguna manera retomada recientemente por la
ONIC* al rechazar la pretension de “(...) meternos basicamente en el
debate de género, sin entender ustedes nuestras culturas, formas de
participacion y organizacion (...)”, que “(...) somos culturas y pueblos
que nunca desde nuestras cosmovisiones hemos establecido una
dicotomia entre los hombres y las mujeres (...)”, y que “(...) antes que
ser mujeres somos pueblos indigenas (...)”, pone nuevamente al centro
un debate sin resolver sobre la validez o pertinencia de los analisis de
género en comunidades indigenas.

Desde mi perspectiva, creo entender que existe un gran mal
entendido o falta de compresion, pues el andlisis de género
precisamente trasciende esa dicotomia y esa rivalidad que entre
hombres y mujeres pregonaba el feminismo de antafio. El énfasis en
una mirada de las sociedades desde las relaciones de género no busca
antagonizar o crear guetos de mujeres y guetos de hombres en conflicto
como si fueran seres de distinta naturaleza, como tampoco persigue

Chipana, 2000.
4 En carta del 16 de junio de 2004 a la Iniciativa de Mujeres por la Paz.

15



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

una igualdad a ultranza. Todo lo contrario, es una mirada que busca
armonizar las relaciones entre hombres y mujeres sobre la base del
reconocimiento de su identidad como humanos y de su diferencia
como sujetos con particularidades que los hacen distintos; que
recupera la diferencia como criterio de equidad y de justicia, no de
discriminacion, pues no puede haber armonia donde alguna de las
partes se siente negada o no reconocida. Es decir, parte precisamente
de reconocer que la diferencia no tiene por qué entranar subordinaciéon
ni discriminacién en el ejercicio de los derechos que, como seres
humanos, nos asisten. Y no le dice a cada género los roles que debe
cumplir. Ademas, si consideramos que el género como construccion
cultural tiene expresiones diferentes dependiendo de la sociedad o
cultura de que se trate, y en nuestro caso su particularidad se origina en
la conformacion de la region mediante los procesos de conquista,
colonizacion, mestizaje, independencia, conformacioén del
Estado-nacion es facil comprender la necesidad de aportar al
reconocimiento de esta diversidad de formas de construccion del ser
masculino y femenino; de como esa caracteristica “universal” de la
discriminaciéon de la mujer tiene modalidades especificas que
requieren acciones diferenciadas, segun su entorno cultural y
ambiental, que deben recoger esa diversidad presente aun al interior de
los distintos pueblos indigenas.

Asi, la impugnada “igualdad de roles” no es mas que un sofisma o
reduccion de la perspectiva de género a fines instrumentales. Es claro
que el problema no es que existan diferencias entre hombres y mujeres.
El problema es que estas diferencias sean valoradas de manera
perjudicial para unos u otros, y los atributos establecidos para unos u
otros (hombres y mujeres) sean considerados como fijos o inmutables,
cuando se sabe que son construcciones culturales, y la cultura es
dinamica, cambiante. En este sentido, equidad de género no significa
que hombres y mujeres sean iguales, significa que siendo diferentes,
hombres y mujeres tienen las mismas posibilidades y opciones en
todos los campos; que las diferencias se tienen en cuenta no para
discriminar sino para potenciar la igualdad en la diversidad.’

5 Suaza y Cotes, 2002.

16



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

De esta manera, centrados en el asunto de las relaciones de poder
con el Estado, con los otros, los de afuera, los agresores, algunos
discursos indigenas soslayan el tema de las relaciones internas de
poder, como si las comunidades indigenas fueran espacios
desprovistos de este tipo de relaciones y como si éstas fueran un
engendro exclusivo de la colonizacién cultural. Y se demanda la
unidad de etnia para resistir negando el principio de unidad en la
diversidad, o diversidad en la unidad, haciendo abstraccion de una
realidad hace rato evidente en distintas comunidades y organizaciones:
que las mujeres buscan alternativas —muchas veces silenciosas—
para resolver su situacion, ya sea por la via del trabajo organizativo, al
lado de los hombres, con identidad, con etnicidad, luchando por la
autonomia de sus pueblos y asumiendo los retos de su nueva
ciudadania, o via emigracion y asimilacion cultural a la sociedad
mestiza de las grandes ciudades, donde muchas se pierden para
siempre.

Esun hecho que la discriminacion que padecen las minorias étnicas
se acentlla mas contra las mujeres, los nifios, los ancianos, es decir,
contra la llamada poblacion vulnerable o en situacion de desventaja,
cuando por efecto de la colonizacion cultural e ideologica pierden
coherencia los sistemas tradicionales de creencias y los sujetos que
representaban la autoridad del conocimiento y las tradiciones pasan a
un segundo plano, en virtud de una nueva escala de valores que
privilegia, por ejemplo, el conocimiento académico, los titulos, etc.
Pero también lo es que con los argumentos de la particularidad cultural,
la diferencia, la preeminencia de los derechos colectivos, y la idea de
que van juntos hombres y mujeres en la dura lucha por resistir, el
movimiento indigena y, en particular, sus organizaciones han
silenciado e invisibilizado las voces interiores que reclaman buen trato,
no discriminacion en razén del género e inclusion. En efecto, como han
ido juntos en todas las luchas, lo que muchas mujeres reclaman es que
vayan juntos también en la reparticion del poder, de los recursos y de la
representacion, para que el movimiento sea mas fuerte, mas grande y
coherente.

Respecto a esta discusion, como tampoco me anima ninguna
ortodoxia, guiada por el respeto a estas otras formas de ver y entender
el mundo he tratado de encontrar salidas para abordar el tema que la
experiencia, la razon y el corazon me sefalan como validas y que en
modo alguno son acriticas. Creo que independientemente del marco de

17



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

analisis que se desee aplicar y ante la ausencia de uno construido por
las propias etnias, que permita interpretar sus relaciones de géneros en
el contexto de sus culturas, un indicador clave y casi un principio
valido para mirar la situacion y condicion de los sujetos en todas las
culturas tiene que ser el “sentirse o estar bien” con su forma de vida,
con lo que hacen, con lo que son, es decir, la identidad. El simple hecho
de no sentirse bien, en comunidades que dependen tanto de su armonia
interna para poder sobrevivir, debe bastar para revisar las causas del
malestar que van en detrimento de esa identidad. Y la falta de espacios
para revisar y entender toda esta subjetividad en el marco de sus
instituciones limita las posibilidades de ser, de participar de todos sus
sujetos, erosiona su tejido social y su integridad. En ese sentido, los
esfuerzos de sacar a flote esa voz critica y complementaria de las
mujeres no deben ser vistos como subversivos del orden social
indigena.

Hay una anécdota reciente y significativa de la vida cotidiana que
nos permite ver claramente la interaccion de las relaciones de género
en comunidades indigenas con el conflicto armado, el cambio cultural
y el ejercicio de la ciudadania de las mujeres. Hace pocos dias, las
mujeres del Resguardo Embera Katio de Cuti (Chocd) echaron a los
hombres de la comunidad.® Su gobernadora, Ana Francisca Domico,
senalo que ellos no querian trabajar ni mantener a las mujeres ni a los
hijos. Dijo que los echaron porque tenian la enfermedad de la
aburricion y la tristeza. Ahora son una tribu de mujeres y niflos que
reemplazan en todas las labores a los hombres, porque como “los
hombres s6lo dormir”, entonces las mujeres buscaron qué hacer y se
organizaron para trabajar y cuidar a los nifios, “cazar animales, cuidar
los animales y el cultivo del maiz, el platano y la yuca p‘a comer, y
hacer la pesca de noche en el rio”. Ahora, dijo, les ensefian a los nifios a
querer la tierray lacomunidad, a “trabajar y que no hagan lo mismo que
sus padres”. Todo ello en medio de grandes dificultades, pues su
resguardo estd invadido por colonos ganaderos que los arrinconan, y es
tarea diaria defender su vida y autonomia de las cuadrillas
paramilitares asentadas en la zona.

6 Programa Lechuza, Caracol. Septiembre de 2004.

18



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

Este es un hecho inusitado. Al parecer las mujeres se cansaron de
sus roles tradicionales, pues ha sido tradicional en la cultura embera
que las mujeres hagan estas tareas y sean el pilar fundamental de la
produccion y reproduccion de su etnia. Hace 14 afios en la comunidad
del Playon, zona del Alto Baudoé, adentro en la selva chocoana, otras
mujeres también embera’ tenian reflexiones similares pero actuaban
distinto. A la pregunta, cudles actividades hacen ustedes y cuéles
realizan los hombres, la mas anciana de la comunidad, Constanza,
respondia con un juicio de valor: “las mujeres trabajamos mas que los
hombres, ellos trabajan muy poquito, duermen mucho...” Seguramente
se dird que dormian de dia porque cazaban de noche, pero desde hace
ya 14 afos no se encontraba buena caza en ese tramo de la selva y
practicamente los hombres no salian a cazar; se veia a las mujeres
cargar grandes troncos de arboles sobre sus hombros, aun las
embarazadas, ante la mirada apacible de los hombres que charlaban o
se acicalaban; se observaba a las mujeres haciendo la roza en los
cultivos de maiz, cogiendo y transportando inmensos racimos de
platano, pescando el guacuco para la comida de sus hijos, ademas de
los oficios domésticos como la preparacion de alimentos, el lavado de
laropa en el rio, la cesteria... en una inusual division del trabajo, donde
las labores pesadas las hacian las mujeres y las decisiones de qué hacer
con el poco dinero que conseguian por la venta de las artesanias que
ellas producian las tomaban los hombres. Esas decisiones las tomaban
los hombres y no siempre eran buenas, pues en vez de comprar sal o
parumas® para ellas, gastaban el dinero en viche (licor) para
emborracharse. En aquella época algunos lideres de la OREWA,
varones embera como Fidencio y mujeres wounan como Mariela Lana,
veian una profunda injusticia en este juego de roles y un gran peligro
para la supervivencia de su etnia, pues el excesivo trabajo y los partos
mal cuidados llevaban a la muerte temprana de las mujeres (46 afios
frente al nacional de 65, para la época). En ese periodo se notaba ya la
necesidad de un cambio cultural interno para favorecer relaciones de
equidad y valoracion de las mujeres en su entorno social tradicional. El

" Una de las etnias més tradicionales del pais.

8 Vestido tradicional de las mujeres embera, que cubre de la cintura hacia abajo, hasta la
rodilla. Es una tela rectangular enrollada en el cuerpo y sostenida de manera natural con
un pliegue.

19



Convergencia num. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

juicio de valor de la anciana mostraba ya una actitud critica al orden
social interno de la comunidad, y las reflexiones de Mariela, joven lider
con una vision regional de los problemas de las mujeres, clamaban el
reconocimiento de las mujeres como sujetos de derechos, con
capacidad para participar en la organizacion, para ser lideres, para no
sufrir el maltrato en las familias y el desconocimiento en las
organizaciones, para decidir en los asuntos domésticos y
organizativos, para manejar sus recursos. Estos juicios de valor
expresaban ya en aquella época una reflexion de las mujeres sobre su
situacion y condicion desigual en materia de derechos, frente a los de
los varones de las comunidades y organizaciones; implicaban una
conciencia y una postura €tica que mostraba que aun dentro de su
escala de valores como culturas tradicionales ese trato discriminatorio
no estaba bien y afectaba su bienestar y calidad de vida.

Aunque el cambio ha sido lento y casi desapercibido hasta para las
mismas mujeres que lideran este proceso, lo que vemos en el caso
reciente es una consecuencia logica de un sistema de valores que se
modifica, porque ya no funciona o vale igual para todos y todas, que
cambia para dar mayores oportunidades a las mujeres de
reconocimiento de sus nuevos roles en los campos de la produccion, la
toma de decisiones, la administracion del resguardo, el ejercicio del
gobierno propio y la administracion de justicia, de su liderazgo en los
planes de vida que aseguren su existencia y su cultura. Esta decision,
un tanto extrema de expulsar a los hombres, plantea también dos
conflictos: uno, la crisis de los valores tradicionales de las
comunidades, que se da no sélo por efecto de las imposiciones externas
o la aculturacion, sino también como resultado de las dinamicas
propias de cambio necesarias para el desarrollo de sus sociedades; dos,
el impacto del conflicto armado en los territorios indigenas y la
consiguiente desestructuracion de sus sociedades, no solamente por
efecto de la pérdida de territorios o recursos necesarios para la vida
sino también por la pérdida de la tranquilidad y la paz interna, por el
estrés que ha llevado a los pueblos indigenas la accion de intimidacioén
de los actores armados del conflicto. Estrés que no afecta inicamente a
los hombres de esta comunidad sino también a las mujeres de otras
comunidades del Choco, quienes han optado por el suicidio aquejadas

20



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

del mismo mal de aburrimiento y de tristeza, tal vez mal bahamia,’ y
han inaugurado la incorporacion de una dimension tragica de la vida en
sus pueblos, contraria a su vision cosmogoénica y actitud de resistencia
para persistir como culturas."

Este caso también evidenci6 para mi un mayor acceso de las
mujeres a una segunda lengua, a ser bilingiies como sus compafieros
hombres en un mundo donde cada dia hay més relacion entre sujetos
diversos. Este elemento, que en las culturas mas tradicionales ha
permitido entre otras cosas la pervivencia de las lenguas y culturas
propias —pues las mujeres enseflan a hablar a los nifios y a través del
habla ensefian su propia racionalidad, su propia representacion del
mundo, los valores y practicas de su cultura—, paraddjicamente ha
representado un factor de discriminacion, subvaloracion y menor valia
al interior de no pocas comunidades. Por no hablar el espafiol las
mujeres han sido marginadas de casi toda posibilidad de
representacion o interlocucion en otras esferas de la obligada relacién
intercultural que hoy deben afrontar; e incluso se les ha violado
internamente su derecho a voz y voto en las reuniones comunitarias,
como lo testimonian las mujeres embera, sentl y de otros pueblos de
Antioquia, Risaralda, Putumayo, entre otras.

Pero este hecho también muestra la ruptura de la casi tradicional
exclusividad de la representacion en cabeza masculina para abrirse a
otros sujetos de la comunidad, e incide en un mayor posicionamiento
de las mujeres como sujetos sociales de derechos. Cada dia es mas
comun que resguardos de laregion amazonica, del Pacifico y de lazona
andina sean gobernados por mujeres. Se trascienden asi los llamados
roles tradicionales, que algunas referencias historicas sefialan mas bien

Cierta locura cultural referida por la investigadora Maria Eugenia Londofio en
comunidades embera chami de Cristiana Antioquia, muy determinada por el impacto de
la fuerte presién colonizadora. Diagndstico de las comunidades indigenas de Uraba.
OIA, junio de 1992.

10 Segun la OREWA, la fuerte confrontacion entre paramilitares y guerrilleros de las FARC
es causa de tension permanente en las comunidades afrocolombianas e indigenas
circunvecinas del municipio de Riosucio, Chocé. A ella se atribuyen los misteriosos
suicidios de jovenes indigenas, la mayor parte de ellas mujeres, que se vienen
sucediendo desde el afio 2001 y arrojan ya la nada despreciable cifra de nueve muertos.

21



Convergencia num. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

como adquiridos en los procesos de conquista y colonizacion cultural y
religiosa: dominadas por la necesidad las mujeres ya no actian sélo en
el espacio de lo privado (rol doméstico) sino también en los espacios
publicos intra y extra comunitarios. Cosa que hace rato viene
sucediendo en otras etnias de mayor contacto con la sociedad nacional,
donde las mujeres vienen cumpliendo importantes roles en distintos
campos de la vida de sus pueblos, aunque todavia no tienen el
reconocimiento ni la posicion que seguramente se merecen.

Ciudadania y situacion de derechos humanos indigenas

La cuestion de la etnicidad y el ejercicio de la ciudadania en los
Estados-nacion se sitia hoy como uno de los ejes esenciales de
investigacion en el mundo, dado el resurgimiento de importantes
movimientos étnicos que originaron grandes conflictos bélicos en las
ultimas décadas. Requejo (2001) sintetiza bien esta problematica al
sefialar como por efectos de la globalizacion econdmica, politica y
tecnologica, y la emergencia en su interior de una serie de movimientos
colectivos de caracter cultural, los Estados liberales democraticos
afrontan hoy problemas practicos y tedricos para regular la ciudadania
por el aumento en la complejidad de los conceptos relacionados con
ella. A nivel préctico hay gran diversidad de criterios para conseguir
los objetivos de desarrollo, de ambitos de aplicacion de politicas
publicas, pluralidad de ambientes y de actores politicos y sociales con
distintas percepciones sobre dichas politicas. A nivel tedrico, se
comprenden mejor los limites de la tradicién politica liberal y se
empieza a entender la interculturalidad como un valor politico y social
a proteger, situando sus valores universales mas alla de los sesgos
culturales de los tltimos siglos. Dichos valores han sido cuestionados
por movimientos culturales de inmigrantes e indigenas, que colocan en
laagenda temas no reducidos al lenguaje de los derechos individuales o
las nociones de libertad, igualdad y pluralismo conocidas por el
liberalismo tradicional, y evidencian un caracter no neutral cultural del
Estado, que en nombre de la universalidad de la igualdad de
ciudadania, la soberania popular y el principio de no discriminacién ha
favorecido el desarrollo de los grupos culturalmente hegemonicos y
marginado a las minorias internas.

Se presentan asi, segin Requejo, basicamente dos maneras
diferentes de entender la ciudadania democratica. Una se basa en
derechos individuales de tipo universal, en una idea de igualdad de

22



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

ciudadania no discriminadora que elimine las diferencias en la esfera
publica, y una serie de mecanismos que regulan las instituciones en los
procesos de toma de decisiones; esta vision desconfia de los derechos
colectivos, que ve como riesgos autoritarios para los individuos. La
otra posicidon combina estos elementos con la proteccion y desarrollo,
en la esfera publica, de determinadas caracteristicas o diferencias
culturales de los grupos que conviven en una misma democracia; situa
el reconocimiento practico y constitucional de derechos y valores
colectivos culturales al lado de los derechos individuales, ya que la
mayoria de éstos implican dimensiones colectivas y la regulacion
practica de los derechos individuales introduce sesgos discriminadores
contra las minorias culturales de un Estado. Por tanto, para que puedan
realizarse con plena eficacia los valores de libertad, igualdad y
dignidad individual se requiere de la acomodacion del pluralismo
nacional interno, es decir, incluir las distintas identidades colectivas de
tipo nacional que conforman la individualidad de los ciudadanos de un
Estado.

De ahi que en el periodo contempordneo los conceptos de
ciudadania, nac1ona11dad e igualdad coexistan con diversas
connotaciones semanticas,'' y el derecho a la diferencia se combine
con la reivindicacién del derecho a la igualdad. Que no sean
excluyentes la condicién de ser miembro de una comunidad
diferenciada y de una etnia, con la de ciudadano de un pais
multicultural, , porque de algiin modo todos son parte y participantes de
la gran sociedad.’

Después de Brasil y México, Colombia es el tercer pais de América
con mayor diversidad de etnias y culturas. Son 90 grupos étnicos o
pueblos ubicados en todas las regiones del pais y en 32 departamentos,
cuya poblacién calculada en unas ochocientas mil personas representa
2% de la poblacion colombiana.” Dicha diversidad cultural se traduce
no so6lo en diversidad de lenguas y costumbres, sino también en
distintas formas de contacto y relacion con la sociedad mestiza o

" Zapata, 2001.
2 Gros, 2002.

'3 Poblacion ajustada por DNP a 2001, segun estadisticas del DANE de 1997. Roldan y
Sanchez, 2001.

23



Convergencia num. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

mayoritaria y, por lo tanto, diferentes niveles de aculturacion y
mestizaje, diferentes formas de organizacion y diferentes
reivindicaciones, aunque en general comparten los mismos principios
de defensa de la tierra, la autonomia, la cultura, la unidad, y mas
recientemente la biodiversidad. Sus procesos de organizacion y lucha,
aunque datan de la época de la conquista, tomaron mayor fuerza en los
ultimos cuarenta afios, durante los cuales mediante acciones de hecho
(tomas de tierra) y de derecho (reconocimiento y aplicacion de
derechos) han logrado consolidar organizaciones e instituciones de
diverso tipo, con fines reivindicativos, de autogestion y de gobierno.

Hasta el afio 1991, los indigenas habian sido practicamente
invisibles para el resto en la sociedad colombiana y su relacién con el
Estado se determinaba por el Fuero Especial Indigena, o ley 89 de
1890, que les daba la categoria de “salvajes reducidos a la vida civil”.
Hasta entonces, el Estado colombiano se definia como una reptblica
unitaria, monocultural o culturalmente homogénea. Con la
Constitucion Politica de 1991, promulgada por una Asamblea
Nacional Constituyente y en la cual los indigenas tuvieron un
destacado papel, se inaugur6 la reptiblica multicultural al reconocer y
proteger la diversidad étnica y cultural de la nacidn, al dar a los
indigenas colombianos una especial carta de ciudadania, que los
reconoce no sélo como sujetos individuales sino también colectivos de
derechos;' e introducir algunos elementos de discriminacién positiva
reflejados en una serie de derechos especiales que garantizan su
existencia e integridad como cultura diferente a la del resto de los
colombianos. Se crearon asi las bases para la participacion activa de
los indigenas en la vida politica e institucional del pais, a partir del
establecimiento de unos principios fundamentales, y unos derechos
politicos y sociales relacionados con la autonomia, la cultura, el
territorio, la jurisdiccion y funciones de las autoridades y entes
territoriales indigenas: se reconoce y protege la igualdad y dignidad de
todas las culturas como fundamento de la identidad nacional; se

% Los pueblos indigenas pueden actuar como sujetos colectivos reconocidos por el
Estado para ejercer su gobierno, autonomia, sus costumbres, elegir sus representantes
y ser reconocidos como entidades territoriales con status de Estado. Los derechos
colectivos a la supervivencia e integridad étnica tienen el rango de derechos
fundamentales.

24



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

asegura la presencia indigena en el Congreso de la Republica mediante
la circunscripcidn especial; se reconocen las diferentes lenguas como
lenguas oficiales en sus territorios; la educacion bilingiie para los
grupos étnicos y la doble nacionalidad para los indigenas de zonas de
frontera. Pero, ademas, la Constitucion del 91 introdujo mecanismos
de participacion e instrumentos de defensa de los derechos ciudadanos,
que han sido fundamentales en las luchas de reconocimiento y
restablecimiento de derechos de los pueblos indigenas durante la
ultima década.

Hoy casi todas las etnias indigenas del pais han tenido o sufrido
niveles importantes de contacto y relacion con la sociedad dominante,
y los criterios mismos de definicion de la etnicidad se han
transformado para dar cabida a las multiples identidades que se van
construyendo; de manera que no s6lo funcionan los criterios de
clasificacion étnica construidos desde afuera sino también las propias
definiciones que se dan los miembros de una comunidad para
identificarse como diferentes. Asi, aunque la mayor parte de indigenas
colombianos mantiene sus identidades culturales que los diferencian
de la poblacion mestiza —lenguas, costumbres, tradiciones, formas
propias de gobierno y justicia—, también han asumido la identidad
colombiana que los hace sujetos de los derechos comunes de todos los
“ciudadanos”.

“En las comunidades indigenas hay una simbiosis donde confluye una cierta
concepcion de comunalismo primitivo, con una de participacion derivada de las
practicas ligadas al modelo de hombre nuevo, y una herencia institucional
colonial expresada en el cabildo. Hasta las comunidades mas alejadas han sido
influenciadas por la iglesia y la institucionalidad occidental en diferentes
épocas, por lo cual han retomado o adecuado de éstas distintas formas de
participacion, que han considerado apropiadas a su desarrollo. No tienen una
definicion clara en torno a cudl es su sistema politico, pues no se definen como
democracias, o autocracias, etc., y aunque algunos hablan ya de sistemas
consensuales, este asunto todavia no es claro. Se trata de un proceso de
construccion de un modelo de comunidad de sujetos colectivos, donde los
individuos son en tanto sujetos de una comunidad, que confronta y a la vez
aprovecha el modelo de democracia ciudadana”.

15 Osorio, Luis Carlos, especialista en derechos indigenas, director de la Fundacion
Hemera, en entrevista con la autora.

25



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

16 r . 7 4
Para Barth, * un grupo étnico es una poblacion que se auto perpetiia
bioldgicamente y comparte formas y valores culturales que integran un
campo de comunicacidn e interaccion, pero, sobre todo, que cuenta con
unos miembros que se identifican asi mismos y son identificados por
otros como constituyentes de una categoria, distinguible de otras
categorias del mismo orden. Dicho concepto reconoce o incorpora un
caracter subjetivo de la etnicidad, que torna ambiguas las mismas
fronteras de definicion de los grupos étnicos. Segin Ramirez,'” en el
contexto de los Estados modernos la etnicidad puede asumirse como
una posicion politica e instrumento de demanda de derechos como
ciudadano, es decir, como una politica de la cultura, pues:
en la practica el ser ciudadano no entra en contradiccion con su especificidad
étnica, la cual le da derechos especiales en el contexto nacional y global. Sin
embargo, el concepto de ciudadania nacional que surge en el contexto de los
estados-nacion supone congruencia entre el territorio sobre el cual ejerce
soberania un Estado y el sentimiento de pertenencia a una nacion, fuente de
derechos y deberes de los individuos, asi como de su identidad colectiva. Este
concepto de ciudadania universal, no incluye en su definicion las diferencias
identitarias. Soysal (1996:19) resuelve esta disyuntiva, cuando arguye que en el
proceso de construccion de nacion, una variedad de culturas e identidades han
sido incorporadas al dominio social e institucional de la ciudadania (...)
Podemos concluir entonces, que la demanda por derechos ciudadanos conlleva
una politica de la identidad que se nutre de diferencias culturales y de historias
colectivas.

No obstante, en Colombia este marco de derechos “ciudadanos”
formales dista mucho de ser una realidad para los pueblos y
comunidades indigenas. A la vieja violencia estructural padecida por
siglos, que ha causado la desaparicion o asimilacion de muchos de ellos
al modelo de desarrollo nacional, con impactos tan nocivos como la
violencia intrafamiliar, el mal de bahamia, el desarraigo, el suicidio, la
corrupciodn, la prostitucion de las mujeres, la pérdida del sentido de
vida e identidad en no pocas comunidades, se suman ahora los
impactos de la guerra y la politica de exterminio implementada por los
actores armados legales e ilegales, al amparo de un Estado que peca por
accion o por omision. Y aqui quiero enfatizar que el conflicto para la
etnias en Colombia no se inicia con el recrudecimiento de esta guerra;

16 1969/1976/: p. 11. En varios, 2002: 160.
7 en Varios, 2002: 163.

26



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

obedece a causas estructurales de marginacion, exclusion y
discriminacion que hunden sus raices en los procesos de colonizacion,
“independencia” y finalmente de construccion de la reptiblica como un
Estado monocultural que no interpreto6 sino hasta 1991 el concepto de
diversidad étnica. Concepto cuyo significado, para la conformacién de
una democracia multi e intercultural y un modelo de desarrollo
incluyente de las diferencias, se desconoce todavia. En consecuencia,
aunque con el conflicto se recrudece la violacion de sus derechos, el
desconocimiento y la violencia contra los pueblos indigenas han sido y
continuan siendo un problema estructural que ha contribuido a su
merma fisica y cultural. Esto lo ha dejado bien claro la politica de
resistencia indigena, al no limitarse a exigir de los actores armados el
respeto a sus proyectos de vida y autonomia, y demandar del Estado la
concertacion e implementacion de politicas publicas coherentes con
los principios de diversidad étnica y cultural, que desarrollen sus
derechos de pervivencia e integridad, de autonomia de gobierno, de
territorio, desarrollo propio, administracion de justiciay de recursos.

De esta violencia dan cuenta las cifras. Aunque parciales todavia,
por aquello del subregistro, los consolidados de las violaciones contra
el derecho a la vida y a la integridad personal del Observatorio Etnico
de la Violencia de la Fundacion Hemera'® son alarmantes: 519
homicidios contra personas indigenas en los ultimos cinco afios
—mediante la modalidad de asesinatos selectivos de lideres y guias
espirituales o masacres—; 6,661 amenazados, 45 desaparecidos. Todo
esto, con el agravante de que la mayoria de estos delitos contra la vida
han sido cometidos por las mal llamadas Autodefensas Unidas de
Colombia (AUC), las FARC, el ELN en menor proporcion, y agentes
del Estado, en medio de la mayor impunidad.

Otro tipo de atropellos, mas significativos para los pueblos
indigenas porque afectan sus derechos colectivos, tales como las
violaciones a la autonomia territorial y de gobierno por las incursiones
armadas, la constriccion de sus actos sociales, rituales y de la vida
comunitaria; o las infracciones al DIH, como el uso de material de

18 Fundacion Hemera, sobre la base de consulta de fuentes documentales e inforrqacién
suministrada por las organizaciones indigenas y algunas entidades del Estado. Ultimo
consolidado, Cinco afios de violaciones, periodo enero de 1999 a diciembre 31 de 2003.

27



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

guerra prohibido en sus territorios, el control de alimentos y medicinas,
la contaminacion de fuentes de agua, el reclutamiento forzado, la
destruccion de lugares sagrados, los cercos y bloqueos en sus
territorios, presentan un subregistro mayor, por lo que no hablaremos
de cifras. Pero todas estas formas de violencia tienen como impacto el
desajuste estructural de las comunidades, la ruptura de sus lazos de
convivencia y de relacion con el territorio, con la naturaleza y los
antepasados, vulnera su cultura y ocasiona la pérdida de la endeble
seguridad alimentaria; mengua su autonomia politica y administrativa,
y debilita sus formas tradicionales de autoridad y gobierno, su
institucionalidad, usurpada por los actores armados; lleva a la pérdida
de control de sus territorios y obstruye la realizacion de sus planes de
vida; rompe el universo simbdlico indigena y acaba con su armonia
interna. En otras palabras, socava los mismos principios de identidad
indigena construidos durante décadas de luchas: la cultura, la tierra, la
unidad y la autonomia.

Cuatro hechos caracterizan esta espiral de violencia contra los
indigenas: /) la expropiacion de sus territorios; 2) el exterminio de sus
pueblos y culturas como expresion de la pugna entre derecho propio,
Estado y poder; 3) laaccion constrictoray genocida de actores armados
ilegales, como soporte para la implementacion de megaproyectos, la
produccion de cultivos ilicitos, o el establecimiento de corredores
geoestratégicos; 4) la imposicion del modelo de desarrollo nacional y
la ausencia de un politica de inclusion intercultural del Estado, que
supere la precariedad e incoherencia de sus programas (Osorio, 2002).
En virtud de ello, hasta donde se sabe, los pueblos indigenas de 31 de
las 90 etnias existentes se han convertido en uno de los blancos
preferentes de los actores armados a todo lo largo y ancho del pais. Asi,
el escalonamiento y degradacion del conflicto armado, la falta de una
politica de proteccion y desarrollo de los pueblos indigenas, y politicas
sectoriales erraticas como la erradicacion de cultivos ilicitos con
glifosato han colocado a los indigenas en una situacion de emergencia
social, cultural, territorial y econémica, que desdice de todo el marco
de derechos reconocido por las leyes.

Se aprecia entonces una gran contradiccion: mientras los indigenas
acceden a multiples derechos y a una ciudadania si se quiere
“multiétnica”, que les otorga autonomia y territorios, son al mismo
tiempo objeto de una campafia de sometimiento paraestatal, particular
y estatal, que parece fundamentar y complementar la tesis de una

28



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

“intervencion” estatal “de baja intensidad o politica de gobierno
indirecto”, que combina medidas de integracion institucional con
—digo yo—medidas “persuasivas” de fuerza (ya sea en forma directa
o indirecta). Segtin Gros,'” las demandas de las comunidades indigenas
no se pueden entender por fuera de la voluntad del Estado y su proceso
modernizador, de descentralizacién politico administrativa y
organizacién en forma de democracia participativa, destinadas a
mejorar la eficacia operativa y la legitimidad del aparato publico. En
este escenario el reconocimiento de derechos de los grupos étnicos,
inclusive la autonomia, puede aparecer como una estrategia para
entrar, controlar y finalmente modernizar las comunidades. Bajo estas
formas y con el discurso del respeto a la cultura, a los modos de
organizacion colectiva, etc., nunca el Estado estuvo tan presente en los
asuntos internos de las comunidades como lo estd ahora. Dicha
intervencion se manifiesta en: a) la conformacion de una identidad
indigena genérica, panétnica, que responde a la necesidad de buscar un
interlocutor, de legislar y actuar como si fuera una gran comunidad
indigena a nivel nacional; haciendo de ellos una categoria del derecho
positivo, un grupo sometido a una misma ley y a una misma politica; b)
la conformacion de un nivel intermedio de identidades étnicas
pan-comunitarias, contribuyendo a la identificacion y creacion de
grupos étnicos culturalmente diferenciados que reagrupan a varias
comunidades locales; ¢) la intervencién en la comunidad local
asignandole unos recursos especificos y reconociéndole ciertas formas
de autonomia para hacer de ella una base para un nuevo actuar. Y, digo
yo, la persuasion por medio de la coaccion y la violencia, que si no
promueve por lo menos permite el Estado.

Segun Gros, la eficacia relativa de tales politicas reside en que se
apoyan en el discurso identitario y de autonomia que el mismo Estado
ayudo a crear, pero son como un caballo de Troya: bajo la voluntad de
otorgar y de reconocer la autonomia, logra controlarla, limitarla o
negarla. Asi, el actor étnico movilizado més bien parece trabajar hoy en
la reconstruccién de un techo comun, un espacio de proteccion,
representado por el Estado, sus instituciones y servicios, que sea de
todos y proteja a todos. Este actor étnico parece desear terminar con un

19 2000:104.

29



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

conjunto de injusticias ligadas a su antigua condicién de indio,
reclamando igualdad de tratamiento y reparacion; sin rechazar su
inclusion en el grupo primario de pertenencia, su comunidad de sangre,
sus tradiciones, tiene relaciones de pertenencia con la comunidad de
base pero también con la nacion. Es decir, las poblaciones indigenas
tienen la particularidad de que piden ser reconocidas en sus diferencias
y fundamentadas en sus derechos con el fin de participar mejor en la
sociedad global, y esa identidad indigena parece ser la condicion de su
acceso a la ciudadania.”

Las mujeres indigenas y el ejercicio de su ciudadania

Aunque los procesos de resistencia cultural y politica de los indigenas
les han permitido restablecer la seméntica del concepto de ciudadania
en sentido activo, intercultural y colectivo, no limitado, en términos del
ejercicio de la ciudadania apreciamos un panorama que muestra
claramente como por un lado van los reconocimientos formales de
derechosy, por el otro, en contravia, va la cruda realidad. Pero, ;de qué
manera han sido percibidos y realizados esos derechos por las mujeres
indigenas?, ;cémo han ejercido esa ciudadania?, ;se ha recuperado
también para ellas ese sentido activo de la ciudadania?, ;de qué manera
ambas cosas se han visto afectadas por el conflicto social y armado?,
son las preguntas que apenas empezamos a abordar.

Si el marco de derechos anteriormente descrito ha sido una realidad
virtual para los pueblos indigenas, puede decirse que los mismos
tampoco han sido percibidos de igual manera por toda la poblacién
indigena. Para mas de la mitad de ella, las mujeres, el proceso de
reconocimiento como sujetos de derechos individuales y colectivos ha
ido mucho mas lento y puede decirse que la mayor parte de ellas no han
tenido el mismo acceso a los beneficios que representan. Han sido
invisibles y lo serdn mientras sean ignoradas tanto por la historia oficial
como por la propia, ignoradas por sus organizaciones y por las politicas
de Estado; mientras se desconozca su situacion y condicion, su aporte
al desarrollo de las comunidades y su contribucion a las luchas de
resistencia étnica y cultural.

20 Ipid.

30



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

Diferencia en la diferencia

Se ha dicho que las mujeres indigenas tienen particularidades étnicas 'y
culturales que las diferencian. Sin embargo su situacion econdmica y
social, sus relaciones de género e imaginario no han sido 10
suficientemente documentadas. Al respecto, algunas referencias’
sefialan cémo en la historia la mujer indigena no ha tenido rostro
propio, aunque los pocos renglones dedicados a ellas en la Cronica de
Indias hablan de las nativas como seres audaces, “preparados para
todos los oficios, incluidos la caza y la guerra” (Bermudez, 1994: 86).
En algunas de nuestras viejas culturas se permiti6 a las mujeres ejercer
el sacerdocio y la medicina, pero son pocas las referencias de mujeres
que ostentaran el poder; se dice sin embargo que “la mujer legitima de
Pachacutec administré el Cuzco durante repetidas ausencias de su
marido, y organiz6 los socorros a las victimas de uno de los mas
violentos terremotos que sufrid (Jaramillo, 1991: 307)”. Segtn Pilar
Lozano (1994:87),” las nativas vieron como la cultura europea y las
instituciones impuestas limitaron sus posibilidades de desarrollo,
deterioraron su condicion social, politica y econdmica, y tuvieron que
sufrir el dominio de las relaciones patriarcales y coloniales de los
invasores. En el altiplano el proceso de mestizaje fue muy rapido
debido a las ventajas que ofrecia para ellas y para sus hijos unirse con
un espafiol (Lozano, 1994:88). Poco a poco se fue imponiendo asi un
ideal de mujer distinto al indigena, basado en el recato, la obediencia,
la fidelidad, la castidad, la resignacién y la virtud como patrones de
conducta que dieron pie a diferentes categorias de mujeres y colocaron
a la indigena en situacion de inferioridad respecto de la mujer blanca 'y
de los demas miembros de sus propias culturas.

Con este breve pero revelador esbozo se evidencia la forma en que
se conﬁgur() el imaginario de los roles, condicion y posicion de las
mujeres indigenas que prima hoy como heren01a colonial en muchas de
sus culturas y convive de manera dicotémica con los establecidos, a
partir de las recuperaciones de identidad cultural de las ultlmas

2T Este aparte se construyo sobre la base del documento: “Las mujeres antes y después de
la conquista”, que reposa en el Centro de Documentacion www.etniasdecolombia.org, al
parecer elaborado por Diana Martinez.

22 Ibid. Citando a Irene Silverblatt.

31



Convergencia num. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

décadas, que hablan de una relacion con “sentido de igualdad y
complementariedad de roles desde posiciones diferentes (...) que
pueden reflejar jerarquias pero no asi desigualdades antagénicas
(...)”(Chipana, 2000). Sin embargo, en la realidad actual esa vision
matristica del origen de la vida, la naturaleza y la historia que se lee en
el discurso de lo cultural tradicional y reivindica lo femenino como
fuente originaria, parece contradecirse con la valoracion dada a los
sujetos concretos, con la invisibilidad, negacion y exclusion que dicen
padecer las mujeres en la vida practica de gran parte del movimiento
indigena® y de muchas comunidades, culturalmente influenciadas por
laideologia patriarcal del occidentalismo judeo-cristiano. Hasta ahora,
la mayor parte de los estudios antropoldgicos y el discurso “oficial”
indigena han hecho visible a la mujer indigena en tanto sujeto que
garantiza la reproduccion fisica y cultural de las etnias, en su papel
generador y fundacional de la cultura y de la raza; pero ello todavia no
se traduce en una actitud y politica de reconocimiento y de respeto, de
mejoramiento de su posicion al interior de las comunidades y de las
organizaciones, porque se “afirma que la defensa de la cultura es
prioridad y entrar a considerar los derechos especificos de las mujeres
ocasiona conflicto dentro de las comunidades”.* Asi, se evidencia una
fractura entre la representacion del ser femenino en la cultura, reflejada
en los mitos de origen o en los discursos reivindicativos y el valor
asignado a las mujeres en la vida cotidiana de las organizaciones y
comunidades; se confirma también la tesis segun la cual al parecer la
primacia de derechos colectivos tiende a suprimir derechos especificos
tales como los de género y edad.

Las mujeres indigenas también son sujet@s de derechos

Desde hace mas de una década conozco la constante preocupacion de
muchas mujeres indigenas por pensarse en su contexto. Para ello han
venido construyendo multiples espacios de participacion y reflexion
dentro y fuera de sus organizaciones o comunidades que les permitan

23 Me refiero sobre todo al de zona andina, el de mayor trayectoria e impacto en la vida
politica nacional y en el desarrollo de la plataforma politica indigena. A nivel del Caribe
hay una situacion deferente, hay mujeres importantes con un reconocimiento especial
que pueden tener mucho impacto y traen un mensaje nuevo.

24 Mesa de trabajo Mujer y Conflicto, 2003.

32



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

analizar su situacion, sus dificultades, necesidades, sus roles en la vida
comunitaria y organizativa, y en la cultura. A pesar de las diferencias
culturales entre etnias y de los muchos obstaculos que han encontrado
para garantizar la continuidad de este proceso, ellas han podido
avanzar en la identificacion de los “problemas” que tienen para ser y
existir. Dichos problemas™ se dan: 1) En lo cultural y humano: la
promocion de un rol doméstico-reproductivo y la sumision al hombre;
las mujeres representan lo tradicional en las comunidades, mientras los
hombres asumen mas la cultura occidental; la falta del espafiol es
utilizada para marginarlas de la toma de decisiones; el maltrato en la
familia; el abandono de esposos, esposas e hijos; la poca valoracion del
aporte de la mujer al sostenimiento de la cultura y la inclusién de
patrones occidentales afecta la autoestima y crea sentimientos de
inferioridad e inseguridad; la desvalorizacion de su imagen; la
promocion al interior del desprecio por lo propio; el desconocimiento
de su trabajo en el hogar, en la agricultura y el cuidado de los animales
de las familias; la irresponsabilidad de los padres con los hijos, el
aborto, la infidelidad y las violaciones sexuales. 2) En la participacion
social: marginalidad social y organizativa; no se tiene en cuenta su
participacion en programas y proyectos de desarrollo o en procesos de
formacion; no se valoran los aportes de las mujeres; hay pocas
organizaciones de mujeres, “no se deja que las mujeres tengan
organizaciones de mujeres argumentando que la lucha de los pueblos
debe ser conjunta”;”® un porcentaje mucho menor de mujeres en las
organizaciones; como la mujer “trabaja mas”, no tiene tiempo de estar
en la organizacion e ir a las reuniones; falta coordinacion con las
actividades de los programas para la mujer en la mayoria de las
organizaciones. 3) En lo productivo-economico: marginacion y
exclusion de programas y politicas de desarrollo; s6lo pueden acceder
a roles extensivos del doméstico, como la salud y la educacion; los

2% |dentificados en las conclusiones de diversos encuentros y talleres regionales y
nacionales de mujeres indigenas, congresos indigenas, planes de vida de Putumayo,
pronunciamientos: OIA, ONIC, CRIR, CRIC, y entrevistas, los he organizado en grandes
ejes para efectos de visualizacién de los campos que involucran.

2 \Mesa de trabajo Mujer y conflicto armado, 2003: 43. Seguin Testimonios de mujeres
asistentes al Taller Efectos de la violencia del conflicto armado en las mujeres
indigenas.

33



Convergencia num. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

procesos sociales y econémicos que afectan las comunidades obligan a
muchos hombres a desvincularse de la economia tradicional y hasta de
su cultura; las mujeres permanecen en las comunidades produciendo
alimentos y artesanias, y muchas veces deben mantener solas las
familias; altos indices de pobreza por escasez de tierras y degradacion
del medio ambiente; no se considera su participacion en la distribucion
de los recursos econdmicos; no cuentan con recursos €condomicos para
mantenerse con sus familias. 4) En el acceso a bienes y servicios: 10s
servicios de salud no responden a las necesidades de las mujeres ni
consideran sus condiciones geograficas, econdémicas, sociales y
culturales; no se articulan la medicina tradicional y la medicina
occidental; a las mujeres indigenas no les dan informacion clara sobre
los métodos anticonceptivos, no deciden los métodos y no son
consultadas sobre si desean o no planificar; la propiedad, a pesar de
colectiva, recae en la mayoria de los casos sobre el hombre; el acceso a
los programas del Estado casi siempre esta en cabeza de los hombres;
“en las propuestas y planes de trabajo de la comunidad no se realizan
analisis diferenciados por género o edad, de tal manera que permitan
incluir sus demandas y propuestas”; escaso acceso a recursos dada la
precariedad de los mismos y la degradacion del medio ambiente, la
escasez de tierras y el impacto de las medidas de ajuste econémico. 5)
En el acceso a la formacion y/o capacitacion: el acceso de las mujeres
a la escuela es muy limitado; en espacios de formacion y capacitacion
no se toma en cuenta ni se garantiza su participacion, ni se tienen en
cuenta sus limitaciones; “hay poca conciencia de los hombres acerca
de la formacion de sus mujeres, ellos no estan de acuerdo con que la
mujer salga de la casa, se piensa que deben dedicarse s6lo a los oficios
de domésticos, si es conciente de la participacidon en algiin evento es
bajo la condicion de regresar con dinero o alimentos, de lo contrario se
toman represalias”; como los hombres son los que se capacitan ocupan
cargos importantes en la comunidad; los curriculos no vinculan los
saberes tradicionales; aculturacion; desconocimiento de sus valores
culturales propios e imposicion de modelos de corte religioso;
formacion no enfocada en los temas de liderazgo, gestion y desarrollo;
ignorancia sobre los derechos indigenas y de las mujeres; programas
pedagdgicos propios y nacionales sin perspectiva de género; no se ha
logrado estructurar un plan de trabajo que recoja las expectativas de
capacitacion de las mujeres en las comunidades. 6) En la toma de
decisiones: no se tiene en cuenta en la distribucion del poder; no hay

34



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

acceso a espacios de decision de nuestras organizaciones; no podemos
decidir sobre el manejo de los recursos; no hay acceso a cargos de
direccién. 7) En la comunicacion e informacion: incomunicacion con
mujeres de otros grupos, etnias, organizaciones y ain en la misma
comunidad; mucha desinformacién a nivel general.

Todas estas situaciones a lo mejor pudieran ser vistas como
normales en su cultura si las mismas indigenas no las identificaran
como problemas o factores de conflicto, si no las hicieran parte de sus
inquietudes y sentir. En otras palabras, lo que ellas estan haciendo es
hablar de derechos, se estan planteando como sujetos de... con
capacidad de... ejercer su ciudadania en los términos de sus culturas o
sistemas de valores y de la cultura mayoritaria, es decir, una ciudadania
intercultural que valora lo propio e incorpora o reconoce lo ajeno como
parte constitutiva de su ser; sobre todo si consideramos que la
definicion moderna de ciudadania involucra para todos los actores
sociales la posibilidad de autodeterminacion, la capacidad de
representacion de intereses y demandas, y el ejercicio pleno de los
derechos individuales y colectivos juridicamente reconocidos.”’

Pese a que las mujeres indigenas encuentran barreras culturales y
politicas al reconocimiento de sus derechos, es importante sefialar que
las necesidades determinadas por ellas han entrafiado o desencadenado
en demandas hacia sus comunidades y organizaciones para el cambio o
mejoramiento de su situacion, y sentado las bases de un cambio
cultural y de relaciones entre sujetos de distinto sexo. Como toda
demanda presupone la preexistencia de la conciencia o por lo menos la
intuicion de un derecho, aunque no hay para el caso colombiano una
formulacion explicita de los derechos de las mujeres indigenas,
haremos por extension una primera y a lo mejor mecdanica
aproximacion a la formulacion en positivo de estas demandas, con el
fin de poder establecer un marco de referencia de derechos; pues es
dificil hablar de vulneracion de los mismos si se desconoce cudles son
los derechos que deben primar en una sociedad dada.

2 Calderon, Hopenhayn y Ottone, 1993: 3. Citado por Obando M. Ana Elena en ponencia:
Las guerras como deslegitimadoras del avance de la democracia y su incidencia en la
mujer. Encuentro Internacional de mujeres contra la guerra (www.rutapacifica.org).

35


http://www.rutapacifica.org.co/nuevo_sitio/

Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

En ese sentido, podriamos decir que desde su perspectiva las
mujeres indigenas se perciben como personas con derecho a: definir
sus roles culturales y sociales, a ser protegidas por sus familias y
comunidades, a ejercer su voluntad, a hablar otras lenguas, al buen
trato, a ser valoradas y aceptadas como personas y como sujetos
sociales y culturales, a ser reconocidas como portadoras de valores
ancestrales, al reconocimiento y valoracion de su rol doméstico, a no
ser violadas sexualmente, a compartir con los hombres la manutencion
de las familias, a la inclusion social en todas sus esferas, a la
participacion en las organizaciones, en los programas, planes de vida,
proyectos de desarrollo y procesos de formacion, a conformar
organizaciones de mujeres, a acceder a los recursos del desarrollo y del
ambiente, a recibir servicios de salud y educacion-formaciéon
adecuados a su género, usos, costumbres y necesidades de desarrollo, a
recibir informacion clara sobre los métodos anticonceptivos y decidir
sobre su uso, a que se garantice su acceso a la tierra, a ocupar cargos
importantes en la comunidad, a participar con voz y voto en la toma de
decisiones y en la distribucion del poder, a decidir sobre el manejo de
los recursos, a recibir informacion sobre sus derechos y sobre otros
grupos, etnias, organizaciones. También tienen derecho: a ser
reconocidas como sujetos de derechos, a la consulta previa, a la cultura
propia, a la tierra y al territorio, a la autonomia, al autogobierno, al
desarrollo propio, a la diferenciacion positiva, en fin... a una vida con
dignidad.

Enigual sentido, los derechos de las mujeres indigenas también son
todos aquellos reconocidos a sus pueblos o en sus pueblos por las
normas internacionales, nacionales y consuetudinarias, formulados no
solo de manera genérica sino también inclusiva, en femenino. Es decir,
los derechos de los hombres también son los de las mujeres, y son parte
de ellosno solo los individuales, sino también los colectivos, culturales
y sociales relativos a su identidad étnica. Sus derechos son todo aquello
reclamado en las luchas de sus pueblos, no solamente como
abstraccion sino también y fundamentalmente como encarnacion en
sujetos concretos.

Al ser parte de cuestionamientos propios puede concluirse sin temor
a rebasar los marcos del respeto a sus culturas que efectivamente la
mujeres indigenas padecen multiples discriminaciones, dentro y fuera
de sus sociedades, dentro y fuera de sus sistemas de valores, como lo
ratifican los distintos informes de organismos internacionales de

36



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

derechos humanos: discriminadas por ser mujeres, por ser indigenas,
por ser pobres, por ser iletradas, por no hablar el espafiol, por ser
tradicionales y tener conocimientos “no cientificos”. Alguna vez, una
mujer indigena, Olga Guatica, decia: “vamos muy atrasados en nuestra
organizacion; hemos discutido en las zonas que los compafieros
hombres nos dieron la libertad en tiempos muy atrasados para
participar en la organizacion. Si los hombres fueran conscientes no
estariamos asi. El machismo, sélo cocinar, lavar ropa, cuidar nifios, o
sea que no tenemos derecho para capacitarnos en diferente areas, igual
que ellos”. Hay muchos mas testimonios de mujeres con posiciones en
este sentido; sin embargo, esta mirada rapida nos permite concluir que
evidentemente hay dificultades en las relaciones de género y tarde o
temprano deberan ser abordados.

A pesar de todos los problemas enunciados, de manera lenta pero
segura, las mujeres han venido avanzando en su proceso de
apropiacion de esos derechos, sintiéndose sujet@as de derechos. ;De
qué manera lo han hecho? Desde el silencio o la palabra oportuna,
desde la inteligencia para ubicar los resquicios que les permitan entrar,
desde la tolerancia y la comprension, pero también desde la
confrontacion decidida, desde su participacion en todos los espacios de
lucha de los pueblos indigenas: en las tomas de tierra, en las
organizaciones, en las marchas, en las mingas, en la confrontacion de
las autoridades publicas y los funcionarios oficiales y privados, en la
formulacion y desarrollo de sus planes de vida, en la confrontacion de
los actores armados, en la participacion en elecciones, e incluso siendo
parte de las autodefensas indigenas cuando las tuvieron o de los
actuales actores armados. Y aunque sus roles principales han estado
ligados a la esfera de lo doméstico, en actividades que garanticen el
¢éxito de los eventos y reuniones tales como la preparacion de las
comidas o la logistica, han ido incorporando nuevos aprendizajes que
han posibilitado el surgimiento de algunas de ellas: hablar el espafiol,
capacitarse para ser maestras, promotoras comunitarias o de salud,
guardias y reporteras indigenas, o profesionales al servicio de sus
organizaciones. Cada vez hay mas mujeres indigenas que aspiran a
espacios de representacion y gobierno, ya sea en sus cabildos o en las
corporaciones publicas de orden nacional; aunque todavia son escasas
las que tienen un reconocimiento nacional como lideres de sus pueblos
y solo una (Teofila Roa, quien ademas tuvo el valor historico de llamar
a juicio al presidente Uribe) ha logrado llegar a ser Representante a la

37



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

Céamara; otras se han ido ensayando en los concejos municipales y
asambleas departamentales, han ido apareciendo nuevos y jovenes
valores como Ati Quigua, que demuestran una gran capacidad
discursiva, y movilizan opiniones y votos suficientes para sacar un
escafo en el Concejo de Bogota. Claro, lo han logrado con el discurso
general de los derechos y reivindicaciones étnicas, sin consideraciones
explicitas de género, pero es costumbre en estas culturas que la ropa
sucia se lave en casa.

Asi, la mujer indigena también ha cumplido un rol fundamental y
protagoénico en la lucha de reivindicacion de los derechos de los
pueblos que no puede seguir invisible. Muchas mujeres indigenas del
continente consideran que la primera gran lucha debe ser la
erradicacion de la inequidad interna mediante la modificacion de
aquellos usos y costumbres que perjudican a las mujeres; que asi como
se han transformado las culturas para asumir cambios tecnologicos y
técnicas que benefician su produccion o desarrollo, deben asumirse los
cambios que beneficien las relaciones entre hombres y mujeres para la
construccidon de un proyecto de vida que interprete desde la identidad la
justicia interna y la equidad. Yo no sé. Pero estos hechos, y sobre todo
sus demandas de reconocimiento al interior de sus pueblos,
movimientos y organizaciones, nos permiten hablar de una nueva
configuracion de las mujeres indigenas ya no solamente como
miembras de comunidades tradicionales y reproductoras sociales y
culturales de sus etnias, sino como ciudadanas en ejercicio de unos
derechos.

Conflicto y ciudadania indigena: un rostro de mujer

Las acciones de intimidacion y violencia contra los pueblos indigenas
han comenzado a expresar también una dimension de género al
incrementarse las violaciones de los derechos de las mujeres indigenas,
durante el primer semestre del afio 2004. En efecto, las estadisticas
trabajadas por la Fundacion Hemera respecto a las violaciones de tipo
individual revelan que de 13 victimas mujeres (fuera de combate)
registradas en el primer semestre del afio 2003 se pas6 a 25 en el mismo
periodo de 2004, con un incremento de mas de 100%; mientras que,
paraddjicamente, se registré una disminucién en los registros de las

38



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

victimas hombres, al pasar de 205 en 2003 a 86 en 2004, con una
disminucion de 42%.”® Mas de 4,200 mujeres indigenas fueron
victimas de la violencia paramilitar, guerrillera y estatal durante el
primer semestre de 2004.

El altimo Informe sobre Desarrollo Humano en Colombia: “El
conflicto, callején con salida”,”’ sefiala que como resultado del
conflicto armado interno las mujeres sufren cuatro clases de violencia
politica: /. Como blanco directo de las acciones violentas; 2. como
victima incidental de formas de agresion sexual previas o simultaneas a
tales acciones; 3. como integrante (en tanto madre, compatfiera, hija,
hermana, amiga) de una red de relaciones familiares y afectivas que
resulta desmembrada por esos actos, y; 4. como objeto de actos de
violencia sexual o de menoscabo de su libertad (acceso carnal violento,
acoso sexual, prohibicion de relaciones afectivas o sexuales o del
embarazo, aborto impuesto), dentro de los propios grupos armados.
Creo que las violencias que sufren las mujeres indigenas bien pueden
inscribirse en este marco analitico, sefalando que las diferencias no
radican tanto en las tipos dominio y control de poblaciones y territorio
implementadas por los actores armados respecto de otras poblaciones,
como si en la manera como los distintos sujetos individuales y
colectivos las perciben o padecen, en virtud de sus particularidades
culturales, sus derechos especiales, dinamicas sociales, tradiciones o
historia y formas de relacion con la sociedad circundante.

En este sentido, los impactos del conflicto sobre las mujeres en tanto
sujetos colectivos de derechos son basicamente los mismos resenados
anteriormente para los pueblos indigenas, relativos al desempeiio de
autonomia pararelacionarse cony en el territorio, con la cultura, con su
gobierno propio; pero, en tanto sujetos femeninos, el conflicto también
ha representado la aparicion o el incremento de violaciones de
derechos individuales que revisten particularidades relacionadas con

28 Vale aclarar que de un total de 12,678 victimas de violaciones de derechos humanos
registradas en la base de datos de la Fundaciéon Hemera y cometidas del 1 de enero al 31
de julio de 2003, 12,460 corresponden a victimas de tipologias colectivas como el
desplazamiento forzado y las amenazas a comunidades; 228 corresponden a tipos
individuales, como la desapariciéon forzada, la amenaza individual, la detencién
arbitraria, el homicidio, el secuestro, el reclutamiento forzado y las lesiones personales.

29 PNUD, 2003.

39



Convergencia num. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

su sexo y condicion de discriminacion o subordinacion. En ambos
casos, ellas enfrentan tremendas desventajas porque, como ya
seflalamos, estan menos preparadas que los hombres, hablan menos el
espafol y cuentan con menos herramientas para afrontar estas
dificultades; por tanto, tienen menos acceso a programas de proteccion
y/o reparacion, y el disefio de los mismos generalmente no responde a
sus necesidades de género y cultura.

Pero, cual es la particularidad de esta violencia contra las mujeres
indigenas? Un primer elemento por tener en cuenta antes de abordar el
tema son el subregistro en la documentacion de los casos, ya sea por la
falta de denuncia, por las dificultades de acceso a la informacion o
amenazas que siembran el silencio. En el caso de las victimas mujeres
este subregistro es todavia mayor por la tendencia de las
organizaciones y cabildos indigenas a denunciar prioritariamente
aquellas infracciones cometidas contra los lideres, varones,
presuntamente politicas, presentdndose un subregistro de los
atropellos cometidos contra miembros de comunidad y sobre todo
contra las mujeres. De alguna manera la violencia ejercida contra ellas
tiende a identificarse con las formas tradicionales de violencia
doméstica o por las implicaciones personales de vergiienza o rechazo
social que acompaian cierto tipo de atropellos, como la violacién
sexual, las mujeres tienden a guardar silencio, ain dentro de sus
comunidades. No obstante, segun las estadisticas, se aprecian unos
tipos predominantes de violencia contra las mujeres indigenas. En
efecto, durante el primer semestre del afio 2003, a nivel colectivo
predomind el desplazamiento forzado y afecto casi por igual, pero no
de manera igual, a hombres y mujeres; pero al analizar las infracciones
contra personas encontramos que la violacion o acceso carnal violento
tuvo la misma relevancia numérica que el homicidio, y le siguen en
orden de importancia las lesiones personales, la amenaza y la
detencion arbitraria. Para ese mismo periodo del afio 2004 los
homicidios de mujeres se duplicaron (8) respecto al afio anterior y se
aumentaron las lesiones personales (de 3 a 8). Curiosamente no se
presentaron denuncias sobre acceso carnal violento, aumentaron las
amenazas individuales y la detencidn arbitraria, y como novedad que
afecta a las mujeres aparecio la desaparicion forzada, con dos victimas.

(Por qué de un afio a otro desaparece de las estadisticas esa forma
violacion de DDHH tan particular que representa el acceso carnal
violento, a pesar de que los testimonios lo refieren como un rumor? No

40



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

se denuncia porque, como lo han dicho las propias mujeres, si
comentan esto a la comunidad corren el riesgo de ser repudiadas o
hasta golpeadas por los maridos; entonces, mejor callar. Pero el
silencio que invisibiliza esta agresion no conjura el riesgo para el
género femenino y la psicosis de sentirse victimas potenciales, ni sus
efectos destructores de la identidad personal y aun colectiva. Desde
mas de quince anos, la violacion o acceso carnal violento de nifias y
mujeres ha sido un fendmeno recurrente en muchas comunidades
indigenas que han sufrido la presion colonizadora. Esto ha sido
resefiado en Antioquia (Cristiana), en el Cauca, en Risaralda, en fin, en
distintas zonas. Tanto asi, que en el aparte relativo al modelo de justicia
y control social del Plan de Vida del pueblo Murui de la Amazonia, se
sefala ya como falta la violacion. Al respecto, se dice: “el hombre
soltero que viole a una joven tendra que tomarla responsablemente
como esposa y si no la reconoce tendra juicio y actuaran los
daibirama”. Desconozco cual sea la explicacion cultural o tradicional
que justifique que mediante un acto violento el hombre se haga
practicamente duefio de una mujer, pero éste ha sido identificado como
un problema grave que afecta a las mujeres en el marco de sus culturas
y con el cual no pocas autoridades indigenas han sido permisivas, ante
la ausencia de estatutos que regulen la situacion. Y aunque se avanza en
algunas justicias propias al tipificar ésta como una conducta
sancionable, es facil comprender que haya una especie de justificacion
o colchoén cultural que amortigua el impacto social de estos atropellos
contra las mujeres, que lleva al menosprecio de estas situaciones: no se
ha presentado, por ejemplo, ninguna confrontacion categorica a los
actores armados por la violaciéon de mujeres; lo que si ha sucedido
cuando detienen a un lider o violan la autonomia de gobierno y
territorio, lo cual indica que es un hecho de menor jerarquia en la escala
de valores.

Muchos son los casos de mujeres indigenas victimas de la violencia.
La forma especifica como son impactadas apenas empieza a
documentarse, pero hay unas lineas de trabajo identificadas por las
mujeres y recogidas por algunas ONGs y organismos internacionales,
que se sintetizan en:

* Lapérdida de autonomia y cultura: la presencia de actores armados
en territorios indigenas ha limitado el ejercicio de practicas
culturales propias donde la mujer cumple un papel importante,

41



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

presentandose la pérdida del lugar que la tradicion encomienda a las
mujeres.

La apropiacion y control de alimentos por parte de los actores
armados: obliga a las mujeres a recorrer grandes distancias para
obtener alimentos3 gy las exponen mas a la violencia que se deriva de
la confrontacion.

Las restricciones al libre transito y movilizacion: impiden a las
mujeres dar la continuidad a las actividades y rituales que
proporcionan el equilibrio en la comunidad.

El aumento de la violencia intrafamiliar, por la presencia de agentes
extrafios y armados en los territorios.

El reclutamiento forzado y utilizacion de jovenes y ninias en la
guerra, a través de distintas estrategias. “El enganche de hombres
Cubeo en grupos insurgentes ha traido como consecuencia que las
mujeres Cubeo solas tengan que mantener a los nifios. Deben
caminar grandes distancias para cuidar los sembrados y solas deben
extraer el veneno de la yuca, lo que ha traido deformaciones en la
clavicula y unas deficitarias consecuencias en la salud. Por otro lado
al no pescar y no cazar, se manifiesta malnutricién proteico calorica
y déficit de Proteinas (...) con efectos graves en la salud
comunitaria”.>

La violencia sexual; usada como estrategia para someter a los
hombres y forma de amedrentamiento, intimidacion y castigo contra
las mujeres, aduciendo razones tales como tener relaciones
afectivas con personas del bando contrario, desobedecer normas de
comportamiento impuestas por los actores armados, o participar en
organizaciones sociales o comunitarias”.

Los aumento de los embarazos de mujeres jovenes en zonas
controladas por actores armados.

30
31
32

42

Mesa de trabajo mujer y conflicto armado. Bogota, 2003.
Sanchez, 2003.

Movimiento colombiano de mujeres. “Los derechos civiles y politicos de las mujeres
colombianas a la luz de la Observacion General No. 28. Informe sobre la situacién de
derechos humanos de las mujeres en Colombia presentado al Comité de derechos
humanos en su sesion No. 80 de marzo de 2004”, p. 10.



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

* Los asesinatos de mujeres indigenas.

e La viudez, que deja a muchas mujeres sin “quien hable por ella”
menguando su posibilidad exigir y hacer efectivos sus derechos.

* La prostitucion en aumento, que afecta sobre todo a las nifias y
jovenes, quienes son “maltratadas y muchas de ellas obligadas a
practicarse abortos o a asumir solas la responsabilidad de crianza de
los hijos”.

Segiin CODHES, 2004, los estudios sobre género y desplazamiento
de Donny Meertens muestran como el conflicto armado afecta
inicialmente la dindmica sociopolitica y econdomica de las regiones
donde se exacerba (redes formales, publicas); esta dinamica perjudica
principalmente la identidad politica de los hombres, sus formas
institucionalizadas de participacion y su discurso politico frente al
Estado; dicho conflicto se orienta posteriormente a las redes sociales
informales de la poblacion, iniciando un proceso de erosion de la
solidaridad y promoviendo la desconfianza entre vecinos, amigos y
familiares. Esta situacion dafia principalmente al mundo mas
localizado de las mujeres, debido a las rupturas de la identidad social
personal, familiar y comunitaria. Eso podria reforzar la hipotesis
planteada en los estudios sobre género y desplazamiento forzado, que
afirma: /. los hombres son quienes manejan las relaciones sociales,
economicas y politicas con caracter formal; 2. migran con mas
frecuencia por factores econdmicos; 3. dicha experiencia les permite
una adaptacion a la vida urbana basada en la movilidad. Por otro lado,
que las mujeres: /. son quienes cohesionan las redes familiares e
informales mds cercanas al hogar; 2. sus actividades ocupacionales
antes de desplazarse se cefiian a las labores domésticas del hogar; 3. la
gran mayoria de ellas no pertenecia o formaba parte de organizaciones
sociales, politicas ni econdmicas; 4. su adaptacion se basa en la
activacion de redes sociales informales; 5. la consecucion de ingresos
se basa en recursos generados con productos de economia doméstica
que pueden ser comercializables en el dmbito urbano.”* Pero,
guardadas las proporciones y diferencias culturales, dicha
caracterizacion encuadra con las situaciones descritas por las mujeres

33 Ibidem, p. 55.
34 Meertens, 2000: 30.

43



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

indigenas no s6lo en tiempos de guerra sino también en la dindmica de
los naturales conflictos intra e interétnicos, que deben afrontar
diariamente para ser reconocidas.

La mujer indigena un nuevo actor social

¢ Por qué matar a las mujeres indigenas? Hasta ahora, la estrategia de
control (aniquilacion?) de los pueblos indigenas se venia centrando en
la eliminacién de los lideres de sus organizaciones, de sus autoridades
tradicionales y guias espirituales o chamanes, es decir, de sus actores
sociales mas visibles o comprometidos en las tareas de organizacion
para la resistencia de sus pueblos. No obstante, con la profundizacion
del terror como parte de las tacticas de contrainsurgencia (y hasta de
insurgencia) la violencia se generalizd y abarco otros sectores de
poblacion, entre ellos, las mujeres, los ancianos y los nifios. Y como la
estrategia indigena ha sido la de resistir, pues cada vez se hacen mas
sofisticadas las estrategias de “persuasion” y control psicologico de
sus poblaciones.

En el caso de las mujeres no es nueva la estrategia de tomarlas como
botines de guerra, pues su degradacion desmoraliza y debilita al
contrario; sin embargo creo que las mujeres indigenas no solamente
son victimas del conflicto. Mas que botines de guerra, las acciones de
los grupos armados contra ellas parecen una forma de castigo por
atreverse a ejercer su ciudadania, por asumir un rol activo en la defensa
de sus comunidades, por aumentar su participacion social, transformar
sus roles tradicionales y saltar a la esfera de lo social comunitario. Y es
que ellas vienen apareciendo no s6lo como mediadoras o voceras ante
los actores armados, para reivindicar su autonomia territorial y de
gobierno, sino también como retadoras de sus politicas de dominio,
como actoras sociales que reclaman el ejercicio de derechos, que
exigen el respeto a sus formas de vivir y la devolucion de sus hijos
reclutados en sus filas o de sus lideres retenidos. Asi parecen
evidenciarlo las cifras analizadas por etnia, pues las mas castigadas
—por decir lo menos— son las mujeres wiwa, destacadas en el
liderazgo de los proyectos sociales y de vida de sus comunidades;
seguidas de las paeces, actoras fundamentales de sus procesos
comunitarios y del desarrollo del proyecto de vida de los nasa; luego
las chamies, quienes ademas de proclamar sus derechos de
reconocimiento y participacion como mujeres indigenas han prohibido
publicamente a sus compaifieras y jovenes relacionarse con cualquier

44



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

actor armado, so pena de excluirlas de sus derechos étnicos. La guerra
las ha presionado a asumir nuevos roles, dentro y fuera de sus
comunidades, y viene siendo un factor importante de cambio cultural y
de las relaciones de género en las comunidades.

Obviamente ha cambiado la representacion y significacion del ser
mujer, y este cambio se relaciona también con la dindmica de los
movimientos reivindicativos de los derechos de las mujeres en todos
los paises del mundo. Esto ha ido a otro ritmo y con otras dimensiones
en el ambito indigena, pero también alli se ha dado un cambio
importante. En general hay una percepcion de las mujeres como
sujetos mas activos en las dinamicas sociales, que de alguna manera las
coloca en el terreno del combate, en pie de “igualdad” con los hombres
para sufrir los estragos de la guerra. “Han pasado 500 afios y mas, de
atropellos, usurpaciones y humillaciones, pero hemos batallado y
resistido; de esta forma sobrevivimos y lo seguiremos haciendo”,
afirmé contundentemente la indigena caucana del pueblo Naza, Alicia
Chocué. Como mujeres, han estado en medio de la guerra, y en muchas
ocasiones han entrado a dialogar con los grupos armados que violentan
sus territorios. Son las voces que ayudan y alientan a sus lideres; son la
fuerza de sus comunidades para seguir adelante. De esta manera se
destaca el papel esencial de la mujer indigena como formadora y
constructora de la paz. Por ultimo, las lideres indigenas han afirmado
que estaran al lado de sus pueblos “al momento de luchar contra la
barbarie y continuaran resistiendo a la destruccion y a la muerte que
traen todos aquellos que quieren someternos y vincularnos a sus
proyectos de guerra”.”

Aqui vale un testimonio personal. Hace unos dos afos estuve
haciendo un trabajo con el Resguardo de Jambalo, Cauca. Alli estaba
un frente de las FARC que nos amenaz6 y ordend salir del territorio o
de lo contrario “no respondemos por sus vidas”. Y en un abrir y cerrar
de ojos las mujeres de la comunidad, guardias civicas, nos rodearon y
protegieron con sus brazos diciendo: “no los vamos a dejar llevar,
primero nos tienen que coger a nosotras”. Luego, cuando el gobernador
de cabildo fue exigir respeto a su gobierno y a nuestra seguridad, las

35 perisdico Actualidad Etnica. Fundacion Hemera. www.etniasdecolombia.org, 2004.
Marchas indigenas del Cauca.

45



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

mujeres fueron las primeras en poner el pecho, en recriminar este
accionar de los armados y exigir su derecho a vivir de acuerdo con sus
propias prioridades de vida. Fueron ellas quienes explicaron a los
jovenes guerrilleros por qué no debian actuar asi, y exigieron que no se
llevaran a sus hijos como carne de cafion de esta guerra, que no
presionaran ni asesinaran a sus lideres. Es decir, muchas de ellas
vienen siendo beligerantes en la oposicion a sus estrategias de guerray
por lo tanto son un estorbo en el camino, que en una logica perversaalo
mejor se deba eliminar.

Si bien el papel de las mujeres indigenas como mediadoras de
conflictos intra e interétnicos y en el marco del conflicto armado, en la
mayoria de los casos todavia no guarda relacion con su reconocimiento
social, hay que resaltar esta dindmica como un aprendizaje formativo
que recoge tradiciones importantes de unos pueblos para enriquecer a
otros y légicamente modificar los roles de las mujeres, a partir de las
expectativas de sus culturas. Esta practica probablemente tiene su
origen en la tradicion matrilineal de la cultura Wayuu, donde el papel
asignado a la mujer como mediadora de los conflictos interclaniles o
interétnicos se corresponde con el liderazgo que tienen las mujeres en
esta cultura: las mujeres siempre han llevado la voceria en los
conflictos interclaniles, porque existen unas normas de conducta y de
moral que senalan que en las confrontaciones interclaniles —muchas
veces violentas— Unicamente entran los hombres. Entonces el papel
de las mujeres es tratar de evitar la confrontacion llevando la voceria
ante las otras familias, clanes o ante el Estado. De esta modo se
protegen los hombres del riesgo de ser participes en una forma directa
que puede ser la guerra, pero también se protege la cultura con un
tratamiento preventivo del conflicto via palabra, confrontacién de
argumentos, busqueda de soluciones pacificas y acuerdos. En esta
cultura hay unos codigos de guerra compartidos y respetados, y una de
sus reglas es que las mujeres y los nifios no se tocan en las
confrontaciones. En ese sentido, otros pueblos y organizaciones
también han encontrado en las mujeres una via de comunicacion y
negociacion con los actores armados para el respeto a sus culturales,
con experiencias relevantes como la de la Organizacion Indigena de
Antioquia, con Eulalia Yagari. Pero esta practica no deja de
representar un riesgo para las mujeres indigenas en el contexto
nacional, pues si algo tenemos claro es que esta guerra no se rige por
ningin cédigo de honor. Razén de mas para que puedan ser

46



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

consideradas actoras, eso si civiles, del conflicto y objetivos militares
del mismo.

Esto se relaciona con otro aspecto que creo conveniente sefalar y
que también hace parte de esta complejidad. En el siglo XX se paso de
una representacion doméstica de la mujer a la representacion de una
mujer guerrera, y con las mujeres indigenas creo que esta pasando algo
similar. En el desarrollo del conflicto armado, siendo los territorios
indigenas uno de sus principales escenarios de la disputa territorial por
ser inaccesibles, por estar en corredores aptos para el trafico de armas,
tropas, drogas y recursos, ha sido también notoria la pretension de los
distintos actores de involucrar sus poblaciones al servicio en la guerra;
bien sea como combatientes (soldados regulares, soldados
campg:ginos, guerrilleros, autodefensas), bien como informantes,
guias,” transportadores, o agentes pues “las operaciones secretas son
esenciales en la guerra; de ellas depende el ejército para realizar cada
uno de sus movimientos”.”” Entonces no es casual que la estrategia de
guerra del actual gobierno de Uribe y de los grupos irregulares tenga
como uno de sus pilares fundamentales el uso de la poblacion civil en
su calidad de informantes, dando cuerpo a aquello que las viejas teorias
de la guerra conocieron como la “divina red”, compuesta por cinco
clases de agentes secretos: los agentes indigenas, los interiores, los
agentes flotantes, los agentes liquidables, los agentes dobles. Como la
informacion previa “no puede obtenerse de los espiritus, ni de las
divinidades, ni de las analogias, ni de los calculos”, es necesario
obtenerlos de hombres y mujeres que conozcan bien al enemigo y al
terreno; pues cuando estos cinco tipos de agentes actian
simultaneamente constituyen el tesoro mas preciado de los generales.
De ahi que tampoco sea casual que los distintos actores armados,
incluidos los estatales, violando las normas del DIH de proteger la
poblacion civil, incorporen estas figuras en sus tacticas de control de la

36« os que no recurren a los guias locales no podran obtener ventajas del terreno (...) el
jefe de un ejército debe familiarizarse (...) con los pasos peligrosos para los carros y
carretas, aquellos en los que el agua es demasiado profunda para los vehiculos y los
collados de las montanas conocidos, los rios principales, el emplazamiento de las tierras
altas y de colinas, los lugares en que los juncos, los bosques y las cafas crecen
profusamente, la longitud de los caminos, la importancia de las villas y ciudades (...)
todos estos datos hay que conocerlos con exactitud (...)", El arte de la guerra, pp. 74 y 75.

37 Ibid., p. 134.

47



Convergencia num. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

poblacion indigena y no indigena, pues “un ejército sin agentes
secretos es como un hombre sin ojos ni oidos”. Pero ademas de ser los
ojos y oidos de los ejércitos regulares e irregulares las mujeres y los
hombres indigenas voluntaria o involuntariamente no so6lo han sido sus
proveedores, su carne de cafion, sino también por qué no decirlo, sus
combatientes y hasta planeadores o comandantes.

El Informe sobre la situacion de los derechos humanos de las
mujeres en Colombia, presentado al Comité de Derechos Humanos de
la ONU (2004), se refiere a esto de la siguiente manera: “La presion de
los actores del conflicto por vincular a las mujeres a sus filas ha venido
aumentando; es dificil identificar la diferencia entre reclutamiento
voluntario y forzado. Muchas veces las mujeres jovenes y los menores
de edad deciden unirse a las filas de los grupos armados, debido a las
graves condiciones de pobreza en que viven y a los altos indices de
violencia en el interior de sus hogares. Ademas, desafortunadamente
no pocas mujeres han entrado en contactos afectivos o de amistad con
miembros actores armados que, mediante el convencimiento o el
engafio, las llevan a involucrarse con ellos o a ingresar a sus filas, lo
cual también las convierte en objetivo de sus adversarios. Si tenemos
en cuenta, ademas, el aumento de los embarazos en las jovenes de las
zonas en conflicto, muchos atribuidos a miembros de la fuerza publica,
se puede concluir que ademas del desmadre de las tropas hay que
buscar los impactos del conflicto en los entramados de la cotidianidad
de las comunidades, mas alla de las tipologias establecidas por las
normas de DDHH y DIH. Estamos hablando de nifias embarazadas por
paramilitares, miembros del ejército y guerrilleros, no siempre en
contra de su voluntad o producto de violaciones, lo cual evidencia que
el problema de los actores armados no es simplemente el problema de
la violencia que ejercen: han logrado insertarse por el utero de las
mujeres de algunas comunidades, construir nuevas relaciones y
generar dindmicas sociales que las corroen por dentro.

Pero volviendo al punto, de alguna manera se ha venido
consolidando la idea de una mujer también guerrera, no indefensa y
potencialmente ofensiva. Se ha ido transformando ese imaginario de la
mujer indigena como dadora de vida, apolitica, doméstica, en fin, idea
que medianamente la protegia de las agresiones o atrocidades de
aquellos que mas que machos se sentian caballeros. La mujer ha dejado
de ser s6lo un botin de guerra que se toma, usa y desecha para zaherir o
desmoralizar al enemigo. Un poco la hipotesis un tanto aventurada es

48



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

que de la representacion como ser indefenso, inofensivo, victima, la
mujer indigena ha pasado a tener una doble condicion que también la
ubica como guerrera. Y es muy factible que a medida que aumente su
protagonismo, aumenten también las cifras que la muestren como
victima del conflicto, pues aniquilando las mujeres se aniquila la
misma posibilidad de vida de las comunidades; toda vez que la mujeres
son quienes garantizan hoy en dia la reproduccion fisica, social,
cultural y hasta material de las etnias. Tradicionalmente, ellas han
tenido promedios de vida muy bajos: actualmente el DNP lo sitiia en 57
anos, frente al promedio nacional de 73 afios. De continuar esta
perspectiva en materia de violacion de sus derechos humanos y a la
vida, los impactos para la pervivencia de sus culturas seran
sencillamente devastadores.

(Quiénes son los principales detractores de la mujeres indigenas?
Vistas las violaciones de derechos humanos y DIH que afectaron a
individuos (no a grupos o colectivos de personas) durante el primer
semestre de 2003, encontramos que los principales presuntos
responsables de las violaciones de derechos de las mujeres indigenas (y
también de los hombres) fueron las Autodefensa Unidas de Colombia
(7 y 92 respectivamente), seguidas de autores desconocidos en un
porcentaje importante de los casos (5 y 26), de las Fuerzas Militares
(24) y de policia (1), de las FARC (2 y 14) y otros. Curiosa y
concomitantemente con el incremento desmesurado de violaciones de
DDHH contra mujeres indigenas, en ese mismo periodo del afio 2004,
sibien las AUC se mantienen en el liderazgo de presuntos responsables
(7 mujeres y 31 hombres), hay un repunte preocupante de las
violaciones contra mujeres atribuidas a las fuerzas militares que, de un
caso denunciado en el periodo anterior pasaron a 10, con un incremento
de 1.000%, mientras se redujo el numero de victimas hombres
atribuidas a ellos (15).

A modo de conclusiones: La dignidad nos hace iguales en medio de
las diferencias

A pesar de las grandes diferencias culturales entre etnias y sus distintos
niveles de relacion con la cultura y sociedad nacional mestiza, que los
alejan o acercan del concepto de ciudadania, el reconocimiento
constitucional de los indigenas como sujetos de derechos y el avance
en la propia percepcion de sentirse y saberse sujetos de derechos
individuales y colectivos, ha venido replanteando los roles de las

49



Convergencia nim. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

mujeres y su ejercicio de la ciudadania en términos de mayor
participacion y acceso a los recursos del desarrollo, de capacidad para
elegir y ser elegidas, de incidir en las decisiones que afectan su vida
mediante su participacion en la formulacion, gestion y desarrollo de
sus planes de vida, y en los procesos de consulta para la realizacion de
megaproyectos en sus territorios. Hay un avance en su percepcion de
igualdad con los otros por el hecho de ser humanas, pero también de su
diferencia por la clara percepcion de su etnicidad y el interés de
mantener ésta como una alternativa de vida que las identifica como
seres con unas particularidades culturales y proyecto de vida distintos a
los de otras etnias o grupos poblacionales del pais.

Cada vez mas las mujeres indigenas forman parte de comités,
organizaciones, grupos; cada vez hay mas gobernadoras de resguardos
y se les reconoce mas su capacidad para administrar y organizar con
criterio comunitario y de transparencia los recursos de sus
comunidades (la democracia es matristica). Ante la crisis de ciertos
liderazgos masculinos, cuestionados por visiones individualistas,
arribistas y en no pocos casos por practicas corruptas, surge un
liderazgo femenino que cuestiona la tradicional prerrogativa de género
que han tenido los hombres en este campo, promovido entre otras cosas
por las organizaciones indigenas, masculinizadas y jerarquicas.

Los principios liberales de libertad, dignidad e igualdad en las
esfera publica, como conceptos claves de la democracia occidental
también parecen estar al centro de esta revolucion, que introduce los
conceptos de la identidad y la pluralidad como elementos constitutivos
de la ;democracia?, para oponerse a toda idea homogeneizadora de las
culturas. A la globalizaciéon neoliberal los indigenas, hombres y
mujeres han opuesto o complementado la idea de la globalizacion de
los beneficios del desarrollo, de los recursos para mejorar la calidad
vida de sus comunidades y de todos los humanos, la globalizacion de
proyectos culturales colectivos y comunitarios que cuestionan el
principio de individualidad del ciudadano para hablar de sujetos
colectivos de derechos, amparados en un orden césmico de equilibrio
natural y social.

50



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

Los mismos espacios de la globalizacién, como la Internet,”® estan
haciendo evidentes estos proyectos emancipadores que cuestionan la
idea misma de progreso, al conectar dicha idea con calidad de vida 'y
desarrollo, y con los procesos de lucha reivindicativa y de resistencia.
Resistencia que debe entenderse en toda su dimensioén politica y
estratégica, no solo a las practicas controladoras de los actores armados
del conflicto, coyunturalmente violadoras de su autonomia y gobierno,
sino también —y fundamentalmente— a la imposicion de un modelo
de desarrollo y proyecto politico homogenizador que desconoce sus
expectativas de vida y sus culturas.

Sin embargo, con frecuencia el reconocimiento de la diversidad en
la unidad se dificulta. Las posiciones, la distribucion, acceso y uso de
los recursos para el desarrollo entre hombres y mujeres, en cualquier
espacio social sea este publico o privado, confirman que todavia la
igualdad (en la diferencia) sigue siendo una aspiracion de las mujeres.
En el fondo, el discurso reivindicativo del derecho a la diversidad y la
diferencia ha sido inconsecuente e inconsistente hacia adentro de las
etnias, al pretender mantener un statu quo que discrimina a las mujeres
con el fundamento de la diferencia cultural. Todaviano se dice de todos
los sujetos sociales que componen las organizaciones y las etnias el
ejercicio pleno de todos sus derechos individuales y colectivos.
Todavia se desconoce que las practicas de organizacidn y
representacion no brindan iguales oportunidades de desarrollo de la
personalidad (individual y colectiva) de hombres y mujeres, y
constrifien los derechos de éstas. Aunque hacia adentro gran parte del
movimiento indigena reconoce ya su diversidad cultural, todavia
parece reconocerse homogéneo no sélo en términos del género sino
también de los intereses y necesidades de sus actores sociales y de las
posturas que considera politicamente correctas, desconociendo
muchas veces las dindmicas regionales, locales y comunitarias
diversas. Se re-descubre en el discurso lo que la propia diversidad
implica (90 etnias diferentes, 90 maneras de entender y percibir el
mundo), pero atn este descubrimiento no se traduce en respeto politico
y tolerancia interna, mucho menos en el descubrimiento de las

B Nota: ver www.etniasdecolombia.org; http://www.etniasdecolombia.org/periodico.asp;
http://www.mundokuna.ya.st/ ; http://www.onic.org.co/; http://www.uwacolombia.org / ;
www.ecouncil.ac.cr/indig/ ; http://www.bruceolson.com/welcome.htm ; y otros.

51



Convergencia num. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

identidades masculinas y femeninas, con sus distintas necesidades e
intereses, como aspectos que enriquecen su nocion misma de pueblos 'y
culturas, su nocién de participacién como creadores de sus leyes, de
sus modelos de sociedad, como miembros de comun unidades
complementarias y diversas. Diferencias que frecuentemente se
reconocen, eso si, desligadas de la esfera del poder: “las mujeres son
mas organizadas, mas responsables, mas honradas, les rinde mas el
trabajo...” pero esto no les permite identificarlas o reconocerlas como
sujetos politicos, porque sencillamente no hacen, no han “aprendido” a
hacer politica al estilo de los lideres hombres, que es la forma percibida
como “valida” para gobernar. Lo que da para pensar que el discurso de
la diferencia y la diversidad apenas esta llegando al interior de las
organizaciones y algunas comunidades indigenas. Hacia fuera se exige
el derecho a la heterogeneidad de saberes y pensamientos, de maneras
de ser y actuar, pero hacia dentro el discurso ha sido uniformador y
homogenizador: un proyecto politico y cultural que de alguna manera
borra las diferencias internas determinadas por el género, la edad, la
etnia; que hace invisibles algunos de sus actores sociales.

¢;Cudl es y sera el impacto de la asuncion de estos nuevos roles de
las mujeres indigenas en sus sociedades?, tal vez éste sea el meollo del
asunto. No creo que se trate de reproducir el modelo de vida occidental
en donde la salida de las mujeres al mundo de la produccion y la
politica ha contribuido a formar sociedades centradas en una nocién de
calidad de vida como externalidad, como producto del mayor acceso a
bienes y servicios, y una calidad de vida privada francamente
deprimente, que explota las sociedades desde adentro al llenar de vacio
y soledad las relaciones afectivas primarias del individuo en la familia
y produce individuos sin norte; un modelo que se impide a si mismo el
desarrollo de sus valores de humanidad. No sé si los ciudadanos del
mundo, globalizados, deban tener esas caracteristicas de desapego a
todo, pero estos movimientos culturales de la diversidad precisamente
ponen al centro esos apegos: a una comunidad, a una identidad, a una
cultura. No pocas y pocos lideres indigenas imitan o reproducen hoy
este modelo y muestran una gran incoherencia entre su vida personal y
el discurso de identidad, que tiene consecuencias desastrosas en sus
familias como primeras victimas de esa esquizofrenia que produce el
no sentirse parte de una cultura ni de otra; pero también hay en muchos
lideres y liderazas con una gran capacidad de equilibrar las fuerzas y
armonizar la vida. La mujer y el hombre indigenas tienen, pues, el reto

52



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

de llevar el discurso de la diversidad hasta sus tiltimas consecuencias e
inventar o recrear una nueva forma de ser social, de ejercer la
ciudadania en armonia con el desarrollo del ser y de la naturaleza.

Con la mujer indigena emerge un nuevo sujeto social, determinado
o ligado no s6lo al &mbito de lo privado o intraétnico (la reproduccion
biologica, social y cultural de la etnia) sino también al ambito de lo
publico en la gestion y el gobierno, que ademads tiene el reto de saber
combinar lo social comunitario con lo privado, como parte constitutiva
de la calidad de vida, y de conjugar ambas perspectivas con el proyecto
de identidad y desarrollo propio enarbolado por sus movimientos hace
mas de 30 afios, de manera que esta transformacion no se convierta en
un elemento mas de fragmentacion de sus sociedades o promotor de la
migracion a las ciudades. “Las mujeres hemos empezado a criticar las
estructuras de organizacion por ser excluyentes, por no seguir modelos
auténomos, por no ser democraticas internamente y, sobre todo, por
desprestigiar, ignorar o aislar nuestra contribucion. Hemos sido claras
en expresar nuestro deseo de trabajar siempre en conjunto con los
hombres dentro de las organizaciones, aunque sigamos encontrando
obstaculos que nos lleven a ser discriminadas a su interior. Nos duele
ver que en muchas ocasiones se encuentran las excusas para
mantenernos en posiciones inferiores en las que no podemos ejercer
funciones de mando, que nuestra contribucioén no es tomada en serio, y
que nuestro trabajo con mujeres indigenas es el primero en ser
sacrificado si hay problemas econdémicos”.”” He aqui un
replanteamiento claro del ejercicio de la ciudadania, en términos de la
etnicidad y el género.

Para finalizar, bien vale una reflexion de Victoria Camps (2001):
Aceptar la diversidad cultural significa reconocer lo que nos distingue
sin abdicar de la igualdad basica que debe unirnos. El discurso del
multiculturalismo trata de convencernos de que solo accidentalmente
somos distintos pero esencialmente somos iguales, nos dice que el
derecho a ser diferentes no es sino un modo de afirmar el derecho a ser
iguales. Todos merecemos el mismo respeto y tenemos derecho a
manifestar y conservar nuestras diferencias: el derecho a vivir en
libertad y escoger la religion, las costumbres, la opcidn politica y la

39 ONIC, sin fecha:3.

53



Convergencia num. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

forma de vida que nos guste... El discurso del multiculturalismo exige
que los individuos que pertenecen a colectivos marginados sean
reconocidos como ciudadanos de primera categoria. Todos somos
iguales en la medida en que somos seres humanos, vista ésta como la
identidad méas formal y especifica que tenemos. Pero... no basta que
uno se reconozca como ser humano, es preciso que también los otros lo
reconozcan a uno como tal, pues las respuestas a las preguntas ;jquién
soy?, {de donde soy?, ;qué quiero ser?, se encuentran Unicamente en la
relacion del yo con los otros.

olgaluzrestrepo@etniasdecolombia.org

Olga Luz Restrepo. Comunicadora social periodista, especialista
en Gobierno Municipal de la Universidad Pontificia Javeriana.
Cofundadora y subdirectora de la Fundacién Hemera. Asesora de los
senadores indigenas Gerardo Jumi y Francisco Rojas Birry. Profesora
universitaria en areas de la Comunicacion. Investigadora social en el
area de género y desarrollo y ex asesora de la Consejeria Presidencial
parala Juventud, la Mujer y la Familia, en el d&rea Género para el disefio
e implementacién de la politica para la mujer. Asesora de la
Organizacion Nacional Indigena de Colombia (ONIC), durante la
Asamblea Nacional Constituyente para el reconocimiento de sus
derechos étnicos y sociales. Realizadora de documentales para
television.

Recepcion: 08 de diciembre de 2004
Aprobacion: 12 de enero de 2005

Bibliografia
Aldhu (2004), La agonia del jaguar. Derechos humanos de los pueblos indigenas de la
Amazonia colombiana.

Almaciga y otros (2002), “Violencia y desplazamiento en los pueblos indigenas. Los planes de
vida en medio del conflicto armado. Los casos Curripaco, Murui y Pijao”.

Alto Comisionado de las Naciones Unidas para los derechos humanos (2004), Avances y
desafios para Colombia en materia de derechos humanos y género. Dia mundial de la
poblacién, 8 de julio, Bogota.

Bacacela, Sisapacari, La discriminacién de la mujer indigena: un peso historico.
Barcena, Fernando (2001), “La esfigie desnuda”, en Ciudadania e interculturalidad,

54



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

Barcelona, inédito.

Camps, Victoria (2001), “Educar a la ciudadania para la convivencia intercultural”, en Revista
Antrophos, 191.

Chaves, Margarita y Juan José, Vieco, Indigenas del Alto Putumayo — Caqueta.

CODHES (2004), “Las mujeres en la guerra: de la desigualdad a la autonomia politica”, en
CODHES informa, Boletin de la Consultoria para los Derechos Humanos y el
Desplazamiento, 24 de abril, num. 48, Bogotda, Colombia.

Conferencia ciudadana contra el racismo, la xenofobia, la intolerancia y la discriminacién
(2000), Documento de Trabajo Pueblos Indigenas, 3 y 4 de diciembre, Cornelio Chipana,
Santiago de Chile.

CRIC (1997), Conclusiones X Congreso Regional Indigena del Cauca.

CRIR (2003), Declaracion del Primer Encuentro Regional de Mujeres Indigenas de Risaralda,
realizado en Mistraté.

Deer, Carmen Diana y Magdalena, Ledn, América Latina. Avances recientes en los derechos de
la mujer a la tierra.

DNP (2004), Los pueblos Indigenas de Colombia en el Umbral del nuevo milenio, Bogota.

Ferran, Requejo (2001), “Ciudadania y pluralismo de identidades nacionales”, en Revista
Antrophos, 191.

Foro Permanente para Cuestiones Indigenas (2004), Documento de antecedentes. Las mujeres
indigenas hoy: en peligro y una fuerza de cambio.

Foro Permanente para las cuestiones indigenas (2004), Informe sobre el Tercer Periodo de
Sesiones, 10 a 21 mayo.

Foro permanente para las cuestiones indigenas (2004), Tema sustantivo: las mujeres
indigenas.

Fundacién Hemera (2000), Etnias indigenas constructoras de paz, Bogota: Ediciones Hemera.

Gross, Christian (2000), Politicas de la etnicidad: identidad, estado y modernidad, Bogota:
ICAN.

Informe de la Comisién Interamericana de DDHH.

Informe de la mision a Colombia de la Relatora Especial sobre la violencia contra la mujer
(2002).

Informe del Alto Comisionado de las Naciones Unidas para los derechos humanos sobre la
situacion de derechos humanos en Colombia, 17 de febrero de 2004.

Informe Final Foro Nacional “Pueblos Indigenas Constructores de paz: experiencias propias en
la solucién pacifica de conflictos”, 10y 11 de diciembre de 2001.

Informe sobre la situacion de los derechos humanos de las mujeres en Colombia presentado al
Comité de Derechos Humanos de la ONU (2004), Los derechos civiles y politicos de las
mujeres colombianas a la luz de la observacion general, num. 28, sesion num. 80, marzo de
2004.

Maturana, Humberto (s.a.), La democracia es una obra de arte, Bogota: Cooperativa Editorial
Magisterio, pp. 23-83.

Mesa de trabajo mujer y conflicto armado (2003), Informe sobre violencia sociopolitica contra
mujeres, jévenes y nifias en Colombia, febrero.

Municipio de Toribio (1998), Resguardo, Plan de Desarrollo 1998 — 2000, mayo, Cauca.

Noticias Sistema de Naciones Unidas, “Continta el Foro Permanente de Asuntos Indigenas en
Nueva York”, Koffi Annan y José Antonio Ocampo, por los pueblos indigenas.

55



Convergencia num. 37, enero-abril 2005, ISSN 1405-1435, UAEM, México
Universidad del Cauca, Colombia

Obando, Ana Helena, Las guerras como deslegitimadoras del avance de la democracia y su
incidencia en la mujer, Encuentro Internacional de mujeres contra la guerra.

OIA (2000), VI Congreso Indigena de Antioquia, “Conclusiones de la Comision de Mujer
Indigena”, junio.

OIA (2002), Encuentro departamental de mujeres indigenas, Propuesta presentada a la
Organizacién Indigena de Antioquia, Comunidad de Polines, municipio de Chigorodo,
Departamento de Antioquia, octubre.

ONIC (2003), El desplazamiento indigena en Colombia. Caracterizacion y estrategias para su
atencion y prevencion en areas criticas.

ONIC (sin fecha), Breve diagndstico de la mujer indigena, Area Mujer, p. 3.

ONIC (2004), Neuta, Victoria, “Mujeres indigenas: posicion frente a la situacién actual de los
pueblos indigenas de Colombia”, en Periddico Actualidad étnica, 28 de junio.

ONIC (2004), Periédico Unidad Indigena, marzo, Bogota.

Osorio, R. Luis Carlos (2003), “Situacion de derechos humanos de los pueblos indigenas de
antioquia”, en Para que la casa no caiga, Bogota: OlA-Hemera.

Osorio, R. Luis Carlos (2003), “Situacién de derechos humanos de los pueblos indigenas del
Chocd, en El Chocé también es Colombia, Bogota: Ediciones Hemera.

Periodico Actualidad étnica (2003), “Declaracion de las mujeres indigenas sobre diversidad
biologica”, 1° de marzo.

Periddico Actualidad étnica (2003), “Enlace continental de mujeres indigenas”, 29 de agosto.

Periédico Actualidad étnica (2004), “Base de datos tematica articulos periédicos del nim.1 al
1407, Bogota.

PNUD (2003), “El conflicto, callején con salida”, p. 132.
Pueblo Murui (2003), Plan de vida del pueblo Murui.

Resguardo de Aguadita El Descanso (2003), Plan de vida — Putumayo, Bogota: Fundacion
Hemera.

Resguardo de Tinajas (2003), Plan de vida de Tinaja — Tolima, Bogota: Fundacién Hemera.
Resguardo de Yunguillo (2003), Plan de vida de Putumayo, Bogota: Fundaciéon Hemera.

Resguardo de Zaragoza Tamarindo (2003), Plan de vida de Zaragoza Tamarindo — Tolima,
Bogota: Fundacion Hemera.

Resguardo Inga de Mocoa (2003), Plan de vida — Putumayo, Bogota: Fundacién Hemera.

Restrepo, Olga Luz (1995), “Historia de vida de Eulalia Yagari”, tesis de grado, Bogota:
Universidad Central.

Restrepo, Olga Luz (1997), Colombia: mujer indigena en la encrucijada de la cultura,
www.etniasdecolombia.org .

Restrepo, Olga Luz, Entrevistas a: Rosario Epiayu (Wayuu), Armando Valbuena (Wayuu),
Mujeres carboneras (Wayuu), Mariela Lana (Emberas), Josefina Dubasa (Embera),
Constanza Dubasa (Embera), Eulalia Yagari, (Embera), Alberto Achito (Wounan), Edilberto
Imbachi (Inga), Ezequiel Vitonas (Paez), y otros, 1990 — 2002.

Sénchez, Esther (2003), Informe a UNICEF, ; Qué esta pasando hoy en los pueblos indigenas
de Colombia y como estan viviendo sus nifios, nifias y jovenes?, p. 27.

Servindi- Servicio de Informaciéon Indigena (2004), Derechos de las mujeres indigenas, nium. 44.

Suaza V., Luz Marina y Miriam, Cotes (2002), “Género”, en Palabras para desarmar, Bogota:
Ministerio de Cultura — ICAN.

56



Olga Luz Restrepo. Ciudadania, Género y Conflicto en Pueblos Indigenas

Sun Tzu (1997), El arte de la guerra, Moliere Editores.
Touraine, Alain (2002), Igualdad y diversidad. Las nuevas tareas de la democracia, México.
Varios (2002), Palabras para desarmar, Bogota: Ministerio de Cultura- ICAN.

ZapataB. Ricardo (2001), “Ciudadania e interculturalidad, en Ciudadania e interculturalidad”, en
Revista Anthropos, num.191.

57



