
CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   13ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

Otras globalizaciones posibles: movimientos 
sociales altermundistas y la ruta hacia el sujeto 
cultural indígena internacional

Salvador Leetoy*

*  Profesor investigador del Tecnológico de Monterrey, Campus Guadalajara, México. sleetoy@
itesm.mx

Este artículo tiene como tema central la interna-
cionalización del sujeto cultural indígena a través 
de su apropiación en la disidencia mundial con-
temporánea, aspecto en el cual la insurrección 
neozapatista en México ha jugado un papel pre-
ponderante. Con esta fi nalidad, se presenta una 
discusión sobre la construcción de otras globaliza-
ciones posibles, las cuales puedan abrir distintos 
frentes para la elaboración de redes subalternas 
internacionales, estimulando la interacción, el (re)
conocimiento y la (re)formulación de diversas ex-
periencias culturales. Asimismo, se discute cómo 
la lucha indígena neozapatista es quizás el punto 
de partida icónico de lo que se denomina actual-
mente como altermundismo.

Palabras clave: EZLN, altermundismo, globaliza-
ción, disidencia global, movimientos sociales.

This article reviews the contribution of the indigenous 
insurrection of the National Liberation Zapatista Army 
in the contemporary global dissidence via the appro-
priation of the international indigenous cultural subject. 
Accordingly, a discussion is elaborated regarding the 
construction of other possible globalizations based in 
the interaction, recognition and reformulation of diverse 
cultural experiences. Likewise, the paper evaluates the 
consideration of the neozapatista movement as the start-
ing point of contemporary alter-globalization.

INTRODUCCIÓN

 
El debate contemporáneo en torno a la globalización es, sin duda, una 
discusión continuada del concepto de modernidad. No obstante, el sello 
distintivo de la época ha sido la trascendencia de los temas modernos al 
ámbito global, donde fuerzas transnacionales se convierten en actores fun-
damentales de las decisiones que se toman a nivel local. Hay por lo menos 
dos facetas de la globalización que representan esa vieja lucha hegemónica 
entre la discursividad dominante y la subversiva: por un lado, se critican 
nuevas formas de imperialismo que se esconden bajo las ropas de un su-
puesto libre comercio y estado de derecho universal, mientras que, por 
el otro, grupos subversivos se amparan en la solidaridad internacional 
de agrupaciones que, como ellos, se resisten a una visión unilateral de 
globalización.

Keywords: EZLN, alter-globalization, globaliza-
tion, international dissidence, social movements.



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201114

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

Es en este escenario que los movimientos sociales contemporáneos 
se manifi estan: los movimientos locales crean redes solidarias que in-
corporan sus propias luchas a una escala global en contra de prácticas 
de opresión y dominación. Sobra decir que estos movimientos poco 
tienen de nuevo como luchas particulares y que, en muchos casos, los 
preceden siglos de resistencia, como es el caso de la lucha indígena en 
América. Sin embargo, lo innovador parece estar precisamente loca-
lizado en lo que Wallerstein observa como el objetivo esencial de los 
movimientos antisistémicos contemporáneos: la lucha por la libertad 
de las mayorías, en contraste con aquellas luchas por las libertades de 
las minorías en la que se basaron los movimientos de décadas anterio-
res. No obstante, este concepto de “mayoría” no es entendido como 
una abstracción demagógica de “la gente”, un concepto vacío sólo de 
utilidad demagógica y propagandística. Por el contrario, se refi ere a 
“mayorías reales” que en toda su pluralidad puedan tener condiciones 
iguales de libertad; es decir, más que reclamar condiciones particulares 
de opresión, se exige una real inclusión de las distintas aspiraciones y 
anhelos sociales. Así pues, Wallerstein (2004) comenta que: 

La libertad de la mayoría requiere la participación activa de esa mayo-
ría. Requiere acceso a la información por parte de la mayoría. Requiere 
un modo de traducir los puntos de vista de la mayor parte de la pobla-
ción en cuerpos legislativos. Es bastante dudoso que cualquier estado 
existente dentro del sistema mundial moderno sea completamente de-
mocrático en este sentido (p. 88; traducción propia). 

El espectro social se amplía para dar cabida a toda una gama de 
demandas y reclamos que no contemplan a las fronteras nacionales 
como limitante de su lucha, sino por el contrario, intentan crear lazos 
multi-identitarios. Más que crear un Nuevo Orden Mundial, estos 
movimientos buscan construir una “gran comunidad mundial” donde 
no se considere a la globalización como un fenómeno defi nible sólo 
bajo ciertos parámetros de interpretación, sino que sea vista como 
posibilidad, es decir, no como algo previamente establecido de natura-
leza absoluta, sino como un sitio donde las potencialidades humanas 
tienen diferentes formas de expresión. Su defi nición no se limita a un 
solo tipo de globalización, sino que comprende varias formas de in-
terpretarla y maneras de ser experimentada, donde al mismo tiempo 
quepan distintas lógicas de resistencia que se encuentran en constante 
transformación debido a la interacción entre redes sociales. Así, inter-
pretar a la globalización resulta ser una tarea dinámica e inestable, la 
cual también se va forjando a través de la interacción y la comunicación 
humana, no sólo por el mandato categórico de quien ostenta el poder.



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   15ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

Esto conduce a un tipo de globalización construida  desde abajo, es 
decir, forjada por medio de bases sociales, presentándose como “una 
expresión del espíritu de una democracia sin fronteras” (Falk 1993, p. 
39; traducción propia). Estas lecciones de la globalización deben servir 
de paradigma de lo nacional, es decir que el fl ujo de infl uencia no sólo 
estimule la intercomunicación entre distintos grupos en la esfera global, 
sino que esas dinámicas sirvan de modelo para la conformación de nue-
vas defi niciones de lo nacional. Lo fundamental es encontrar fórmulas 
para convivir en la diferencia dentro de la comunidad, rechazando la 
concepción de la misma como entidad homogénea, para entenderla a 
partir de la tolerancia, respeto y reconocimiento a los distintos grupos que 
la integran. Es debido a ello que, reaccionando ante las manifestaciones 
sociales y disturbios de 2006 en Francia, motivadas en gran medida por la 
segregación y discriminación a la que son sometidos los inmigrantes en 
ese país, Michel Maffesoli (2006, p. 14) insiste en decir que “los tiempos 
actuales se prestan a la segmentación y debemos tratar de ver cómo con-
seguir un ideal comunitario, de la misma manera que antes hubo un ideal 
democrático”.

El sujeto cultural indígena no podría estar ajeno a estas dinámicas 
históricas. La lucha de los pueblos indígenas se ha presentado en los más 
diversos foros institucionales y ciudadanos, buscando revertir las prácti-
cas discriminatorias a las que han sido sujetos por siglos. De entre estas 
intervenciones indígenas en la arena mundial, resulta paradigmática, sin 
duda, la llevada a cabo por el Ejército Zapatista de Liberación Nacional. 
La guerrilla neozapatista convertida en movimiento social ha sido una de 
las agrupaciones contemporáneas que más ha sabido capitalizar la veta 
multi-ideológica de los distintos grupos de resistencia en el mundo, o que, 
por decir lo menos, ha renovado el discurso de la resistencia tradicional 
contextualizándola ante circunstancias globales. Reaccionó a la visión de 
una globalización económica —con fuerte tufo a neoimperialismo— con 
una perspectiva subversiva igualmente global. La lucha indígena y su 
reclamo fundamental de tierra se diversifi có a través de las luchas parti-
culares de distintos sectores sociales. La tierra no sólo signifi ca el acceso 
al sustento económico, sino que también es el sitio de reproducción de los 
determinantes culturales de la cosmovisión indígena. Signifi ca libertad y 
reconocimiento, aquello que cada grupo social oprimido persigue para 
sí mismo. Adicionalmente, así como las luchas particulares se fortalecen 
en la fusión de este fi n máximo, es también importante notar que, al 
involucrar la identidad de un movimiento con otros grupos sociales, la 
posibilidad de esta globalización desde abajo se sustenta en la idea de que 
dicha identidad no se pierde, sino por el contrario, el sujeto oprimido se 
reconoce en las luchas de otros. En ese sentido, el neozapatismo lanza al 



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201116

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

sujeto cultural indígena a una lucha más amplia de los que, como él, son 
objetos de dominación. Se puede decir que el debate de los derechos de 
los pueblos indígenas, tan ampliamente discutido e impulsado en la arena 
internacional durante las décadas de los sesenta y setenta, fue reavivado 
en los años noventa a partir de la rebelión neozapatista, lo que forjó for-
mas de disidencia solidaria y redes sociales que le cambiaron el rostro 
al subalterno, quien en lugar de ser visto como minoría, se convierte en 
mayoría plural. 

GLOBALIZACIÓN Y DESMODERNIDAD.

La complejidad en el análisis de la globalización resulta de la continua 
interacción de distintas fuerzas sociales, culturales, políticas y económicas 
en territorios que trascienden fronteras, lo cual demanda un acercamiento 
teórico interdisciplinario desde una gama variada de ángulos. De igual 
manera, la globalización no es un asunto unidireccional, sino que actúa 
caprichosamente a través de fl ujos externos y locales que resultan en apro-
piaciones culturales diversas, tanto de las infl uencias externas como de 
la exportación de lo tradicional. Es así que la globalización difícilmente 
puede ser categorizada dentro de un campo académico específi co. Fredric 
Jameson (1998) nota al respecto que “hay algo de aventurado y especula-
tivo, desprotegido, en el análisis de los académicos y teóricos con respecto 
a este tema inclasifi cable, el cual no es la propiedad intelectual de ninguna 
disciplina” (p. xi; traducción propia). 

La globalización es defi nida por Anthony Giddens (1990, p. 64) como 
“la intensifi cación de relaciones sociales mundiales que vincula a las lo-
calidades de tal manera que sucesos locales son formados por eventos 
que ocurren lejos de ahí y viceversa”, por lo que este fenómeno tiene una 
naturaleza polisémica donde lo local y lo global —o más bien lo glocal— 
se transforman o se resisten, (re)descubriéndose y (re)inventándose el uno 
en el otro. Esto puede crear distintos escenarios: la globalización puede 
enfatizar elementos de lo tradicional que, de otra manera, no gozarían de 
privilegio identitario —de no ser por lo externo que la hace evidente— e 
incluso puede crear nuevas formas de identidad rescatando elementos 
tradicionales perdidos en el tiempo y recuperados en el afán de crear 
dinámicas de diferenciación, o bien los elementos de identidad de un 
grupo pueden ser incorporados por otros, creando un collage de prácticas 
culturales producidas por la acción dialéctica de usos y costumbres de 
distintas sociedades. Así pues, la globalización corre en fl ujos diversos, 
produciendo distintos tipos de apropiaciones culturales. Lo global no sólo 
mira hacia fuera, sino que lo local juega un papel fundamental, ya sea 
para transformarse, resistirse o incluso expandirse. De acuerdo a esta idea, 



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   17ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

Giddens continúa diciendo que “la transformación local es también parte 
de la globalización como lo es la extensión lateral de las conexiones socia-
les a través del tiempo y el espacio” (p. 64). En ese mismo orden de ideas, 
el concepto de nación también merece ser reconsiderado, ya que de hecho 
tiene que negociar perspectivas de soberanía que permitan su inclusión 
en el juego global. La movilidad de los fl ujos de capital, así como las re-
gulaciones internacionales en materia de ambiente, derechos humanos o 
prácticas democráticas, entre otras normas del orden mundial, empujan a 
las naciones a revaluar su propia soberanía. Es ahí donde Touraine (2000, 
p. 89) localiza el confl icto central de las sociedades contemporáneas, ya 
que el sujeto cultural tiene que lidiar con fuerzas que lo mantienen en un 
estira y afl oja que, o bien celebra la omnipotencia autoritaria del sistema 
de mercados y la tecnología — neoliberalismo y tecnocracia—, o por otro 
lado, se desarrolla un aislamiento proteccionista basado en posiciones 
extremas comunitaristas —chauvinismo y relativismo cultural. 

La globalización, al igual que la modernidad, no puede ser conceptua-
lizada como un discurso único. Si bien la globalización que se cuestiona 
es aquella que promueve una integración sin restricciones de un modelo 
de dominación occidental, no se puede negar el hecho de que el fl ujo de 
infl uencia ocurra en dirección opuesta. Incluso, la relación cercana entre 
globalización y occidentalización tiene varias aristas. Puede darse, entre 
muchas otras posibilidades, a través de la expansión de ciertas normas y 
valores vía las industrias culturales, la creación de zonas de libre comercio, 
la internacionalización del estado de derecho, etc. Y aún cada uno de estos 
fenómenos, de manera individual, tiene distintos efectos y consecuencias. 
Por ejemplo, será cuestión de perspectiva ideológica considerar si la lucha 
contra el terrorismo es más bien terrorismo de Estado, así como si las prác-
ticas neoliberales combaten a la corrupción gubernamental al privatizar 
los recursos de la nación o en realidad crean otro tipo de autoritarismos 
de mercado. En todo caso, lo que aquí está en debate es precisamente el 
tipo de apropiación, más que la medida globalizadora per se. El entrar en 
un terreno maniqueo de globalizaciones buenas y malas puede resultar en 
la edifi cación de un espectro dogmático que busca enfrentar posiciones, 
no conciliarlas. 

Es así que la globalización encierra dentro de ella, a un mismo tiempo, 
dinámicas de dominación y resistencia. Por ello es limitado refl exionar en 
torno a este fenómeno a partir de recetas concretas y fi jas de lo que es la 
globalización. Más bien, una primera dimensión que aquí se propone es 
acercarse a su estudio desde una perspectiva hermenéutica: no hay una 
sola forma de interpretarla, sino varias de ellas dependiendo de sus pro-
pios contextos políticos, sociales y económicos, además de la circunstan-



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201118

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

cia histórica. De esta manera, así como este concepto puede ser entendido 
—a través de sus distintos grados de moderación o extremismo— como el 
lugar de expresión del neoliberalismo, el neoimperialismo, la globalifi lia 
y la dominación cultural, entre otras formas de establishment mundial, 
también puede ser interpretado a través de voces de resistencia, alter-
mundismo, o incluso expresiones que celebran la hibridación cultural y 
los intersticios ideológicos. 

Por otro lado, una segunda dimensión que aquí se establece, y que 
resulta ser el punto de partida de esta refl exión, es considerar a la globa-
lización como posibilidad: por un lado plantearla como un concepto que 
rechace verdades absolutas y, por el otro, crear espacios comunicativos 
para su refl exión, donde se procure la creación de esferas públicas en las 
que distintos grupos humanos interactúen, discutan puntos de vista y 
desarrollen redes sociales. Por ello, el incipiente acceso a las tecnologías 
de comunicación, las condiciones de pobreza, el acaparamiento de merca-
do por parte de las trasnacionales, los ataques a la libertad de expresión 
y reunión, la discriminación y prejuicio en contra de sectores sociales o 
étnicos y la destrucción del hábitat, entre otras muchas calamidades, re-
presentan una agresión en contra de la posibilidad de la globalización de 
contrarrestar a sus propios excesos. Sin embargo, antes de discutir esas 
posibilidades globales, hay que establecer a qué es a lo que se resiste en 
concreto. El descontento contemporáneo surge de lo que se ha denomina-
do como globalización desde arriba que “disemina un ethos consumista 
y arrastra dentro de sus dominios a negocios transnacionales y élites po-
líticas” (Falk, 1993, p. 39; traducción propia). Esto crea, en las burguesías 
contemporáneas, tanto de países industrializados como de aquellos en 
desarrollo, un sentimiento egoísta que transforma al concepto clásico de 
economía. Ya no se trata de un asunto de recursos escasos, mucho menos 
de supervivencia o condiciones de bienestar humano, sino que la escasez 
se transfi ere en una lógica consumista que hace de las marcas, la moda, 
la tecnología y los estilos de vida, los elementos a considerar en las eco-
nomías de la identidad. El consumidor demanda estos recursos, pues la 
carencia de ellos los hace sufrir de un défi cit de estatus de pertenencia 
—en términos de bienes de consumo—, por lo que las experiencias de 
subsistencia fi siológicas están fuera de su entendimiento. Bajo esta lógi-
ca consumista, la identidad es forjada en términos de la percepción, la 
pretensión y la vanidad, es decir, la identidad es secuestrada por medio 
del marketing (Bauman, 2007; Sacco, 2006). El consumismo demanda 
bienes para satisfacer estas economías de estatus, mientras que sectores 
no privilegiados de la población, incluyendo a la pequeña burguesía, 
son explotados para proveer estos bienes de estatus a precios impuestos 
por el mercado, es decir, dictados por los promotores de la globalización 



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   19ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

desde arriba.

Esto conduce, a su vez, a la paradoja de la desmodernización como 
la entiende Mary Louise Pratt (2005), en la cual la contemporaneidad 
muestra crudamente la traición a las promesas de la modernidad, par-
ticularmente las de la Ilustración —libertad, igualdad y solidaridad. 
Representa el retroceso hacia condiciones históricas supuestamente supe-
radas: explotación que hace recordar tiempos coloniales pero con actores 
transnacionales, acaparamiento del mercado global y el aniquilamiento 
de pequeños productores locales, infraestructura interna abandonada de 
las naciones en desarrollo, reaparición de epidemias debido a sistemas de 
salud defectuosos o inexistentes, entre otras muchas calamidades. Ante 
ello, resulta necesario realizar un excursus para elaborar una serie de ar-
gumentos sobre el concepto de modernidad que aquí se presenta, previo 
a la discusión que más adelante se desarrolla en la que se sostiene que 
la desmodernidad producida por el neoliberalismo dominante en el tar-
docapitalismo acelera formas de resistencia modernas, tal como la lucha 
indígena neozapatista.    

En primera instancia, existe la imposibilidad de defi nir una sola mo-
dernidad. Tal como lo menciona Enrique Dussel (1998), existen al menos 
dos orígenes geográfi cos de la modernidad que le imprimen distintos 
sentidos: una primera que surge de la Europa mediterránea, de naturaleza 
renacentista, que tiene su centro en Sevilla; y una segunda, que surge con 
la Ilustración, que tiene su origen en Ámsterdam, Londres y París. Ambas 
comparten una visión Eurocéntrica, pero se diferencian discursivamente 
en tanto que la primera tiene una naturaleza humanista, en la que incluso 
se cuestiona constantemente el papel civilizatorio de Europa, mientras 
que la segunda, más fundada en la razón pura, rara vez cuestiona el papel 
de Europa como motor de la civilización. Sin embargo, aún en ambas po-
siciones existe una diversidad de interpretaciones. Por ejemplo, en el caso 
de la Ilustración, la modernidad integra diversas interpretaciones que van 
tejiéndose desde el pensamiento de Voltaire y Montesquieu, hasta Smith y 
Kant, pasando por Rousseau, Hume y Diderot.

En ese sentido, de una manera general, la modernidad de la Ilustración 
—que es a la que se toma como punto de referencia en este ensayo— reac-
ciona históricamente al cuestionamiento de formas de poder sustentadas 
en la divinidad y el absolutismo —la monarquía y el clero—, secularizan-
do el ejercicio de gobierno. Al mismo tiempo, genera nuevas dinámicas 
sociales derivadas de la introducción de tecnologías que popularizan el 
conocimiento —la imprenta, por ejemplo— y que poco a poco fueron 
retando la exclusividad que tenían las instituciones gubernamentales en 



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201120

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

la discusión de los asuntos públicos. De la misma forma, se conforma 
una fi losofía integradora que construía una identidad pan-Europea, lo 
que desarrolla un sentido de cambio de época que rompía con cánones 
tradicionales. El secularismo se convierte en un fi n, mientras la racio-
nalidad a través del método científi co se expande, de las ciencias natu-
rales, a todas las arenas de la vida social —política, cultura, economía.  

No obstante, hay un malestar con la modernidad que supone que 
sus promesas de progreso y desarrollo han fracasado. Por un lado, 
como menciona Morrow (2004), críticos románticos y conservadores 
suponen que el proyecto moderno de la Ilustración separa el uso de la 
razón de las condiciones emotivas de los seres humanos. Por otro lado, 
postmodernos consideran que la fe ciega en concepciones teleológicas 
de progreso y desarrollo crea nuevos dogmatismos que restringen las 
libertades de sujetos no privilegiados por el discurso Eurocéntrico 
(Lyotard, 1994;  Jameson, 1991; Baudrillard, 1994). No obstante, estas 
críticas se enfocan solamente a una interpretación de modernidad: el 
positivismo del siglo XIX à la Comte y Spencer, incluso el utilitarismo 
de Bentham. El concepto de modernidad, no hay que olvidar, dista de 
estar consensuado; constantemente se critican los fundamentalismos y 
restricciones a las libertades que abusos del concepto de razón pueden 
acarrear (Bauman, 2007; Giddens, 1990; Habermas, 2002). Pero algo se 
puede deducir de ello: la modernidad se cuestiona con modernidad.

Ahora bien, en Latinoamérica, como bien apunta Nestor García 
Canclini (1995, p.41), vivimos en medio de un exuberante modernismo 
que no se traduce en modernización. Al respecto, el autor comenta que 
mientras, por un lado, existen rasgos modernos en la expresión de las 
artes y la cultura, por el otro, las relaciones de poder en la política y la 
economía se encuentran en franco desequilibro donde aparecen privi-
legios de clase, patrimonialismo, así como una defi ciente democratiza-
ción. Por tanto, la modernidad Latinoamericana está impregnada de 
un défi cit de justicia social, producto de una modernización fi ncada en 
la razón instrumental, no en una racionalidad comunicativa. Se separa 
a las esferas técnicas del progreso —economía, ciencia, y condiciones 
de vida materiales—  de la esfera de signifi cados intersubjetivamente 
elaborados y comunicados —el mundo social y la cultura— (Brunner, 
2004, p. 292). Así pues, retomando el clásico dilema de Habermas 
(2002), nos encontramos en una modernidad inconclusa que debe ser 
radicalizada y continuada para que lo instrumental, propio del positi-
vismo y la tecnocracia, no prive en la construcción de aspiraciones en 
la vida social. 



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   21ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

Siguiendo lo anterior, se pueden plantear dos premisas: 1) la moderni-
dad es una invención occidental, y si bien no hay sólo una modernidad, 
sus entramados fi losófi cos tienen un mismo origen geográfi co-ideológico 
que la determina; 2) Latinoamérica, como espacio geopolítico, fue tam-
bién producto de una invención occidental de la cual emerge, como dice 
José Rabasa, la nueva Europa (1995, p. 365). Por tanto, hay un vínculo 
indeleble entre modernidad y Latinoamérica en donde existen complejos 
entramados de apropiación de lo moderno y lo tradicional, de lo global 
y lo local, no ya desde la óptica de sus inventores centrales/externos —
desde la Metrópoli—, sino desde la perspectiva de las culturas híbridas/
internas de la periferia. Por tanto, la modernidad es, entonces, parte inhe-
rente de la latinoamericanidad, pero no su totalidad. Así pues, la crítica 
en Latinoamérica hacia la modernidad, o como diría José Joaquín Brunner 
(2004), el malestar contra la modernidad, no es en contra de ella per se, 
sino que está dirigida hacia “aquellas formas de modernización cuya 
suposición es invariablemente la adopción y extensión de modelos racio-
nales de conducta” que entran en confl icto con lo que podría denominarse 
la “heterogeneidad cultural de Latinoamérica” (p. 296). Ésta es defi nida 
como:

una participación segmentada y diferenciada en un mercado internacional 
de mensajes que “penetran” por todos lados y de manera inesperada a los 
marcos referenciales de la cultura local, llevándolos hacia una implosión 
de signifi cados consumidos/producidos/reproducidos, así como a sub-
siguientes defi ciencias de identidad, anhelos de identifi cación, confusión 
de horizontes temporales, parálisis de la imaginación creativa, perdida de 
utopías, atomización de memorias locales, y obsolescencia de tradiciones 
(pp. 296-8; traducción propia).

Así pues, la modernidad es parte de la identidad latinoamericana por 
determinación histórica, pero es una modernidad híbrida apropiada y 
negociada por la heterogeneidad cultural presente en este subcontinente 
geoideológico. Las defi niciones de modernidad se muestran en una vorá-
gine connotativa que, en el caso de Latinoamérica, resulta de la fusión de 
las distintas modernidades europeas con la realidad aborigen. Esta mo-
dernidad híbrida mostrará insistentemente que todo discurso de domina-
ción es también un discurso de subversión, como dice John Kraniauskas 
(2004) cuando anota que:

[e]s posible observar cómo el colonialismo y las culturas de “resistencia” 
y “supervivencia” acompañan a la modernidad en la forma de una fuerza 
suplementaria (que se convertirá en “agencia”) que ha sido desconocida, 
pero que hace sentir su presencia –de hecho, mostrando esto en un núme-



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201122

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

ro de interesantes y numerosas formas complejas. (p. 745; traducción 
propia).  

Ahora bien, ¿por qué se dice en este ensayo que el movimiento neo-
zapatista es moderno? Al respecto, Morrow (2005) comenta que los 
objetivos del movimiento están más profundamente incrustados en las 
premisas clásicas de la Ilustración —libertad, igualdad y solidaridad— 
que en formas relativistas y escépticas propias del postmodernismo. 
Ilustrando lo anterior, las estrategias del movimiento parecen mostrar 
los pasos que los guían hacia esas premisas. La acción política y la 
guerra de posición emprendida por el movimiento están encauzadas 
hacia una apertura incondicional de la esfera pública. Asimismo, la 
desobediencia civil desplazada radicaliza a la democracia promovien-
do estrategias deliberativas más allá de los alcances limitados de la de-
mocracia representativa (Leetoy, en prensa). Incluso, la conformación 
de redes internacionales solidarias a través del ciberactivismo abrió 
avenidas innovadoras para la solidaridad internacional (Jeffries, 2001; 
Cleaver, 1998; Castells, 2004), como se lee más adelante en este ensayo. 
Es decir, el neozapatismo reacciona a la modernidad a través de la 
propia modernidad. Por un lado cuestiona versiones donde priva lo 
instrumental y utilitario, condicionado por las dinámicas del mercado 
y el individualismo desarraigado y, por el otro, esto lo hace a través del 
debate inacabado de esa propia modernidad proveniente de la Ilustra-
ción, que rehúye a defi niciones únicas y que, más bien, se ajusta a la 
razón comunicativa. Busca expandir el debate a partir de exigencias 
de radicalización de la justicia social y la equidad, y de su apego a 
los procedimientos de una sociedad más incluyente, respetuosa de las 
prácticas de la vida cotidiana de los diferentes grupos que la integran.

Así pues, lo que aquí surge es la urgencia de construir una tercera 
vía de ciudadanía participativa que, por un lado, integre las premi-
sas de justicia y apueste por el procedimentalismo y el intercambio 
racional de argumentos y, por el otro, el arraigo y pertenencia de los 
determinantes comunitarios de los sujetos. Es decir, una vía que apele, 
como menciona Adela Cortina (1998), a la razón y sentimiento de los 
miembros de una comunidad (p. 26-34). Las lecciones neozapatistas 
al respecto resultan sumamente valiosas y parecen conciliar ese vie-
jo debate entre liberales y comunitaristas, es decir, considerar a un 
mismo tiempo la justicia distributiva de corte liberal, y el sentido de 
pertenencia a través de los contextos históricos, culturales y sociales 
de la propia comunidad.  

Ahora bien, el caso de la insurrección indígena en Chiapas es un 
ejemplo de condiciones de desmodernidad agravadas por medidas 



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   23ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

neoliberales, es decir, la modernización fallida que provoca que el moder-
nismo permanezca en el discurso. Carlos Montemayor (1998)  lo expon-
dría de la siguiente manera:

La disposición de comunidades enteras para apoyar un movimiento así, 
al menos con el silencio, la provocan y explican agitadores sociales muy 
evidentes en Chiapas: el hambre, el despojo, la represión, la cerrazón de 
autoridades políticas y judiciales, la presión de ganaderos y terratenientes. 
Casi 80% de la población de las zonas en confl icto no tiene drenaje, agua 
entubada y potable, luz eléctrica, sistemas hospitalarios, comida. Debía-
mos comprender ya que la extrema pobreza puede alguna vez marcar la 
disposición a la violencia. 

Desde el comienzo de la insurrección, los neozapatistas dejaron en claro 
que, aparte de las razones históricas, en el centro de las causas de la insu-
rrección se encontraba el rechazo a las prácticas neoliberales que habían 
devastado la incipiente y marginal economía indígena. Como se explicará 
más adelante, ello daría la pauta para que otros grupos sociales alrededor 
del mundo se identifi caran con el neozapatismo, con quien a pesar de no 
compartir identidad étnica, sí compartían esa identidad mayor de sujeto 
oprimido. 

Las prácticas desmodernizadoras le dan continuidad al proceso de 
mercantilización de la vida social y deshumanización de las relaciones 
de producción —ese viejo dilema denunciado por Marx en el “Fetichis-
mo de las Mercancías” (1976, original 1867). No obstante, ello expande 
su dominación a otras arenas de la vida social, lo que también provoca 
la diversifi cación y multiplicidad de antagonismos emanados de estas 
lógicas capitalistas (Laclau y Mouffe, 1985, p. 161). La pauperización de 
grupos étnicos, la extensiva deforestación y explotación de recursos na-
turales, los altos índices de desempleo en ciertos sectores de la población 
y el establecimiento de salarios mínimos como medida macroeconómica, 
no como medida de condiciones mínimas de desarrollo humano, entre 
otros factores, son producto de dichas lógicas. Las doctrinas del “desarro-
llo económico” y del “progreso” se presentan como excusas disfrazadas 
de modernidad que se interesan más en la ubicación de fl ujos de capital 
que en el bienestar humano. Lo que se ha derivado de esta globalización 
económica es una presión constante de los gobiernos de los países indus-
trializados para que aquellos de economías emergentes abran indiscrimi-
nadamente sus fronteras al comercio internacional, mientras los primeros 
implementan fuertes prácticas proteccionistas en el interior de las suyas. 
Y no sólo eso, sino que ello también se deriva en prácticas culturales que 
se determinan como si fuera un estado natural de las cosas. En ese sentido, 



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201124

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

se teje la permanencia de argumentos neocoloniales que se encuentran 
empapados de racismo y discriminación, y sobre todo de la imposición 
de un concepto de civilización que justifi ca cualquier intromisión. La 
neutralidad multicultural profesada por el neoliberalismo, comentan 
Jackson y Warren (2005), encubre formas políticas e históricas de opre-
sión que obscurecen relaciones de raza, poder y privilegio (p. 553), 
donde la supuesta libertad del individuo se impone como una pantalla 
de lo que realmente son prácticas fundadas en el prejuicio.  

Asimismo, es preciso notar que limitar estas dinámicas de someti-
miento sólo a lógicas económicas es restringir la percepción de fuerzas 
hegemónicas que parten de distintos discursos. Por ejemplo, la explo-
tación a la que se sujeta a los pueblos indígenas en Latinoamérica tam-
bién se justifi ca en perspectivas ideológicas fomentadas por prejuicios 
y estereotipos importados de  mitologías Eurocéntricas (Leetoy, 2009). 
En todo caso, esas mitologías que justifi can el derecho a la posesión 
de gente y territorio tienen la misma importancia como elementos de 
opresión que el interés económico. Bajo esa óptica, por ejemplo, la po-
breza es igualmente condicionada tanto por aspectos étnicos y raciales, 
como por la búsqueda de utilidad material, —el indio es pobre porque 
es indio—, su pobreza material y su discriminación étnica surgen de 
discursos históricos que incorporan relaciones económicas, políticas y 
culturales a un mismo tiempo. Es por ello que observar a la globali-
zación sólo como un fenómeno de expansión económica es, por decir 
lo menos, incompleto, ya que también hay que estudiar prácticas de 
discriminación que defi nen, en mucho, las justifi caciones ideológicas 
de dicha expansión. Y ello también se aplica al otro lado del espectro, 
puesto que entender a la conformación de redes sociales y su convoca-
toria a la movilización desde una óptica marxista estructuralista, donde 
se jerarquicen los espacios de resistencia restringidos en la base —la 
lucha de clases—, dejando a la superestructura —luchas culturales y 
sociales— como mero corolario de los confl ictos hegemónicos, parece 
un despropósito. Los determinantes del reclamo social no pueden ser 
encerrados en una sola esfera de dominación, sino que transgreden 
espacios de lucha. Es la vida social la que en su totalidad se presenta 
como arena en competencia, siendo el sujeto quien en su multipolari-
dad se manifi esta a partir de las realidades sociales. Esto fue quedando 
cada vez más evidente dentro de las movilizaciones de fi nales de la 
Guerra Fría, produciendo con ello un giro teórico en la formas de mani-
festación social. Stavenhagen (2000, p. 15) comenta al respecto:

El análisis marxista se alejó del estudio de la etnicidad y las relaciones 
étnicas, ya que estos temas no entran fácilmente en el marco del ma-



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   25ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

terialismo histórico. Tomando como base la literatura teórica del periodo 
[Guerra Fría], los líderes de tantas organizaciones y movimientos políticos 
del tercer mundo (muchos de ellos intelectuales por educación y vocación), 
desarrollaron ideologías acerca de la dinámica social y política basadas en 
los análisis de clase, en las que se evitaban cuidadosamente las referencias 
étnicas, cuando no se les rechazaba abiertamente por considerárseles con-
trarias a los propósitos anunciados de impulsar la revolución social o de 
obtener la independencia social. 

La globalización desde abajo permite quizá observar con mayor claridad 
los diferentes espacios de resistencia forjados a través de la vida social, 
no sólo como problemas de clase, como podrían ser interpretados por las 
ortodoxias tanto de izquierda como de derecha, sino como elementos de 
agencia cultural que reaccionan a través de diferentes formas de antago-
nismo. Estas luchas borran las fronteras de lo privado y lo público. Incluso, 
la globalización desde abajo es parte de la posibilidad mencionada ante-
riormente, que se forma a través de esferas comunicativas de un orden 
global, dirigidas a crear una sociedad civil internacional (Appadurai, 2000, 
p. 3). Richard Falk (1993) defi ne a esta otra globalización como aquella:

serie de fuerzas sociales transnacionales animadas por preocupaciones am-
bientales, derechos humanos, hostilidad patriarcal, y una visión de comu-
nidad humana basada en la unidad de diversas culturas buscando poner 
fi n a la pobreza, la opresión, la humillación, y la violencia colectiva (p. 39; 
traducción propia).

Estas fuerzas sociales son el resultado de expresiones multilaterales de 
resistencia contraídas a través de una variedad de premisas culturales, 
intereses sociales, y preocupaciones políticas y económicas, en donde las 
fronteras nacionales no representan un obstáculo. Esto signifi ca que se 
basan en el reconocimiento a la diversidad y autodeterminación como fun-
dación ideológica y, al mismo tiempo, se identifi can bajo el denominador 
común de lo no privilegiado —como forma de razonamiento— o el Otro 
—como subalterno— en escala internacional. Lógicamente esa búsqueda 
de reconocimiento sólo es evidente a través de la visualización de la falsa 
conciencia que los somete, es decir, cuando una relación de opresión es 
identifi cada. Como dicen Bartholomew y Mayer (1992), esta exigencia se 
manifi esta al exponerse al discurso dominante que devalúa o suprime a 
ese “espacio a ser diferente, lo que presupone que ese espacio ha sido hasta 
ese momento negado” (p. 151; traducción propia). En esa misma línea, José 
Saramago (2002), en una brillante disertación, medita acerca de las Cartas 
Persas de Montesquieu, quien a su vez lanzó la pregunta de cómo defi nir 
al persa, es decir, al Otro, al sujeto no occidental. Reinterpretando ello, 



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201126

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

Saramago dice que:

Hemos fracasado en entender cómo cualquiera puede ser “Persa”, y como 
si no fuera sufi cientemente absurdo, puede persistir obstinadamente en se-
guir siendo “Persa” ahora, cuando todo el mundo está conspirando para 
persuadirnos que la única cosa deseable verdaderamente en la vida es ser 
lo que nos gusta llamar como “Occidental” –un término general y decep-
cionante… La alternativa, si es que todavía puede ser peor y uno no puede 
acceder a esas alturas sublimes, es llegar a ser un tipo de híbrido “Occiden-
talizado” por medio de la persuasión, o si eso falla, por medio de la fuerza 
(p. 382; traducción propia).

Es así que los “Persas” del mundo se forjan a partir de oposiciones bina-
rias jerarquizadas, siendo aquel “Persa” el oprimido, el silenciado, en una 
palabra, el subalterno: pobre, mujer, negro, viejo, comunista, musulmán, 
indio, homosexual, hippie, o cualquier otro grupo humano o identidad 
social sojuzgada por un poder dominante. Ya sobre este tema han corrido 
ríos de tinta desde una óptica postcolonial. El Otro se manifi esta como 
una formación discursiva que a través de distintas formas de conocimien-
to —literatura, estudios antropológicos, narrativas históricas, reportes 
periodísticos, etc.— queda imaginado a través de relaciones de poder 
que lo subordinan, tal como lo expone Edward Said en su ya clásica obra 
Orientalismo (1979). Siguiendo a Foucault y a Gramsci, Said comenta 
que estas formas de representación del no privilegiado sirven propósitos 
hegemónicos que buscan, a través del consentimiento, naturalizar formas 
de dominación sustentadas en el Eurocentrismo que se observa como un 
sistema de valores universal. No hay que olvidar que las falsas representa-
ciones —y su adecuación en falsas conciencias— constantemente facilitan 
el tránsito a la dominación militar, el desplazamiento cultural y la explota-
ción económica. No obstante, este proceso no es unilateral, sino que sigue 
una lógica interactiva y dialógica, como bien lo menciona Homi Bhabha 
(1999), cuando habla de la relación entre colonizado y colonizador en el 
marco del expansionismo imperial del siglo XIX.  Adaptando este giro à la 
Lacan que Bhabha realiza, tanto el dominador como el dominado se afec-
tan mutuamente y construyen su identidad inestable de la que ambos son 
partícipes. Esta hibridación de identidades, así como puede crear formas 
de mimetismo que el dominado adquiere con respecto a los hábitos del 
dominante, también puede potencialmente construir formas de resistencia 
al dejar expuestas las inconsistencias del discurso dominante y ser racio-
nalizadas falsas conciencias.

Al respecto, algo particularmente interesante de esta subjetivación del 



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   27ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

no privilegiado, se encuentra en la lucha hegemónica que se desarrolla a 
través de la naturaleza polisémica del discurso. Es en la subjetivación del 
individuo por sí mismo donde también se puede engendrar la posibilidad 
de agencia cultural. Foucault parece identifi car esto precisamente en el 
mismo lugar donde se llevan a cabo las relaciones de poder y saber: el 
discurso. Al respecto, Foucault nota la potencial formación de discursos 
inversos, es decir, surge una estrategia de resistencia dentro del mismo 
discurso, y en los mismos términos, que funciona como instrumento de 
poder. Foucault (1978) explicaría esta discursividad inversa de la siguiente 
manera:

Los discursos no son permanentemente subordinados al poder o en contra 
de éste más de lo que pueden ser los silencios. Debemos darle concesiones 
al complejo e inestable proceso por el cual el discurso puede ser, al mismo 
tiempo, un instrumento y efecto de poder, pero también un obstáculo, un 
impedimento, un punto de resistencia y un punto de partida de una es-
trategia opuesta. El discurso transmite y produce poder; lo refuerza, pero 
también lo debilita y lo expone, lo muestra frágil y hace posible contrariarlo 
(pp. 100-1; traducción propia).

Esta pléyade de signifi cados es lo que crea competencia hegemónica que 
grupos no privilegiados observan como espacio solidario. Esta solidari-
dad motu proprio confecciona formas de esfera pública que, en la arena 
internacional, desarrolla organismos no gubernamentales (ONG’s) involu-
crados en demandas específi cas —en términos comunitarios— de demo-
cracia y justicia social. Si bien este tipo de ONG’s se concentra en reclamos 
locales, nacionales o regionales, su área de acción trasciende fronteras e 
internacionaliza sus esfuerzos, creando lo que Appadurai (2000) denomina 
globalización local (grassroots globalization). Estos organismos desarro-
llan una serie de relaciones complejas con las diferentes redes sociales o 
con los aparatos de estado con las que se tienen injerencia. Appadurai nota 
al respecto:

Algunas veces estos organismos son cómplices incómodos de las regula-
ciones de los estados-nación y en otras ocasiones se encuentran en violenta 
oposición a estas regulaciones. A veces logran acumular riqueza y poder 
sufi cientes para constituirse como fuerzas políticas por derecho propio, y a 
veces éstas son débiles excepto en su transparencia y legitimidad local. Las 
ONG’s tienen sus orígenes en los movimientos progresivos de los dos últi-
mos siglos en materia de trabajo, sufragio y derechos civiles. En ocasiones 
tienen vínculos históricos con el internacionalismo socialista de épocas an-
teriores.  Algunas de estas ONG’s son conscientes de sus intereses y estra-



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201128

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

tegias globales, por lo que este subgrupo ha sido recientemente etiquetado 
como redes transnacionales de defensoría [TAN, Transnational Advocacy 
Networks]… Aunque la sociología de estas formas sociales emergentes, en 
parte movimientos, en parte redes, en parte organizaciones, aún tiene que 
ser elaborada, hay un consenso considerablemente progresivo de que estas 
formas son las pruebas de fuego e instrumentos institucionales de los es-
fuerzos más serios de globalización desde abajo (p. 15; traducción propia).

En ese sentido, la globalización muestra su potencialidad como posibili-
dad, donde el objetivo es la creación de sentimientos intercomunitarios 
de solidaridad. En un mundo global, las luchas locales están propensas 
a convertirse en resistencias internacionales, al reconocer la existencia de 
una situación particular de discriminación o explotación, o de ambos,  que 
resulta en un reclamo general de diversos grupos en contra de un siste-
ma mundial hegemónico per se. Un caso interesante es el del Foro Social 
Mundial, el cual tuvo su primera reunión en 2001 en Porto Alegre, Brasil, 
que desde entonces se celebra cada año en distintas sedes de países del 
llamado Tercer Mundo, y que se hace de manera paralela a la reunión en 
Davos del Foro Mundial Económico, con el cual contiende criticando su 
visión elitista de la globalización. Este foro puede ser cuestionado por su 
falta de consensos prácticos y, sobre todo, de una declaración fi nal que 
pueda englobar las rutas de acción, para así evitar que se convierta en un 
mero rally de protestas sin discusión. Sin embargo, a pesar de lo anterior, 
el Foro Social Mundial se ha convertido en uno de esos ejemplos contesta-
tarios que intentan encontrar nuevas rutas sociales, económicas y políticas 
para todos aquellos grupos humanos discriminados debido a su condición 
económica, étnica, sexual, racial y de género.

Es en ese tenor que la comandancia del EZLN “crea” una nueva In-
ternacional, la cual se diferencia de las cuatro Internacionales históricas 
anteriores (1864, 1889, 1919 y 1938) por su enfoque de transformación so-
cial a través del empoderamiento ciudadano, sin afán de hacerse del poder 
político. Ésta fue la denominada Internacional de la Esperanza, la cual fue 
anunciada en la Primera Declaración de la Realidad en enero de 1996: 

Contra la internacional del terror que representa el neoliberalismo, debe-
mos levantar la internacional de la esperanza. La unidad, por encima de 
fronteras, idiomas, colores, culturas, sexos, estrategias, y pensamientos, de 
todos aquellos que prefi eren a la humanidad viva. 
La internacional de la esperanza. No la burocracia de la esperanza, no la 
imagen inversa y, por tanto, semejante a lo que nos aniquila. No el poder 
con nuevo signo o nuevos ropajes. Un aliento así, el aliento de la dignidad. 
Una fl or sí, la fl or de la esperanza. Un canto sí, el canto de la vida. 



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   29ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

La dignidad es esa patria sin nacionalidad, ese arcoiris que es también 
puente, ese murmullo del corazón sin importar la sangre que lo vive, esa 
rebelde irreverencia que burla fronteras, aduanas y guerras. 
La esperanza es esa rebeldía que rechaza el conformismo y la derrota. 

De esta manera, el territorio subversivo trasciende límites geográfi cos y 
se presenta como un texto donde diferentes identidades interactúan y se 
manifi estan, pero sobre todo donde se mezclan sin diluirse, conservan su 
identidad y la comparten, e incluso pueden verse infl uenciadas o trans-
formadas por toda la discursividad a la que se exponen, pero conservan 
su espíritu esencial que las defi ne. Esto puede entenderse como una de 
esas expresiones a las que se refi ere James Lull (2001) con su concepto 
de supercultura, que observa a la cultura como un fenómeno dinámico 
e inestable, que permite la interacción de distintas experiencias sociales 
mediadas por los procesos comunicativos contemporáneos que, apoyados 
en la tecnología y la inmediatez de la información, forja una serie de redes 
sociales que estimula “multiplicidades culturales que promueven el au-
toentendimiento, la pertenencia y la identidad, en tanto que proporcionan 
oportunidades de desarrollo personal, placer e infl uencia social” (p. 132).  
Lull defi ne a este concepto como:

la matriz cultural que los individuos crean para sí mismos en un mundo 
donde el acceso a recursos culturales “distantes” se ha expandido de ma-
nera considerable. Al mismo tiempo, sin embargo, la supercultura también 
contiene recursos culturales tradicionales o “cercanos”, como los valores 
y prácticas sociales característicos de las culturas “locales” tal como son 
aprendidos y reproducidos por individuos y grupos. La esencia de la su-
percultura reside en las interfaces dinámicas que relacionan y median las 
esferas culturales existentes. Hoy las personas fusionan de manera rutina-
ria lo cercano con lo lejano, lo tradicional con lo nuevo y lo relativamente 
no mediado con lo multimediado, para crear material expansivo y mundos 
discursivos que transforman la experiencia de vida y reconfi guran radical-
mente el signifi cado del espacio cultural (p. 132).

Distintos grupos subversivos contemporáneos han creado estas superposi-
ciones en su propia identidad, como lo es el altermundismo, incorporando 
un paradigma ideológico mucho más amplio que comparten con otros 
grupos en la escena mundial y que, simultáneamente, transforma a éstos 
mismos como sitios de referencia de otros movimientos. Lo que puede ser 
interpretado como diferencia cultural se convierte en similitud cultural, es 
decir, las distintas luchas por el reconocimiento de la diferencia se distin-
guen por el denominador común de la negación a las que se les somete.
 



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201130

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

No obstante, el neozapatismo aún tiene un gran reto en este aspecto, 
ya que de manera paradójica, existen dinámicas de representación visibles 
dentro de estas redes sociales que identifi can al indígena como un sujeto 
homogéneo. Es por ello que la defensa e interpretación del tradicionalismo 
indígena, llevada a cabo por varios de estos movimientos, incluye dentro 
de sí nuevamente esos ecos ideológicos que refi eren a representaciones del 
buen salvaje (Meyer, 1999), lo que a la postre puede conducir a terrenos de 
dogmatismos y fundamentalismo (Bartra, 1999). El refugiarse en el tradi-
cionalismo para defenderse de interpretaciones elitistas de modernidad 
es una contradicción y un peligro: se busca recuperar ese paraíso perdido, 
a los “hombres buenos” y a sociedades utópicas. Además, hay que recor-
dar que, si bien los nuevos movimientos sociales, como el neozapatismo, 
emergen a partir de la crisis de la modernidad (Edelman, 2001), es preci-
samente porque estos grupos no privilegiados no han sido incluidos en el 
proyecto moderno. El problema de movimientos como el neozapatismo 
está centrado en la falta de reconocimiento y equidad, es decir, en défi cit 
de modernidad, no en el fracaso de este proyecto. Algunos grupos constru-
yen concepciones de lo tradicional que se oponen frontalmente a cualquier 
interpretación de lo moderno, por considerársele espacio de resistencia. 
Ello lleva a que esa “tradición imaginada” se convierta en refugio ante 
la carencia de justicia social impuesta por posiciones hegemónicas. Ante 
esto, surge una contradicción entre lo tradicional y el desarrollo, debida 
sobre todo a la sospecha de que éste último ha sido constantemente utili-
zado como herramienta de opresión. Esto conlleva  a un círculo vicioso en 
donde, si bien lo tradicional es fuente de identidad y resistencia, también 
se convierte en un elemento conservador que produce otro tipo de extre-
mismo, en donde la posibilidad de disentir de la tradición se vuelve punto 
intocable en el debate.  

Esto puede tener un resultado preocupante, ya que puede producirse 
una sobreidealización de las identidades étnicas. La esencialización del 
indígena también puede conducir a posiciones extremas de identidad que 
no admiten cambio alguno ni transformación, inquietante sobre todo en 
el caso de encerrarse en posiciones “puras” o absolutas de las identidades 
sociales, lo que pone en peligro la libertad de los individuos de disentir 
de la normatividad comunitaria que lo envuelve. No obstante, habrá que 
reconocer que los movimientos sociales requieren de cierto grado de esen-
cialización/abstracción, sin caer en la simplifi cación identitaria, para así 
forjar dinámicas de representación —políticas y culturales— que integren 
reclamos y aspiraciones comunes entre el mayor número de gente posible 
(Rubin, 2004, p. 126), es decir, un esencialismo estratégico (Spivak, 1996, 
original 1985). En suma, lo que hay que evitar con esta esencialización es 
que el sujeto cultural indígena internacional pueda ser una vez más toma-



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   31ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

do sólo como excusa para repetir la pugna de Occidente contra sí mismo, 
que los discursos del buen salvaje plantearon (White, 1985; Muthu, 2002), 
objetivando con ello la identidad de grupos no privilegiados. 

EL SUJETO COMO VANGUARDIA: AGENCIA, PLURALIDAD Y SOLIDARIDAD 
ALTERMUNDISTA. 

Ahora bien, el sujeto al que se aspira no es aquel representado como fi gura 
particular e individualista, sino aquel determinado a partir de una colecti-
vidad plural. A eso se refi eren Laclau y Mouffe (1985) cuando indican que 
“estamos confrontados con la emergencia de una pluralidad de sujetos, 
cuyas formas de constitución y diversidad sólo es posible pensar si aban-
donamos la categoría de ‘sujeto’ como una esencia unifi cada y unifi cado-
ra” (p. 181; traducción propia). Por su parte, Alain Touraine (2000) sigue la 
misma línea al superponer a la liberación del sujeto como elemento central 
de todo movimiento social, y con ello librar a dichos movimientos de con-
vertirse en meros instrumentos del poder político o de aparatos ideológi-
cos. Para Touraine, la noción de movimiento social (mouvèment societal) 
se distingue por desafi ar a las orientaciones generales de la sociedad. Sólo 
es funcional si demuestra la existencia de un tipo de acción social que per-
mita a determinada categoría social retar a formas de dominación, tanto 
particulares como generales, es decir, relaciones de poder que aplican, al 
mismo tiempo, a su propio entorno y de manera sistemática como discur-
so hegemónico. Este desafío lo hace, comenta Touraine, “en el nombre de 
valores generales u orientaciones sociales que comparte con su adversario, 
y lo hace en un intento de negar la legitimidad de su adversario”. Si se 
invierte esta fórmula, continúa Touraine:
 

podemos también reconocer la existencia de movimientos sustentados por 
categorías dominantes y dirigidos en contra de categorías populares, las 
cuales son consideradas como obstáculos para la integración social o el pro-
greso económico. Pero en ambos casos, el movimiento social es mucho más 
que un grupo de interés o una herramienta para ejercer presión política; el 
movimiento social desafía a la modalidad del uso social de los recursos y a 
los modelos culturales (2000, p. 90). 

No obstante, el autor advierte de los peligros de la polarización ideológica, 
y recalca que los movimientos sociales sólo son posibles como tal si se 
desprenden de la tentación extremista de despreciar al sujeto y convertirse 
en mero instrumento doctrinal (p. 94).

Asimismo, Touraine insiste en afi rmar que el sujeto “no existe en el va-
cío social de la libertad política, sino por el contrario, se encuentra dentro 



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201132

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

de relaciones sociales de dominación, propiedad y poder. Un movimiento 
social es entonces ambos, una lucha en contra del poder y una lucha por 
una visión de sociedad” (p. 122; traducción propia). Sin la posibilidad de 
reconocer al sujeto como vanguardia, las luchas sociales se restringen a 
dominaciones particulares que pierden la posibilidad de la potencialidad 
solidaria forjada a través de distintas redes sociales. Es por eso que resulta 
pertinente recordar a Raya Dunayeskaya (1973) cuando exhortaba a “una 
unidad de luchas por la libertad con una fi losofía de liberación”:

Nuestra época puede encontrarse con el reto de los tiempos cuando 
resolvamos una nueva relación de la teoría a la práctica que pruebe que 
la unidad está en el desarrollo del Sujeto de sí mismo. La fi losofía y la 
revolución liberarán entonces los talentos innatos de hombres y mujeres 
que se convertirán en conjunto. Que reconozcamos o no que esta es la tarea 
que la historia ha “asignado” a nuestra época, es una tarea que aún queda 
por hacer (p. 292; traducción propia).   

El pluralismo se forja como universalismo, pero no con una visión 
única de diferencia, sino como práctica de inclusión de diferentes anta-
gonismos que defi nen al sujeto plural, sin retrocederlo a “un principio 
fundador positivo y unitario” (Laclau y Mouffe, 1985, p. 167). Por tanto, 
los movimientos sociales pueden encontrar fortaleza en la inclusión de su 
propia identidad  a la de otros grupos, quienes más que resistir a cada una 
de las serpientes de la medusa dominante, buscan los espacios idóneos de 
subversión colectiva para cortar de tajo la cabeza que sostiene a una tota-
lidad percibida de los diversos discursos de dominación. Es por ello que 
las luchas individuales se diversifi can y se concentran al mismo tiempo 
en el sujeto, y es aquí donde el indígena se encuentra con la mujer, el ho-
mosexual con el proletario, el pobre con el enfermo de SIDA, el punk con 
el inmigrante, el pacifi sta con el ecologista, etc. Por ende, como comenta 
Charles Hale (1997, p. 581) à la Macheray, la subversión encuentra, en los 
resquicios del poder, las oportunidades y los espacios de resistencia que se 
defi nen a través de las propias contradicciones de la identidad, el discurso 
o la práctica institucional del opresor. 

Así pues, el neozapatismo es uno de estos espacios paradigmáticos de 
la globalización como posibilidad, ya que esta insurrección se presenta en 
un momento histórico que parece concentrar en sí mismo toda esa catarsis 
de aspiraciones subversivas, que se habían ido tejiendo en las décadas 
anteriores, sobre todo aquellas que se habían venido desarrollando en la 
Europa mediterránea. No hay que olvidar que la convocatoria para lo que 
fue el Primer Encuentro Intercontinental por la Humanidad y contra el 
Neoliberalismo, llevado a cabo del 27 de julio al 3 de agosto de 1996, signi-



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   33ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

fi có de alguna manera una nueva forma de concentración de los distintos 
movimientos sociales que se manifestaban alrededor del mundo en contra 
del uniteralismo global. A esta convocatoria del EZLN asistieron aproxi-
madamente 4,000 activistas políticos y simpatizantes de los cinco conti-
nentes, que se reunieron en cinco comunidades neozapatistas en Chiapas 
para compartir sus experiencias (Cuninghame y Ballesteros, 1998, p. 14).

 
De hecho, aquí se estaba marcando la ruta que después seguirían las 

distintas manifestaciones globalifóbicas, como peyorativamente fueron 
defi nidas por el globalifílico Ernesto Zedillo, que inician en Seattle en 1999 
y se extienden en cada reunión del G8, del FMI, del Banco Mundial, o del 
Foro Mundial Económico: Québec, Praga, Ginebra, Maastricht, Cancún, 
entre otros sitios en donde se han realizado movilizaciones en contra de 
estas reuniones, las cuales han sido fuertemente infl uenciadas por el espí-
ritu de la rebeldía neozapatista. El propio Foro Social Mundial aprendió 
mucho de esta experiencia. Es así que la globalización también produce si-
militudes transnacionales en las formas de protesta a través de la creación 
de redes de difusión, las cuales interconectan a las diferentes redes sociales 
(della Porta y Kriesti, 1999, pp. 6–10). 

Este tipo de dinámicas sociales construyen nuevas esferas de participa-
ción y disensión encauzadas a través de la movilización. El objetivo es po-
litizar lo social para refl exionar en torno a la vida cotidiana y cultural como 
lugares donde se desarrollan relaciones de poder. Al respecto, Iris Marion 
Young (2000, p 492) comenta que este tipo de movimientos son nuevos, por 
lo menos en dos dimensiones. Por un lado, ya no es sólo cuestión de exigir 
mejoras a las condiciones económicas y a los derechos políticos de los ciu-
dadanos, sino que sus demandas están más enfocadas al reconocimiento 
de las diferencias culturales, la autodeterminación y la pluralidad de esti-
los de vida, así como a la posibilidad de acceder a espacios de discusión 
e interacción sobre su propia condición social a niveles institucionales. El 
segundo punto es que estos movimientos ya no encuentran, en las formas 
de organización tradicionales, tales como los sindicatos o los partidos po-
líticos, los modelos en que puedan encauzar sus exigencias y reclamos, 
sino que van creando una serie de redes ciudadanas que se diferencian 
entre sí, pero que se movilizan en conjunto, en acciones de protesta. Lo que 
identifi ca a los movimientos sociales como el neozapatismo, es que se han 
convertido en una forma de manifestación que refl eja una multiplicidad 
de reclamos en la cuestión del Otro in toto; las opresiones particulares han 
creado paulatinamente dinámicas de integración que evitan el aislamiento 
subversivo. 

Ahora bien, la defi nición de movimiento social de Alberto Melucci (1989) 



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201134

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

destaca varios elementos distintivos de este tipo de fenómenos colectivos. 
Para Melucci, el primer elemento que resalta en estas acciones colectivas 
se centra en el reconocimiento mutuo de los actores que operan solidaria-
mente, para los cuales existe, como segundo elemento, un confl icto con un 
antagonista con el que se compite por ciertos bienes o valores. Un tercer 
elemento que Melucci resalta es que la acción de los movimientos sociales 
“viola las fronteras o los límites de tolerancia de un sistema, de este modo 
empujando al sistema más allá del rango de variaciones que puede tolerar 
sin alterar su estructura”, es decir, esta acción colectiva “rompe con los 
límites de compatibilidad de un sistema” (p. 29; traducción propia). Este 
rompimiento, en el caso neozapatista, puede ser mejor interpretado como 
extensión, en donde aparte de forjar nuevas formas de resistencia civil a 
través de la movilización social, también se conectan distintos actores en 
diversas arenas más allá de los ámbitos de lo nacional, como ha sucedido 
con distintas manifestaciones en contra de la globalización alrededor del 
mundo (Watson, 2002, p. 80). 

Por tanto, como es lógico, la manufactura de la estrategia de esta ruta 
ciudadana de resistencia no ha sido totalmente confeccionada por el mo-
vimiento neozapatista. De hecho, varias de las avenidas que el movimien-
to neozapatista tomó como estrategia fueron confeccionadas a partir de 
esta infl uencia “externa”. Fue una relación de benefi cio mutuo: mientras 
miembros de la sociedad civil, con su presencia física o virtual, evitaron el 
exterminio de un movimiento que contaba con más voluntad revoluciona-
ria que armamento, el EZLN ofreció un nuevo sitio para renovar diversas 
luchas a partir de una antiquísima problemática local. Lo que podría ser 
denominado como la paradoja neozapatista fue la que de hecho les per-
mitió sobrevivir las hostilidades gubernamentales: a pesar de seguir de-
nominándose como un ejército de liberación nacional, el EZLN dejó atrás 
la etiqueta de “ejército”, así como sus alcances meramente “nacionales”.

 
Así, el neozapatismo ha resistido a esa concepción teleológica e in-

mutable de globalización (Watson, 2002, p.75), por lo que descentralizan 
este pensamiento de dominación transnacional para, en su lugar, elaborar 
una fuente de liberación potencial de culturas locales en antagonismo con 
aparatos de estado convencionales (Russel, 2001, p. 401). Por ello, el Sub-
comandante Marcos hace uso del sarcasmo para defi nirse a él mismo: ha 
dicho que es gay en San Francisco, anarquista en España, negro en África 
del Sur, palestino en Israel, etcétera (Nolasco, 1997), es decir que se defi ne 
a través de las identidades colectivas que se encuentran en la periferia del 
centro ideológico. Lo que se produce es un estilo de metáfora de Zelig, ese 
camaleón humano al que se hace referencia en el mockumentary de 1983 
del mismo nombre, dirigido y protagonizado por Woody Allen. Zelig trans-



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   35ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

forma su apariencia en la de aquellas personas que lo rodean: es médico 
entre médicos, gordo entre gordos, negro entre negros, judío entre judíos. 
Es cualquiera, pero sigue siendo él mismo. Sin embargo, en la trama de 
esta comedia, donde se muestran distintos momentos de transformación 
y asimilación de este personaje, éste nunca aparece como fi gura central. 
Siempre está ubicado al lado de los protagonistas, es uno de ellos, pero no 
es quien aparece en primer plano. No obstante, la película se desarrolla 
en torno de sus aventuras —más bien desventuras—, por lo que a pesar 
de estar fuera del centro de esas escenas, paradójicamente sigue siendo el 
centro de la trama. Su protagonismo se logra al desvanecerse él mismo, 
pero nunca deja de serlo. Así, el sujeto cultural indígena se desvanece para 
incorporarse en las distintas redes sociales que lo incluyen y que él mismo 
incluye, pero nunca deja de ser indígena.

Así pues, esa metáfora de Zelig puede entenderse como aquella posi-
bilidad de que cualquiera es parte de la lucha de cualquiera, forjando una 
identidad mayor que no satura la(s) propia(s). Es integrarse para solida-
rizarse. Ese parece ser el mensaje detrás de la aparente broma de Marcos: 
todos pueden ser Zeligs/Sujetos más allá de la fi liación, la membresía o la 
pertenencia identitaria, nunca intentando acaparar jerarquías, sino siendo 
lo mismo y diferente: diferentes sujetos tras las mismas aspiraciones de 
reconocimiento. 

De la misma manera, la historia del movimiento del EZLN es también 
una historia de hibridez, mutua infl uencia y transformación ideológica. 
Regis Debray comenta que cuando en 1984 un grupo de “blancos” so-
brevivientes de los movimientos de izquierda de los años setenta, con la 
aspiración de continuar el sueño del Che, llega a Chiapas con la idea de 
promover la revolución y se enfrenta a la situación de carencia y miseria 
extrema en la que los indígenas se encontraban, hubo una conversión mu-
tua, al igual que ha sucedido con los evangelizadores católicos en esa zona 
(Nash, 2001). Mientras que “aquellos que vinieron de la ciudad trajeron 
consigo un sentido del individuo, de nación, y más allá, de un mundo 
más amplio”, los indígenas les enseñaron “un sentido de armonía, de re-
feréndum permanente y de disponibilidad para escuchar” (Debray, 2002, 
p. 350; traducción propia). Así, este movimiento insurgente interpretó la 
cosmovisión indígena a partir de la lógica del consenso, y de hecho la hizo 
suya, elaborando su ideario a partir de la construcción del poder desde 
abajo y proponiendo dinámicas de buen gobierno fundadas en la idea de 
mandar obedeciendo. Esto no es nada nuevo en las insurrecciones en La-
tinoamérica. Por ejemplo, al comentar el caso de rebeliones indígenas en 
Ecuador durante la primera mitad del siglo XX, Marc Becker (2006), nota: 



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201136

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

Indios y marxistas comenzaron a infl uenciar de manera recíproca sus ideo-
logías, con los indios volviéndose comunistas y los marxistas adquiriendo 
un profundo respeto y entendimiento por las sociedades multiculturales. 
Sus motivaciones iniciales de interacción pudieron ser vistas de manera su-
cesiva como mutuamente explotadoras y mutuamente provechosas, pero al 
fi nal los dos grupos habían infl uenciado dramáticamente el uno al otro (p. 
14; traducción propia).

 
Las identidades colectivas, comenta Melucci (1996), envuelven una serie 
de defi niciones y líneas de acción que comparten los individuos, las cuales 
no están exentas de contradicciones, pero que no obstante operan cohesio-
nando e interpretando sus prácticas y usos culturales. Estas identidades se 
forjan a través de fl ujos de comunicación que corren entre los miembros de 
la colectividad, en donde “formas de organización y modelos de liderazgo, 
canales y tecnologías de comunicación son parte constitutiva de esta red 
de relaciones” (p. 70): movimiento social sin vías de comunicación es mera 
abstracción. Asimismo, Melucci contempla una dimensión sumamente 
importante dentro de la conformación de estas identidades, y que muchas 
veces es subvaluada o incluso despreciada al estudiar movimientos so-
ciales, ya que escapa a lo pragmático. La emotividad juega un importante 
papel al crear espacios de identidad común; es decir, más allá de los fi nes 
prácticos y las posibilidades reales de las acciones colectivas, hay una serie 
de emociones que hacen que los individuos basen sus decisiones a partir 
de sentimientos humanos —lealtad, aprecio, admiración, etc.— que esca-
pan a lo utilitario (pp. 70-71). Así pues, la identifi cación solidaria entre 
individuos crea todo un sistema simbólico que los faculta como movimien-
to social a la hora de realizar acciones colectivas. La ya célebre frase “No 
están solos” que los simpatizantes del EZLN coreaban durante la “Marcha 
por la dignidad indígena” del 2001, y que se ha repetido en diferentes cir-
cunstancias como, por ejemplo, en el movimiento encabezado por el poeta 
Javier Sicilia, muestra mucho de esa emotividad, donde la membresía 
ofi cial al movimiento es lo menos importante. La identidad construida se 
forja a través de condiciones similares de opresión étnica, racial, sexual, 
económica, de género, o de cualquier otro tipo, creando vínculos sociales 
con toda una gama de colectividades que “se acompañan” en sus recla-
mos. En un comunicado de diciembre de 1998 titulado “La historia del 
uno y los todos”, Marcos compartiría esta lógica solidaria por medio de un 
relato contado por uno de sus personajes, el Viejo Antonio:

Y así vieron los más primeros dioses que el uno es necesario, que es nece-
sario para aprender y para trabajar y para vivir y para amar. Pero vieron 
también que el uno no es sufi ciente. Vieron que se necesitan los todos y 



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   37ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

sólo los todos son sufi cientes para echar a andar al mundo. Y así fue como 
se hicieron buenos sabedores los primeros dioses, los más grandes, los que 
nacieron el mundo. Se supieron hablar y escuchar los dioses estos. Y sabe-
dores eran. No porque supieran muchas cosas o porque supieran mucho de 
una cosa, sino porque se entendieron que el uno y los todos son necesarios 
y sufi cientes. 

El EZLN entra a ambas escenas, nacional e internacional, prácticamente al 
mismo tiempo, impactando con la creación de un nuevo imaginario que le 
daba cabida a los anhelos de reivindicación y subversión de intelectuales de 
izquierda. Personajes como Ivon LeBot, Alain Touraine, Manuel Vázquez 
Montalbán, Susan Sontag, Carlos Monsiváis, Luis Hernández, Ignacio 
Ramonet, Pablo González Casanova, José Saramago, entre muchos otros, 
se acercaron a dialogar con la comandancia del EZLN, lo que sin duda 
infl uenció formas y prácticas del movimiento. Al mismo tiempo, esos in-
telectuales, distintas organizaciones sociales e incluso foros universitarios, 
fueron marcando varios de los pasos subsecuentes de la insurrección, que 
cada vez, con mayor fuerza, exponía la vía social en contra de la vía ar-
mada. Además de luchar por el reconocimiento de los pueblos indígenas, 
también representaba ser un movimiento de movimientos, un melting pot 
de distintas colectividades que se fortalecían y se renovaban a través de 
este movimiento indígena. 

Por tanto, el neozapatismo, más allá de sus propuestas e ideologías, re-
presenta un espacio de interacción social que incorpora distintos reclamos, 
construyendo una dimensión internacional de esfera pública alternativa 
y disidente (Leetoy, 2010), es decir, de contrapúblico subalterno (Fraser, 
1992). Los nuevos movimientos sociales como contrapúblicos, afi rma Fel-
ski, no luchan por una visión universal de humanidad, sino que afi rman 
específi camente la identidad en términos de género, raza, grupo étnico, 
edad, preferencia sexual, entre otras (citado por Palczewski, 2001, p. 165), 
pero al mismo tiempo, pueden conectarse entre ellos formando una esfera 
con mayores alcances. Es decir que lo local es la fuente de donde emana  
el concepto de lo global, y no al contrario. Además, la internacionalización 
de este tipo de movimientos sociales no debe ir en sentido contrario a su 
propia condición local, ya que es precisamente el contexto nacional lo que 
les ofrece un marco de referencia en el cual también operan. La creación 
de un antagonismo entre lo nacional y lo internacional sólo entorpece la 
posibilidad de incorporar a las distintas luchas sociales en ambas arenas, 
deteriorando su posibilidad de adaptación de estrategias de resistencia en 
cualquier ámbito. 



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201138

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

Ahora bien, la globalización desde abajo es forjada en la creación y la 
vinculación de redes sociales imperturbables de las restricciones naciona-
les, cuestiona la indivisibilidad de esta concepción de nación y obliga a su 
replanteamiento. Lo visto como indeseable en la ortodoxia teórica naciona-
lista es celebrado en este otro tipo de lógica global. La diferencia se muestra 
como motor de similitud social, que viene a rechazar el absolutismo de la 
unilateralidad discursiva no sólo de la nación, sino de otros discursos de 
globalización que intentan trasladar a escala mundial dicho absolutismo. 
Si alguna lección deben tomar los estados-nación modernos con respecto 
a la globalización, es dejar de hacer del ciudadano un sujeto uniforme y 
unitario, para mejor hacer de lo plural y lo diverso la ruta a tomar.

Por tanto, si algo se puede aprender, a su vez, de la experiencia neoza-
patista, es precisamente ese interés en hacer del sujeto cultural indígena 
un catalizador de anhelos de unidad en la diferencia, apropiando y com-
partiendo identidades culturales como forma de crear lógicas de entendi-
miento y tolerancia, como lo puede hacer cualquier identidad oprimida. El 
sujeto cultural indígena internacional es entonces un sujeto multicultural 
que interactúa en distintos imaginarios sociales, donde los fl ujos de in-
fl uencia son hacia otros sujetos y hacia ellos mismos y donde nadie goza 
de privilegios jerárquicos.

Esta forma global de expandir sus reclamos a diferentes sectores de 
la sociedad resulta ser un fenómeno innovador en la lucha indígena. Los 
siglos de la Colonia representaron una lucha comunitaria en contra de la 
explotación y la subordinación de sus prácticas culturales. Durante el siglo 
XIX y casi todo el XX, ante la homogenización de la identidad indígena y 
la desindianización por medio de la fi gura del mestizo (Bonfi l, 1990), la 
lucha indígena cobra un sentido nacional. Es hasta la década de los sesenta 
cuando apenas comienzan estos procesos de expansión de la lucha indí-
gena en espacios institucionales de organismo internacionales tales como 
las Naciones Unidas (Feldman, 2002, p. 35). Sin embargo, el neozapatismo 
renueva espacios en los que esta lucha de siglos se incorpora, sobre todo 
en términos de inclusión de redes sociales. Ya no es el único, y ni siquiera 
se puede decir que tenga la misma capacidad de convocatoria y organi-
zación que tienen otras agrupaciones indígenas del continente. Incluso se 
puede decir que el neozapatismo ha caído en un impasse. Sin embargo, 
sus lecciones siguen operando para varias organizaciones, y ellos mismos 
han trascendido la apatía de sectores conservadores de la sociedad, para 
quienes son un asunto acabado y que incluso nunca comprendieron las ra-
zones y las formas del confl icto, dejando entrever, en esa antipatía, lo que 
en realidad es una actitud elitista y discriminatoria. Así pues, los reclamos 



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   39ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

del movimiento nunca han perdido vigencia ni importancia. Innovaron di-
námicas de resistencia nacional e internacional que se siguen manteniendo 
como paradigma de los movimientos sociales contemporáneos. 
Como se ha mencionado anteriormente, este movimiento se convierte en 
tema central y fenómeno de refl exión acerca de lo problemático de las vi-
siones unilaterales de globalización. El neozapatismo sobrevivió a través 
del cambio de estrategia, pero sobre todo gracias al énfasis de los objetivos 
del movimiento. Se levantaron no por interés en tomar el poder, sino para 
reaccionar en contra de la ya de por sí radicalizada discriminación y pau-
perización a la que son sujetos los pueblos indígenas. La guerrilla los hu-
biera llevado al exterminio, pero como movimiento social aseguraron su 
supervivencia y continuación de la lucha por medios sociales. Al respecto, 
Dunayeskaya decía que “la guerra de guerrillas es un atajo a ningún lado. 
Es una guerra prolongada que lleva más frecuentemente a la derrota que 
a la ‘victoria’, que cuando lleva al poder del estado, difícilmente deja sin 
corromper a la revolución” (1976, p. 277; traducción propia).

Luís Villoro (1950) había pronosticado hace más de medio siglo que, 
cuando el indio lucha por su propia liberación, al igual que cualquier otra 
raza considerada “inferior”, “lucha simultáneamente por la liberación de 
todos los grupos sociales y radicales menos explotados que él. Porque si él, 
el peor esclavo, logra el reconocimiento y el respeto, habrá de lograrlo tam-
bién para todos los hombres” (pp. 227-228). La Guerra Fría desgastó los 
discursos de la guerrilla tradicional, por lo que el énfasis en su condición 
étnica le daría una mayor legitimidad y apoyo. Así, el sujeto cultural indí-
gena internacional se convierte en ícono de resistencia mundial, abriendo 
espacios que incorporan a todo un mosaico identitario, constituyéndose 
a sí mismo como esa posibilidad de resistencia que sigue abriendo varios 
frentes de resistencia global. 

Fecha de recepción 09/07/2011      Fecha de aceptación: 04/10/2011



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201140

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

Referencias

1. Appadurai, A. (2000). Grassroots globalization and the research imagination. Public Culture, 12 (1), 1-19.

2. Bartholomew, A. y Mayer, M. (1992). Nomads of the present: Melucci’s Contribution to “New” Social Mo-

vements Theory. Theory, Culture and Society, 9, 141-159.

3. Bartra, R. (1999). La sangre y la tinta: Ensayos sobre la condición postmexicana. Mexico D.F, México: Océano. 

4. Bauman, Z. (2007). Vida de consumo. México: FCE.

5. Baudrillard, J. (1994). Simulacra and Simulation. Ann Arbor: University of Michigan Press.

6. Becker, M. (2006). Indígenas, indigenistas, tinterillos and Marxists. Forum, 37, (4), 13-15.

7. Bhabha, H. (1999) Of Mimicry and Man: The Ambivalence of Colonial Discourse. En J. Wolfreys (Ed.) Lite-

rary theories: a reader and guide. (474-480). N.Y.: NYU Press.

8. Bonfi l, G. (1990). México profundo: una civilización negada. México: Grijalbo.

9. Brunner, J.J. (2004) Notes on Modernity and Postmodernity in Latin American Culture. En A. del Sarto, A. 

Ríos, and A. Trigo (Eds.). The Latin American Cultural Studies Reader. Durham: Duke University Press.  

10. Castells, M. (2004). The power of identity (2da. ed). Malden, MA: Blackwell, 2004.  

11. Cleaver, H. (1998) The Zapatista Effect: The internet and the rise of an alternative political fabric. Journal 

of International Affairs, 51 (2), 621-640.

12. Cortina, A. (1998). Ciudadanos del mundo. Hacia una teoría de la ciudadanía. Madrid: Alianza Editorial.

13. Cuninghame, P. & Ballesteros, C. (1998). A Rainbow at Midnight: Zapatistas and Autonomy. Capital & 

Class, 66, 12-22.

14. Debray, R. (2002). Guerrilla with a difference. En T. Hayden (Ed.). The Zapatista reader (pp. 340-351). New 

York: Thunder’s Mouth Press / Nation Books.

15. Della Porta & Kriesi. H. (Eds.) (1999). Social Movements in a Globalizing World. New York: St. Martins 

Press.

16. Dunayeskaya, R. (1973). Philosophy & Revolution. From Hegel to Sartre and from Marx to Mao. New 

York: Delta Book.

17. Dussel, E. (2001). Beyond Eurocentrism: The World-System and the Limits of Modernity. En F. Jameson 

and M. Miyoshi (Eds.). The Cultures of Globalization (pp. 3-31).  Durham: Duke University Press.

18. Edelman, M. (2001). Social movements: Changing paradigms and forms of politics. The Annual Review 

of Anthropology, 30, 285–317.

19. Falk, R. (1993). The making of global citizenship. En J. Brecher, J. B. Childs & J. Cutler (Eds.), Global vi-

sions. Beyond the new world order. Boston: South End Press. 

20. Feldman, A. (2002). Making Space at the Nations’ Table: mapping the transformative geographies of the 

international indigenous peoples’ movement. Social Movement Studies, 1, (1), 31-46.

21. Foucault, M. (1978). The history of sexuality. (Trad. R. Hurley). N.Y.: Pantheon Books.

22. Fraser, N. (1992). Rethinking the Public Sphere: A contribution to the critique of actually existing democra-

cy. En C. Calhoun (Ed.) Habermas and the public sphere. Cambridge: MIT Press.

23. Giddens, A. (1990). The consequences of modernity. Stanford, CA.: Stanford University Press.

24. Habermas, J. (2002). Modernity – and incomplete project. En H. Foster (Ed.). The AntiAesthetic, Essays on 

Postmodern Culture (pp. 3-15). Washington: Bay Press.



CO
Nfi

 ne
s

CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 2011   41ISSN: 1870-3569

A
rt

íc
ul

os

Salvador Leetoy

25. Hale, Ch. (1997). Cultural politics of identity in Latin America. Annual Review of Anthropology, 26, 567-90 

26. Jackson, J. & Warren, K. (2005). Indigenous Movements in Latin America, 1992–2004: Controversies, Iro-

nies, New Directions. The Annual Review of Anthropology. 34, 549–73.

27. Jameson, F. (1998) The cultures of globalization. Dirham, N.C.: Duke University Press. 

28. Jameson, F. (1991) El posmodernismo o la lógica cultural del capitalismo avanzado. Barcelona: Paidós 

Studio.

29. Jeffries, F. (2001). Zapatismo and the intergalactic age. En R. Burbach (Ed.). Globalization and Postmodern 

Politics (pp. 129 – 144). London: Pluto Press. 

30. Kraniauskas, J. (2004) Hybridity in a Transnational Frame: Latin Americanist and Postcolonial Perspec-

tives on Cultural Studies. En A. del Sarto, A. Ríos, and A. Trigo (Eds.). The Latin American Cultural 

Studies Reader. Durham: Duke University Press.  

31. Laclau, E. and Mouffe, Ch. (1985). Hegemony & socialist strategy. London: Verso. 

32. Lahusen, C. (1999). International Campaigns in Context: Collective Action between the Local and the 

Global. En D. della Porta & H. Kriesi (Eds.) Social Movements in a Globalizing World (pp. 148 - 169). 

New York: St. Martins Press.

33. Leetoy, S. (En prensa). Deliberación y justicia: rutas hacia la democracia radical. En P. Ayala y S. Leetoy 

(Eds.). Repensar la ciudadanía: los desafíos de un nuevo pacto global. Mexico: 360 Editores / ITESM.

34. Leetoy, S. (2010). La acción comunicativa como praxis disidente: El neozapatismo y la construcción de la 

esfera pública alterna. En S. Leetoy y D. Lemus (Eds.). Las revoluciones necesarias para América Latina 

(pp. 143-158). México: ITESM.

35. Leetoy, S. (2009). Las justifi caciones de la guerra de Conquista a través de la mitología del Otro: Las dico-

tomías del Buen Salvaje y el Bárbaro en crónicas de los siglos XVI y XVII . Revista Redes.Com, 6, 145-158.

36. Lull, J. (2001). Superculture in the communication age. London: Routledge.

37. Lyotard, J. (1994). La condición postmoderna: informe sobre el saber. Madrid: Cátedra

38. Marx, K. (1976). The fetishism o commodities. En P. Connerton (Ed.). Critical sociology: selected readings 

(73-89). Harmondsworth, Eng.: Penguin. 

39. Maffesoli, M. (2006, 8 de enero). Una mirada a la violencia social. El País Semanal, 1528, 12 – 18.  

40. Melucci, A. (1996). Challenging codes: collective action in the information age. Cambridge: Cambridge 

University Press.

41. Melucci, A. (1989). Nomads of the present: social movements and individual needs in contemporary socie-

ty (J. Keane and P. Mier, Eds.). Philadelphia: Temple University Press.  

42. Meyer, J. (1999, Marzo). El buen salvaje otra vez. Letras Libres, 3, 70 – 72.

43. Montemayor, C. (1998b). La guerrilla en México hoy. Fractal, 3 (11), 95 – 104.

44. Morrow, R. (2005, 3 de mayo). Democratic theory, the ethics of liberation and indigenous autonomy: Roger 

Bartra, Mexican anthropology, and the question of “Violencias Indígenas”. Artículo preparado para la 

conferencia en: “Translocality: Discussing culture and change in the 21st. Century”. Mérida, Yucatán: 

México.

45. Morrow, R. (2004). An Invitation to Rethinking the Classical Sociological Imagination: From the Enlighten-

ment to the Early 20th Century Crisis of Modernity. Edmonton: University of Alberta Press.

46. Muthu, S. (2003). Enlightenment against empire. Princeton and Oxford: Princeton University Press.



CO
Nfi

 ne
s

   CONfi nes 7/14 agosto-diciembre 201142

A
rt

íc
ul

os
Otras globalizaciones posibles...

47. Nolasco, P. (1997). Cambio Político, estado y poder: un bosquejo de la posición zapatista [Versión electró-

nica]. Revista Chiapas, 5.   

48. Palczewski, C. H. (2000). Cyber-movements, new social movements, and counterpublics. En R. Asen & D. 

Brower (Eds.). Counterpublics and the state (161-186). Albany: State University of New York. 

49. Pratt, M. L. (2005). Why the Virgin of Zapopan went to Los Angeles: Refl ections on mobility and globality. 

En J. Andermann &W. Rowe (Eds.). Images of Power: Iconography, Culture and State in Latin America 

(pp. 271-290). N.Y.: Berghahn Books.

50. Sacco, P. L. (2006, October 13). Economics of culture. In P. Kennedy (producer). Ideas [Radio broadcast]. 

Toronto: CBC. 

51. Said, E. (1979). Orientalism. New York: Vintage Books.

52. Saramago, J. (2002). Chiapas, land of hope and sorrow. In T. Hayden (Ed.). Zapatista reader (382-385). New 

York: Thunder’s Mouth Press/Nation Books.

53. Stavenhagen, R. (2000). Confl ictos étnicos y estado nacional. México: Siglo XXI.

54. Spivak, G. (1996). Subaltern studies: deconstructing historiography. En D. Landry and G. MacLean (Eds.). 

The Spivak reader: selected works of Gayatri Chakravorty Spivak (pp. 203-236). New York: Routledge.

55. Touraine, A. (2000). Can We Live Together? Equality and Difference. Palo Alto, CA, USA: Stanford Uni-

versity Press.

56. Villoro, L.  (1950). Los grandes momentos del indigenismo en México. México: El Colegio de México.

57. Wallerstein, I. (2004). World-systems analysis: an introduction. Durham: Duke University Press.  

58. Watson, I. (2002). An Examination of the Zapatista Army of National Liberation (EZLN) and New Political 

Participation. Democracy & Nature, 8 (1) 

59. White, H. (1978). Tropics of Discourse. Essays in Cultural Criticism. London: John Hopkins. 

60. Young, I. (1996). Political theory: An overview. En R. Goodin and H. Klingemann. (Eds.). A new handbook 

of political science. (479-502). Oxford: Oxford University Press.


