
CO
N

fin
es

CONfines 3/6 agosto-diciembre 2007 99

Ex
 li

br
is

Bertha A. Bermúdez y Sergio Andrés Monsalve

Recorriendo del nosotros, al nosotras... al yo soy otro tú
Bertha Alicia Bermúdez Tapia y Sergio Andrés Monsalve Rojas*

	 La compilación que realiza María Luisa Femenías en Femi-
nismos de París a la Plata se presenta como una propuesta de 
diversos autores y autoras  latinoamericanas1 y revela los giros 
históricos que han tenido los feminismos desde sus principa-
les exponentes, en Francia, hasta las nuevas formas de confi-
guración provenientes de Latinoamérica.

	 Femenías presenta no sólo un recorrido histórico, sino 
también teórico y conceptual, del que nos interesa recoger y 
demarcar su propuesta sobre el no origen o la crítica a lo que 
se conoce como la primogenitura simbólica. No existe en la 
historia de los feminismos un origen primero, ni un trayecto 
lineal; mientras en unos contextos se instauran ciertos discur-
sos, en otros se construyen y se van transformando. Así que 
la historia de los feminismos no debe reconocerse desde una 
perspectiva evolutiva, sino desde un proceso descentralizado 
que busca el reconocimiento de las diferencias no sólo entre el 
par binario hombre/mujer, sino  en sus multiplicidades como 
sujetos particulares. 

	 Feminismos de París a la Plata hace un fuerte énfasis en 
que los discursos hegemónicos sólo permiten hacer visibles 
algunas escenas de los procesos feministas y otras no; así, las 
de mayor representación serán aquellas consecuentes con la 
línea del discurso blanco/occidental, es decir, las tradiciones 
feministas surgidas en Europa occidental y los Estados Uni-
dos, principalmente los feminismos liberal y radical, las cuales 
será reconocidas como el origen y se mantendrán como las 
portadoras del discurso legítimo. Estos feminismos basan su 
discurso en la llamada hermandad de las mujeres, mediante la 
cual se nombran como “la mujer”, provocando una invisibilidad 
con respecto a aquéllas que no forman parte del espectro he-

* Estudiantes de Maestría en Estudios de Género y Cultura, mención Ciencias Sociales. Facultad de Ciencias Sociales. Universidad de Chile.  silver.cyl@gmail.
com. y sergioorca@hotmail.com.

1 Adrián Ferrero, Rolando Casale, María José Guerra Palmero, Mayra Leciñana Blanchard, Adriana Beatriz Rodríguez Durán y Paula Viviana Soza Rossi.

gemónico al que se refería el discurso de hermandad. Así tanto 
negras, lesbianas, mestizas, indígenas, etc., quedan fuera del 
reclamo y de la posibilidad de presentar las diferentes posicio-
nes de sujeto y, por tanto, de una visión multidimensional.

	 Dentro de esta emergencia de movimientos feministas 
que sirvieron para visibilizar e invisibilizar, surge la propuesta 
de Simone de Beauvoir, filósofa francesa cuya crítica existen-
cialista es expuesta por Adrián Ferrero, quien enfatizando las 
obras ficcionales de Beauvoir, nos guía a través la filosofía de 
la autora, filosofía que  sirvió, por una parte, como desmonte y 
denuncia de la opresión sexual, de la historia del pensamiento 
masculinizado y, por otra, como el establecimiento del carác-
ter de constructo cultural de la feminidad.

	 ¿Por qué se presenta este texto en la compilación?, ¿cuál es 
la relevancia de presentar una discusión sobre la obra literaria 
de Beauvoir? A simple vista se podría pensar que lo que se 
busca es comenzar a hilvanar la historia del feminismo desde 
una de sus exponentes más importantes; no obstante, la apor-
tación va más allá. En sus novelas, Beauvoir construye dilemas 
existenciales donde las mujeres se ven obligadas a salir de 
su condición de subordinación para pensarse desde lo que no 
son hasta lo que podrían llegar a ser. Esto implica asumir tanto 
la pérdida de sus roles patriarcalmente establecidos como las 
tensiones de la vida cotidiana que las remiten a reflexiones 
experienciales y que las llevan a la responsabilidad de elegir 
sobre su propio devenir. Simone asume el reto de llevar su 
reflexión a aquellas mujeres que no podían acceder a su pro-
puesta filosófica; el reto era lograr que el mayor número de 
mujeres pudiera reflexionar con ella sobre una situación que 
las unía en un punto común: su posición de “otredad”.

Femenías, M. (Comp.) (2006). Feminismos de París a la Plata. Buenos Aires: Catálogos.

“IN LAK’ECH, Yo soy otro tú. HALA KEN, Tú eres otro yo”.
(Cultura Maya)

ISSN: 1870-3569



CO
N

fin
es

CONfines 3/6 agosto-diciembre 2007100

Ex
 li

br
is

Recorriendo del nosotros, al nosotras... al yo soy otro tú

	 Otro de los esfuerzos por evidenciar la necesidad de un 
discurso de igualdad en la diferencia es la propuesta de esen-
cialismo estratégico que Judith Butler presenta en una relec-
tura de Spivak. No obstante intentar “definir” el esencialismo 
estratégico sin hablar antes de quiénes lo proponen, cómo y 
por qué, perdería sentido, porque una de las apuestas de Fe-
menías sería no hablar de un qué, sino de una realidad situa-
da; por ello, siguiendo esta corriente de pensamiento, comen-
zaremos a describir el contexto en que emerge, ya que será 
esto lo que le dará un significado. 

	 Las autoras de la compilación que buscan darle un sen-
tido a la propuesta de esencialismo estratégico son María 
José Guerra Palmero, Mayra Leciñana Blanchard y María Lui-
sa Femenías. Ellas se encargan de establecer la forma en que 
fueron surgiendo los distintos movimientos que -bajo propia 
lógica– configuraron y reconfiguraron el modo con que se ha-
brían establecido los discursos feministas los cuales quedaron 
lastrados por la acusación, dirigida principalmente desde el 
feminismo postcolonial, de etnocentristas.

	 Una de las críticas más reconocidas es el llamado “síndro-
me de la misionera”, en el cual se supone a las mujeres blancas 
como las salvadoras del resto, principalmente de las mujeres 
negras norteamericanas. Bell Hooks, fue una de las primeras 
en hacer evidente esta situación de subordinación de mujer 
a mujer, denunciando diversas operaciones de poder dentro 
del propio feminismo, planteando que estas acciones de po-
der estarían basadas en la ignorancia de las mujeres blancas 
sobre las experiencias de las negras. Las primeras se plantea-
ban frente a las segundas sin conciencia de sus operaciones 
de paternalismo, vampirismo y ventrilocuismo.. “Todas estas 
operaciones implican invisibilización, colonización y relocali-
zación, y contribuyen a convertir la otredad en subalternidad” 
(Leciñana en Feminías, 2006: 132). 

	 Por su parte el feminismo postcolonial surge a partir de las 
independencias de las colonias africanas y asiáticas, aunando 
su voz a las denuncias de otredad de las mujeres que no forma-
ban parte de la “realidad femenina” occidental. Estas mujeres 
se habían desarrollado bajo lógicas muy distintas de las euro-
peas y anglosajonas y, por lo tanto, requerían un discurso que 
hablara no sólo de la diferencia racial que habían evidenciado 
las afroamericanas, sino algo mucho más amplio que incluyera 
otras nociones como la raza, la nacionalidad, la religión y la 
orientación sexual. Así, surge con especial relevancia la et-
nia, en la medida en que propone una mirada distinta sobre la 

“realidad femenina”, ya que permite centrarse  en los proble-
mas identitarios y formas culturales propias. Y son las voces 
de la periferia las que llaman la atención sobre las situaciones 
particulares dentro de un escenario mundial y globalizado.

	 Con esta mirada, puesta sobre una realidad compuesta de 
una multiplicidad de otredades y agenciada por el feminismo 
postcolonial, se hacen visibles también hechos históricos, en 
Latinoamérica, que datan de años anteriores al supuesto “ori-
gen” del feminismo, divulgados por voces de movimientos y 
mujeres que estaban teorizando desde su propio contexto. 

	 Feminismos de París a la Plata da importancia a las si-
guientes mujeres en cuanto estuvieron presentes en la historia 
feminista latinoamericana: Sor Juana Inés de la Cruz, mexicana, 
(1651-1695) es considerada por muchos la primera feminista 
de la Región. Petrona Rosende, uruguaya, cuya propuesta, para 
1830,  se basaba en la obtención de derechos de ciudadanía 
y educativos para las mujeres. Juana Manso, argentina, vivió 
entre 1819 y 1875; considerada como artífice de la ilustración 
de las mujeres de su época. Y Elvira V. López, argentina, doc-
torada en filosofía por la Universidad de Buenos Aires en el año 
de 1901 con su tesis titulada: El movimiento feminista. 

	 Por otro lado, se presentan algunos discursos de latinoa-
mericanas que se cuestionan acerca del paradigma hegemó-
nico patriarcal, poniendo un fuerte acento en las diferencias 
y en la manera con que dicho paradigma este se configura y 
es vivenciado desde las distintas culturas y situaciones par-
ticulares; Gloria Anzaldúa conceptualiza la frontera como el 
espacio de gestación y de producción de significados nuevos. 
Desde este espacio, sitúa a la mujer chicana no como me-
diadora pasiva del fortalecimiento del sistema patriarcal, sino 
como poseedora de un poder de decisión en la transmisión 
de las tradiciones identitarias. Tanto para los chicanos como 
para los “gringos”, las mujeres chicanas serían las guardia-
nas de la identidad; para Anzaldúa serían las que realizan las 
estrategias de auto afirmación contra-identitaria. Esta autora 
también destaca que la pureza es un mito, una construcción 
ficcional, siendo la impureza étnico-cultural un telón de fon-
do histórico que no se puede eludir. Así, coincide con María 
Lugones quien examina la dicotomía pureza/impureza vin-
culando las políticas de discriminación con las nociones de 
pureza y de separación. A su juicio, el mestizaje implica una 
forma actuada de resistencia a los mandatos de pureza étnica, 
entendiéndolo no sólo en un sentido biológico, sino funda-
mentalmente cultural.



CO
N

fin
es

CONfines 3/6 agosto-diciembre 2007 101

Ex
 li

br
is

Bertha A. Bermúdez y Sergio Andrés Monsalve

	 Por su parte, Silvia Rivera introduce los debates postcolo-
niales en la realidad andina localizándolos y contextualizán-
dolos. Analiza las experiencias locales de subordinación de las 
mujeres. Mientras, Marie Ramos Rosado contribuye a la com-
presión de situaciones complejas de marginalidad que no se 
explicarían simplemente por la pertenencia a una clase eco-
nómica, sino a partir del factor llamado simbólico-identitario. 
Pone énfasis en que la redistribución del capital económico es 
importante, sin embargo, es insuficiente. 

	 Después de este breve recorrido, histórico–conceptual, 
creemos que tendría sentido volver al “esencialismo estratégi-
co” como propuesta de acción política transversal, en el libro, 
conceptualizando, antes, términos como: procesos de identifi-
cación, e identidades negociadas que forman parte del marco 
conceptual en el que éste se desenvuelve.

	 En los procesos de identificación, tanto para Butler como 
para el feminismo postcolonial y multicultural, la identidad 
debe ser remplazada por la identificación. La noción de identi-
ficación (con una etnia, un sexo y un género) también se basa 
en un disciplinamiento del deseo a los ideales secundarios del 
yo-ciudadano, a partir de elecciones que no son ni plenamente 
conscientes ni plenamente deliberativas, pero tampoco abso-
lutamente inconcientes o acríticas (Femenías, 121).

	 Las identidades negociadas, por su  parte, se contraponen 
a las identidades adscritas, “las mujeres sufren una identidad 
adscriptiva inversamente proporcional al déficit de subjetiviza-
ción.  Por el contrario, la capacidad de subjetivización-agen-
cia es directamente proporcional a la movilidad cultural y a la 
posibilidad de desarrollar un discurso alternativo. Las mujeres 
ponen en juego identidades e identificaciones múltiples para 
poder conservar beneficios y poder fracturar exclusiones; ade-
más, estas identidades negociadas surgen en el proceso de 
interacción entre diversas etnias, en el cual se producen fe-
nómenos de contra identidad, a la vez, que procesos de iden-
tidades mestizas. De este último surge una multiplicidad de 
opciones identitarias, lo que implica una revisión crítica de los 
componentes de identidad.

	 El esencialismo estratégico, entonces, surge como 
una respuesta a la necesidad que tienen los feminismos de 
visibilizarse, habiendo develado ya una tendencia a mantener 

modelos hegemónicos en el momento de construir identida-
des colectivas que generaban invisibilización de  otredades. 
Se propone como una búsqueda para no caer de nuevo en 
esencialismos, pero tampoco en relativismos y fragmenta-
ciones que impedirían construir un colectivo visible -como 
constructos de superficie “que no tienen una identidad on-
tológica previa, y se construyen como identidad colectiva 
desde un horizonte emancipatorio por una necesidad política 
de lucha” (Leciñana, 139)- que permite cohesionar recursos 
y fuerzas. Pero se trataría de una identidad coyuntural, una 
ficción metafísica, construida para un objetivo particular. Esta 
construcción deja a las mujeres moverse desde sus posicio-
nes, asumiéndolas a voluntad.

	 Así, Femenías, en esta compilación, presenta una pro-
puesta de acción política a partir del desarrollo histórico de 
los diferentes movimientos feministas, incluyendo la visibi-
lización de las diferencias, donde no sólo rompe con el pa-
radigma de dominación masculina para resolver el problema 
de subordinación de las mujeres, sino que trasciende las di-
ferencias, como la dicotomía entre varones y mujeres, a una 
realidad más compleja, en la que intervienen una variedad de 
subjetividades y entramados socioculturales. Presenta cómo 
se han ido deconstruyendo discursos hegemónicos y propo-
ne procesos de identificación relacionados a los sujetos y sus 
particularidades. No obstante, para no perderse en las parti-
cularidades, en el momento del accionar político, recoge una 
propuesta metodológica que busca la representación de las 
mujeres como un todo no esencializado, en donde las partes 
(mujeres), conscientes de sus particularidades, se unen en una 
voz aparentemente homogénea para hacerse visibles en un 
espacio social donde el poder se consigue a partir de “colecti-
vos identificados”.

	 De esta forma, junto con develar un recorrido teórico de 
París a la Plata, esta compilación no sólo muestra un desarrollo 
histórico, sino que propone una posibilidad de devenir. El de-
seo latinoamericano de ser visibilizado, no como corriente de 
moda o como una prolongación de las tradiciones feministas 
europeas y anglosajonas, sino como sujeto de agencia con un 
accionar teórico-político real, que merece ser pensado como 
igual en la diferencia, tanto desde adentro, como hacia afuera 
de sus espacios de acción.
		
	


