
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Rafael Cuesta

165
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

	 El Comunitarismo como política oficial de Tierra Media
	 Rafael Cuesta*

	 El texto que se presenta fue escrito por el autor para el curso sobre “Pensamiento posmoderno” bajo la temática de 

“Modernidad a prueba: desafíos de la ética y de la política”. En él se analizan algunas de las referencias filosófico-políticas de 

El señor de los anillos, obra de gran popularidad a finales del siglo XX (tanto en versión literaria como cinematográfica) y que, 

sin embargo, conserva muchos rasgos de las epopeyas y leyendas antiguas como la gesta de Beowulf. Se trata de formular los 

términos de un debate central en la teoría política contemporánea indagando en las representaciones sobre el comunitarismo 

y el liberalismo en la mencionada obra. 

Communitarianism as the Official Politics of “Middle Earth” 

	

	 In this article, I analyze some political and philosophical references taken from the movie, The Lord of the Rings. 

This production was immensely popular at the end of the twentieth century (from a literary perspective as well as from a 

cinematography viewpoint) however it maintains many characteristics of epic poems and ancient legends such as the expres-

sions of Beowulf.  The article aims to establish the terms of a central debate in contemporary political theory by examining the 

representation of communitarianism and liberalism portrayed in J.R. Tolkien´s work.

1. Introducción

	 Pensemos por un momento en la escena 

de El señor de los anillos en la que los repre-

sentantes de los diversos pueblos de la Tierra 

Media acuerdan formar una comunidad con el 

propósito de destruir el Anillo Único del mal-

vado Sauron, la única arma capaz de someter a 

todos los habitantes del planeta. Imaginémoslos 

como individuos asociales que se revisten de un 

velo de ignorancia que los despoja de todo sen-

tido del valor y vinculación a las comunidades 

de las que provienen y de la idea de un bien 

último que deben perseguir. Además, imagi-

némoslos llegando de manera perfectamente 

racional a un contrato bajo el cual se estipulan 

dos principios de justicia únicos: 1) que a cada 

uno de ellos se les garantizará el máximo nivel 

posible de libertades individuales, y 2) que 

toda desigualdad en la aplicación de la fuerza 

estará destinada a maximizar el beneficio de 

los menos favorecidos. 

Bajo este esquema, quizás los cuatro 

hobbits de la comarca se verán forzados a no 

exigir una mínima cuota de hoja del valle para 

fumar diariamente, y tampoco podrán levantar 

peticiones por albergues que los protejan del 

frío o incluso por un seguro de vida, pues, como 

* Estudiante de Maestría en Estudios Humanísticos, ITESM, Campus Monterrey.



C
O

N
fi

n
es

El comunitarismo como política oficial de Tierra Media

166

A
rt

íc
u
lo

si

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

sabemos, los elfos -como Legolas- gozan del 

don de la inmortalidad y son prácticamente in-

munes a los cambios del inclemente clima que 

suele azotar ciertos lugares de Tierra Media. 

Así mismo, aunque el enano Gimli no 

exigirá protección en contra de las problemáti-

cas bandas de orcos (sus fortalezas subter-

ráneas están protegidas de cualquier ataque 

exterior), los hombres Aragorn y Boromir po-

drían demandar justamente lo contrario, pues 

ha sido siempre su pueblo el que se ve en la 

obligación de defender a Tierra Media de los 

males que con frecuencia amenazan desde las 

tierras de Mordor.

Los hobbits, a pesar de estar siempre 

cómodos en su lejana comarca, ya no podrían 

demandar un sistema educativo tan extenso 

como el de los cultísimos elfos, pues esto es 

algo que Legolas probablemente estaría dis-

puesto a obviar. Y, por último, el longevo mago 

Gandalf se verá en la posición de no poder 

solicitar un sistema de pensiones para los an-

cianos que han brindado un esmerado servicio 

a los pueblos de Tierra Media a través de sabios 

consejos y oportunísimas ayudas en las situa-

ciones más desesperadas. Algunos miembros 

de la comunidad podrían estar de acuerdo con 

el mago, sí, mas nuevamente sería Legolas 

quien pondría la nota discordante porque, como 

sabemos, nunca envejecerá.

Sin duda, resultaría inútil someter a 

los personajes de Tierra Media a un contrato 

de tipo rawlsiano, pues su mundo se basa 

en reglas completamente distintas a las que 

consideramos como válidas hoy en día. Éste 

sería un problema que se podría resolver sólo 

mediante la idea de “Igualdad compleja”, que 

Michael Walzer desarrolla en su libro Esferas de 

la justicia1 . He citado el ejemplo de la obra de 

J.R.R. Tolkien porque creo que el gran motivo 

por el cual El señor de los anillos ha sido capaz 

de cautivar nuestra imaginación es que es una 

serie de películas enteramente fantástica, lo 

cual, desde luego, puede sonar bastante obvio 

e incluso ridículo si consideramos que la histo-

ria de la Tierra Media está poblada por enanos, 

elfos, trolls, hobbits, dragones y todo tipo de 

personajes fantásticos que, sin embargo, ejer-

cen un asombroso poder de fascinación sobre 

algunos geeks. 

Empero, al usar la palabra “fantástica” 

me refiero a algo que ya no es posible concebir 

o imaginar en la política del mundo moderno. 

Con ella quisiera aludir a un tipo de nostalgia 

que creo nos envuelve al darnos cuenta de que 

las causas y los valores por los que luchan los 

héroes de la epopeya tolkieniana, se hacen cada 

vez más difíciles de imaginar en nuestro indi-

vidualista y liberal proyecto de modernidad.

 1 La obra hace referencia a las diferentes demandas sociales que se producirán en contextos en que predominan las minorías (Walzer, 2000). 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Rafael Cuesta

167
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

	 Como veíamos en el ejemplo menciona-

do, un contrato al estilo de John Rawls resultaría 

completamente improcedente en una sociedad 

como la que forman los miembros de la Comu-

nidad del Anillo. Sin embargo, no es tanto a la 

propuesta de Walzer a la que me quisiera referir, 

sino a los análisis que hacen otros pensadores 

comunitarios como Alasdair MacIntyre y Charles 

Taylor sobre los valores políticos de la moder-

nidad y las consecuencias que han tenido sobre 

la política del mundo actual. Aunque gran parte 

del pensamiento posmoderno gira en torno a 

la crítica a la modernidad, me parece que, en 

cuanto a política se refiere, uno de los ataques 

más poderosos que se ha hecho a los funda-

mentos filosóficos del mundo moderno viene 

desde el comunitarismo, tipo de pensamiento 

que quizá se acerca más a lo premoderno que 

a lo postmoderno. 

	 Concretamente haré referencia al desa-

fío que representa la crítica comunitaria al mo-

derno individualismo liberal y a su intento por 

reencantar una civilización que se ha desencan-

tado a sí misma por la creciente diferenciación 

entre lo moral y lo político. Tocaré los siguientes 

puntos específicos: 1) la controversia en torno a 

la concepción del yo, 2) el orden narrativo como 

orientador moral de la persona y la comunidad, 

y 3) la articulación de ambas posturas a través 

del mundo de Tierra Media. Todo lo trataré de 

ilustrar por medio de continuas referencias al 

gran fenómeno de la cultura popular en que se 

ha convertido El señor de los anillos, (aunque 

debo reconocer que las más de las veces será en 

relación con la reciente versión cinematográfica 

de Peter Jackson que a la original literaria del le-

gendario profesor de Oxford, J.R.R. Tolkien.)

2. Aragorn ya no es un yo

	 Una de las críticas más fuertes al liber-

alismo se centra en lo que los pensadores co-

munitarios consideran una concepción errónea 

de la persona, del individuo o del “yo”. Quizás 

el crítico que mayor énfasis otorga a este punto 

es Michael Sandel, que en su libro El liberalismo 

y los límites de la justicia se dedica a realizar 

una fuerte y elegante crítica del liberalismo de 

John Rawls en su primera versión, aquélla que 

se desprende de su primer libro, Una teoría de 

la justicia. 

En claro contraste con Rawls, quien en 

este primer libro afirma que: “...the self is prior 

to the ends which are affirmed by it; even a dom-

inant end must be chosen from among numer-

ous possibilities. We should therefore reverse 

the relation between the right and the good 

proposed by teleological doctrines and view the 

right as prior” (Rawls, 1971: 560), Sandel afirma 

que no se puede pensar en el individuo como 

algo anterior a, e independiente de sus fines; al 

contrario, ellos son otorgados a éste a través de 

la comunidad en la que a él le ha tocado nacer. 

Más aún, son éstos los que definen al individuo 

y no viceversa. Revertir esta relación, como pro-

pone Rawls al defender la prioridad de lo justo 

sobre lo bueno, resultaría en una reducción de 

las decisiones morales a simples expresiones 

arbitrarias de preferencias.

	



C
O

N
fi

n
es

El comunitarismo como política oficial de Tierra Media

168

A
rt

íc
u
lo

si

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

Dice Sandel: 

...una noción del “yo” tan independien-

te como ésta descarta toda concepción 

del bien (o del mal) limitada por la 

posesión en el sentido constitutivo. 

Elimina la posibilidad de cualquier 

lazo (u obsesión) capaz de llegar más 

allá de nuestros valores y sentimien-

tos para comprometer nuestra misma 

identidad... ...Y excluye la posibilidad 

de que los propósitos y fines comunes 

puedan inspirar una comprensión de 

sí más o menos expansiva, definiendo 

así una comunidad en el sentido cons-

titutivo, una comunidad que describe 

al sujeto y no simplemente a los ob-

jetos de las aspiraciones compartidas. 

(Sandel, 2000: 86). 

Pensemos ahora en Aragorn, el sucio 

extraño que paulatinamente deja de temerle 

a su destino como heredero del trono de Gon-

dor, reino humano que siempre se ha tenido 

que enfrentar a las fuerzas del mal de Sauron. 

Hasta el momento en que decide aceptar su 

puesto en la estructura social de su mundo, 

Aragorn es conocido solamente con el apodo 

de Strider (que podría ser entendido como 

caminante, vagabundo o errante) y no es más 

que una figura oscura que se esconde en los 

lejanos reinos de los elfos. Cuando recobra la 

antigua espada de sus ancestros se convierte 

en rey y llega a ser quien debe ser en el orden 

de las cosas: del Strider errante pasa a ser el 

firme líder Aragorn. 

Lo anterior puede sonar bastante extra-

ño, pero recordemos lo que uno de los más lúci-

dos analistas de la moral contemporánea, Alas-

dair MacIntyre, nos dice sobre los individuos en 

las sociedades premodernas o heróicas. Según 

él, éstas eran estructuras en las que: 

Cada individuo tiene un papel dado y un 

rango dentro de un sistema bien definido 

y muy determinado de papeles y rangos. 

Las estructuras clave son las del clan y las 

de la estirpe. En tal sociedad, un hombre 

sabe quién es sabiendo su papel en estas 

estructuras; y sabiendo esto sabe tam-

bién lo que debe y lo que se le debe por 

parte de quien ocupe cualquier otro papel 

y rango (MacIntyre, 2001: 156).

	 Así, en la primera película encontramos 

en Aragorn a un individuo expatriado, carente 

de lealtad y dedicado únicamente a vagar por 

las tierras lejanas a Gondor. Es una figura oscura 

que no inspira confianza a las personas que lo 

encuentran. Después de formar la Comunidad 

del Anillo, su compatriota gondoriano Boromir 

le reprocha diciendo: “Toda tu vida te has pasa-

do escondido entre las sombras, temeroso de lo 

que eres y de quién eres.” Conforme avanza la 

travesía, Aragorn se va encontrando a sí mismo 

al toparse con las gigantescas estatuas de los 

Argonath, figuras que simbólicamente vigilan 

la entrada a las tierras de Gondor. Asombrado y 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Rafael Cuesta

169
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

atónito, Aragorn le recuerda a Frodo que están 

pasando bajo las efigies de sus ancestros, de los 

miembros de su estirpe (“My kin”). El personaje 

empieza así a recobrar su lugar dentro de su 

clan y de su linaje. 

Y es en la tercera película, al aceptar 

definitivamente el lugar que le corresponde, 

cuando Aragorn decide reclamar su legítimo y 

debido derecho a ocupar el trono de Gondor a 

través de la antigua espada rota Narsil, la única 

capaz de convocar la lealtad del ejército de los 

muertos (claro está, siempre y cuando ésta sea 

blandida por las manos correctas). Al recibir 

la espada por parte del elfo Elrond, Aragorn 

escucha las palabras: “Conviértete en quien 

naciste para ser”, cumpliendo así su destino a 

pesar de que en un principio rechazaba todo 

poder que podría heredar de una estirpe de la 

cual desconfiaba. Aragorn descubre entonces 

quién es y, como dice MacIntyre, lo que debe y 

lo que se le debe. Al reconocer que le debe al 

pueblo de Gondor la responsabilidad de un líder 

legítimo, exige también de parte del ejército de 

los muertos lo que se le debía a él: la lealtad a 

un rey traicionado. 

No hay, entonces, en las sociedades he-

roicas un individuo que pueda darle significado 

a su vida fuera de la comunidad buscando su 

concepción del bien independientemente de la 

que ésta sea para sus semejantes. 

	

Sobre esto dice MacIntyre:

El yo de la era heroica carece precisamente 

de aquello que hemos visto que algunos 

filósofos morales modernos toman por 

característica esencial de la yoidad (iden-

tidad) humana: la capacidad de separarse 

de cualquier punto de vista, de dar un paso 

atrás como si se situara, opinara y juzgara 

desde el exterior. En la sociedad heroica 

no hay exterior, excepto el del forastero. 

Un hombre que intentara retirarse de su 

posición dada en la sociedad heroica, esta-

ría empeñándose en la empresa de hacerse 

desaparecer a sí mismo (2001: 161).

	 En contra de Rawls, filósofo que se 

mantiene fiel al proyecto de la modernidad y 

que defiende la capacidad que debe tener el 

individuo para separarse de su entorno social 

y decidir por sí mismo qué fines perseguirá en 

su vida, MacIntyre nos recuerda una época en 

la que esto era considerado digno  de bárbaros 

o forasteros, lo cual equivale exactamente a 

lo que Aragorn era antes de comprometerse a 

seguir a Frodo y jurar lealtad a la Comunidad 

del Anillo: el errante Strider. Aragorn no puede 

sustraerse o retirarse de la posición que le ha 

sido dada en su sociedad, porque esto lo lleva-

ría a desaparecerse, simbolizado en la primera 

parte de la historia por sus ropas negras y su 

habilidad para pasar inadvertido (“I can avoid 

being seen if I wish”). Así, la Comunidad del 

Anillo, o la comunidad constitutiva de la que 

hablaba Sandel, describe al sujeto en lugar de 

articular nada más algunas aspiraciones com-

partidas.



C
O

N
fi

n
es

El comunitarismo como política oficial de Tierra Media

170

A
rt

íc
u
lo

si

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

	

	 Aquí se da la virtud aristotélica de la 

Phronesys, que según MacIntyre “caracteriza 

a quien sabe lo que le es debido, y que tiene 

a orgullo el reclamar lo que se le debe” (2001: 

194). Ésta, además, es ejercida por Aragorn en 

la tercera película en el momento en que se ve 

obligado a convocar al ejército de los muertos, 

quienes no hacen sino representar a la figura 

del traidor que ha sido expulsado de una co-

munidad tras cometer un crimen. En el caso de 

los muertos uno de los peores crímenes que se 

pueden cometer es la traición a un rey. Precisa-

mente cuando Elrond le dice a Aragorn que la 

única forma de vencer a las fuerzas de Sauron 

será convocando al ejército de los muertos, su 

respuesta es: “Murderers! Traitors! They believe 

in nothing!”. A quienes no creen en el vínculo 

moral que ata a la comunidad les corresponde 

ser expulsados y obligados a vivir en la montaña 

maldita. No es casualidad que entre los peo-

res agravios que un individuo puede cometer 

ante su comunidad, MacIntyre señale el de la 

traición, cuyo castigo consistía justamente en 

que:

 

La persona que los cometiera se excluía 

a sí misma de la comunidad. La violación 

de los fundamentos de la comunidad por 

el delincuente ha de identificarse como tal 

por la comunidad; de lo contrario, es la 

misma comunidad la que falla. De ahí que 

el delincuente en un sentido clave se ha 

excluido de la comunidad y por su acción 

provoca el castigo. Que la exclusión haya 

de ser permanente (por vía de ejecución o 

exilio irrevocable) o temporal (por vía de 

prisión o por exilio durante un tiempo), 

eso depende de la gravedad particular del 

delito.  (2001: 191). 

	 En el caso de los muertos de la película 

encontramos un exilio que además es sim-

bolizado por el hecho de que los traidores 

han perdido la vida y son condenados a no 

descansar sino hasta el momento en el que 

el legítimo rey de Gondor los absuelva. Estar 

fuera de la comunidad es equivalente a estar 

muerto o, como se señala en una cita anterior, 

a desaparecerse. Y, en efecto, los muertos son 

representados en la película como fantasmas 

que apenas pueden ser vistos. En este punto 

Aragorn adquiere y demuestra la virtud de la 

Phronesis, pues, además de reconocer cuál es 

su lugar, sabe también cómo ejercer la justicia; 

cuándo exigir la lealtad de aquéllos que se la 

deben, y cuándo perdonar a quienes lo mere-

cen. (“I am Isildur´s heir. Fight for me and I will 

hold your oaths fulfilled.”) MacIntyre menciona 

que ésta es una virtud intelectual, perteneci-

ente a aquéllos que conocen lo justo. Aragorn 

se aproxima, así, a una especie de filósofo-rey 

platónico, un rey que conoce su lugar y que 

sabe lo que debe y reclama lo que se le debe.



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Rafael Cuesta

171
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

3. Los relatos patrióticos en Tierra Media

Gondor! Gondor, between the Mountains 

and the Sea!

West Wind blew there; the light upon 

the Silver Tree

Fell like bright rain in gardens of Kings 

of old.

O proud walls! White towers! O winged 

crown and throne of gold!

O Gondor, Gondor! Shall Men behold the 

Silver Tree,

Or West Wind blow again between the 

Mountains and the Sea?

Aragorn.

	 Ahora bien, dejando de lado el debate en 

torno al yo, cabría centrarnos en otro aspecto 

interesante de la crítica comunitaria hacia la 

modernidad y su contraste con la crítica que 

viene del lado postmoderno: la cuestión de los 

relatos. Tanto MacIntyre como Taylor le dan 

gran importancia a la necesidad del elemento 

narrativo como algo que permite al individuo 

constituirse en un yo en relación a la comunidad 

en la que se desenvuelve. 

Taylor, por ejemplo, considera que el in-

dividuo sólo puede definirse a sí mismo estando 

inserto en una tradición y una red de significa-

dos que hereda y recibe solamente de su co-

munidad. (A esto le llama framework o marcos 

referenciales que para él son “ineludibles”.) Esta 

herencia también implica una concepción de lo 

que es bueno y nuestra posición referente a éste 

como algo que debemos alcanzar. Por lo tanto, 

le damos significado a nuestra vida y nuestro 

tiempo invertido en el mundo por medio de un 

orden cronológico o narrativo, como si los años 

vividos formaran parte de una gran historia o un 

gran relato en el que avanzamos para llegar a 

un fin, un telos. Para este pensador comunitario,  

“dar sentido a mi acción actual, cuando no se 

trata de una cuestión baladí como dónde debo ir 

en el transcurso de los próximos cinco minutos, 

sino de la cuestión de mi lugar en relación al 

bien, requiere una comprensión narrativa de la 

vida, una percepción de lo que he llegado a ser 

que sólo puede dar una narración”. 

Y más adelante añade:

Mi tesis subyacente es que existe una 

estrecha conexión entre las diferentes 

condiciones de la identidad, o de una 

vida con sentido, que he estado anali-

zando. Se podría expresar de la siguiente 

manera: puesto que no cabe más que 

orientarnos al bien y, al hacerlo, deter-

minar nuestro sitio en relación a ello y, 

por consiguiente, determinar la direc-

ción de nuestras vidas, inevitablemente 

hemos de entender nuestras vidas en 

forma de narrativa, como una búsqueda. 

Pero quizá pudiéramos partir desde otro 

punto: puesto que hemos de determinar 

nuestro lugar en relación al bien, por 



C
O

N
fi

n
es

El comunitarismo como política oficial de Tierra Media

172

A
rt

íc
u
lo

si

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

tanto, es imprescindible contar con una 

orientación hacia ello y, por consiguien-

te, hemos de percibir nuestra vida como 

narración. Desde cualquier dirección ob-

servo cómo esas condiciones son facetas 

que conectan con la misma realidad, los 

ineludibles requisitos estructurales del 

hacer humano (Taylor, 1998: 68).

	 Y, así mismo, las sociedades heroicas 

reproducen sus valores por medio de historias 

y narraciones en las que se perpetúa lo que se 

considera bueno y digno de alcanzar por una 

vida humana. Los individuos, de esta forma, 

añoran alcanzar la gloria de ser recordados por 

sus proezas y tener un nombre digno de ser 

plasmado en las obras de los grandes poetas. 

Aragorn, por ejemplo, en el segundo volumen 

de la obra de Tolkien, Las dos torres, dice lo 

siguiente sobre la ardua persecución que ten-

drán que llevar a cabo él, el enano Gimli y el 

elfo Legolas a fin de rescatar a Merry y Pippin, 

los dos hobbits que han sido capturados por 

una banda de orcos: 

But come! With hope or without hope we will 

follow the trail of our enemies. And woe to 

them, if we prove the swifter! We will make 

such a chase as shall be accounted a mar-

vel among the Three Kindreds [cursivas del 

autor]: Elves, Dwarves, and Men. Forth the 

Three Hunters!” (Tolkien, 1993: 22).

	

	 Frodo y Sam también se preguntan si 

alguna vez su aventura será recordada por 

generaciones posteriores y si sus nombres 

serán cantados por poetas. Camino a Mordor 

escuchamos a Sam decir: 

Still, I wonder if we shall ever be put into 

songs or tales. We´re in one, of course 

[cursivas del autor]; but I mean: put into 

words, you know, told by the fireside, 

or read out of a great big book with red 

ink and black letters, years and years 

afterwards. And people will say: “Let´s 

hear about Frodo and the ring!”. And 

they´ll say: “Yes, that´s one of my favo-

rite stories. Frodo was very brave, wasn´t 

he, dad?”. “Yes, my boy, the famousest 

of the hobbits, and that´s saying a lot” 

(Tolkein, 1993: 321).

	  

	 “We´re in one, of course”, dice Sam, 

como si no cupiera duda de que su vida es una 

narración. Y así se cumple lo que dice MacIntyre 

acerca de la educación moral en las sociedades 

heroicas tradicionales, la cual consistía princi-

palmente en contar historias. Esto sólo puede 

suceder en un mundo todavía encantado o 

mágico como Tierra Media, un lugar donde 

los grandes relatos aglomeran y dan sentido y 

orientación a las acciones de los individuos. 

	



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Rafael Cuesta

173
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

	 Esto se hace más que evidente en la ver-

sión cinematográfica de Jackson, particularmen-

te en la última película de la serie. Una de las 

escenas de mayor tensión en la obra es la que 

describe la llegada del ejército del hermano país 

de Rohan -conformado por miles de soldados 

a caballo- a los prados del Pelennor, campo de 

batalla donde se está llevando a cabo la lucha 

final que las fuerzas de Sauron desatan a fin 

de destruir la ciudad de Minas Tirith, capital de 

Gondor. 

El sentido comunitario se hace evidente 

en el valor político del patriotismo, sentimiento 

que según MacIntyre se diluye cada vez más en 

el mundo moderno. Ante el pánico que infunde 

el ejército de orcos sobre la sitiada Minas Tirith, 

vemos a los miles de jinetes de Rohan gritar al 

unísono: “Death!”, lo cual podría pasar por cursi 

en primera instancia si no entendemos que se 

trata de muerte o patria,  algo más grande de 

lo que somos estando solos. 

	

	 Sobre esto dice MacIntyre:

	

...mi puntualización no versa sobre si 

el patriotismo es bueno o malo como 

sentimiento, sino que la práctica del 

patriotismo como virtud ya no es po-

sible en las sociedades avanzadas. En 

cualquier sociedad en que el gobierno 

no expresa o representa la comunidad 

moral de los ciudadanos, sino un 

conjunto de convenios institucionales 

para imponer la unidad burocrática a 

una sociedad que carece de consenso 

moral auténtico, la naturaleza de la 

obligación política deviene sistemáti-

camente confusa.

(2001: 312).

	

	 En efecto, el grito de batalla del rey 

Theoden de Rohan, “Forth Eorlingas!”, no ten-

dría el significado que tiene si fuera nada más 

el representante de una autoridad basada en 

ciertos convenios institucionales. Para entender 

esto es necesario profundizar un poco sobre la 

historia de Tierra Media que con tanto esmero 

elaboró el profesor Tolkien. Eorl es el nombre 

del primer rey de Rohan, conocido comúnmente 

como Eorl the young. A él se le entregó el dere-

cho de vivir con sus hombres en las tierras de 

Rohan en agradecimiento por salvar a Gondor 

cuando fue asediado por fuerzas enemigas. Se 

formó así un lazo duradero de fidelidad y res-

peto entre Gondor y Rohan, que es cumplido y 

renovado por el rey Theoden cuando da el grito 

de batalla “Forth Eorlingas!”, o lo que equival-

dría a: “Adelante hijos de Eorl”: los hijos de Eorl 

cabalgando una vez más en ayuda de Gondor. 

Otra vez vemos aquí el tema de cumplir con el 

destino y de encontrar el lugar que se le debe 

a cada quien, incluso cuando se trata de sacri-

ficar la vida en favor de algo más grande que 

uno. Esto sólo puede ser logrado a través del 

lazo legitimador que proporcionan los relatos 

de las sociedades antiguas. En este sentido, el 

diagnóstico que hace MacIntyre sobre la virtud 

del patriotismo como algo que se ha vuelto 

impracticable, tal vez es correcto. Básicamente 

está diciendo lo mismo que Lyotard acerca de 

la pérdida de la fe en los grandes relatos, sólo 

que con un tono distinto.



C
O

N
fi

n
es

El comunitarismo como política oficial de Tierra Media

174

A
rt

íc
u
lo

si

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

Reseñas

4. Más Tolkien, menos MacIntyre

Si pensadores postmodernos como Vat-

timo y Lyotard hablan del fin de la modernidad 

o de la condición postmoderna como “el fin de 

la metafísica” o la “incredulidad ante los meta-

rrelatos”, respectivamente, entonces la crítica 

comunitaria le reprocharía al individualismo 

liberal el hecho de permitir o iniciar la difumi-

nación de éstos. Al reemplazar los relatos que 

ataban a todos los miembros de una comunidad 

bajo una libertad positiva por un relato en el que 

tan sólo bastaba la libertad negativa, se estaría 

dando inicio a un proceso que inevitablemente 

desembocaría en la incredulidad ante todos los 

metarrelatos. 

Con esto me refiero a la distinción que 

Isaiah Berlin (1998) hace de los dos concep-

tos de libertad en uno de sus cuatro famosos 

ensayos sobre el tema. Es la misma distinción 

que Benjamin Constant (1989) hacía entre la 

“libertad de los modernos”, -que consiste tan 

sólo en la capacidad de disfrutar de la esfera 

privada del individuo sin coerción externa- y la 

“libertad de los antiguos”, que implicaba una 

participación más activa en los asuntos de la 

esfera pública y a través de la cual el individuo 

llegaba a ser y dar lo mejor de sí. Por un lado, 

para un pensador como Berlin, por ejemplo, la 

segunda de estas libertades puede conducir 

a la formación de un régimen totalitario que 

subordine el individuo a la comunidad; por 

otro, es ésta la libertad que parecen anhelar 

los pensadores comunitarios.

En efecto, si entendemos la moder-

nidad como la superación de las sociedades 

tradicionales -cuyos lazos sociales radicaban 

en la solidaridad mecánica de la que hablaba 

Durkheim- en favor de una sociedad moderna 

en la que la racionalidad de los individuos 

puede garantizar la existencia de un consenso 

discursivo independiente de las tradiciones, ten-

dríamos que concluir que la crítica comunitaria, 

lejos de representar una postura postmoderna, 

se aproxima más a una alternativa premoderna, 

añorante aún de la antigua solidaridad mecánica 

de las sociedades tradicionales. Para esto basta 

fijarse en las diferencias entre los representan-

tes de ambas tendencias: donde Derrida, Rorty 

o Deleuze  (Deleuze y Guattari: 1997) escriben 

en un tono burlón y lúdico, MacIntyre (2001) 

y Sandel (2000) lo hacen con la nostalgia por 

un mundo en el cual aún no se haya producido 

el fenómeno que Weber denominó “Entzau-

berung”: Desencantamiento.

Rorty, que se autodenomina “postmo-

dernista burgués liberal”, tiene que decir lo 

siguiente acerca del intento comunitario de 

reencantar al mundo:

	En lugar de sugerir de esta forma que la 

reflexión filosófica o un regreso a la reli-

gión nos permitirían devolver al mundo 

su antiguo encanto, estos pensadores 

comunitarios deberían detenerse, me 

parece, en la cuestión de si el desencan-

to, en fin de cuentas, nos ha hecho más 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Rafael Cuesta

175
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

mal que bien, o de si creó más peligros 

de los que neutralizó (En Vattimo, 2001: 

51).

	 Y más adelante añade:

El peligro de devolverle al mundo su encanto, 

desde un punto de vista deweyano, consiste en 

el hecho de que ello podría interferir en el desa-

rrollo de lo que Rawls llama “una unión social de 

uniones sociales”, uniones que podrían ser muy 

reducidas. Y es que resulta muy difícil sentirse 

fascinados por una visión del mundo y ser tole-

rantes con todas las demás (2001:  52).

	

	 El desafío consistiría en conservar la 

visión de un mundo encantado pero siendo 

consciente, a la vez, de que este encantamiento 

es inconmensurable y relativo con respecto a las 

demás visiones. Como dice Rorty, esto puede 

resultar extremadamente difícil y problemático 

o quizás hasta imposible desde un punto de 

vista lógico. Sin embargo, ésta es otra lección 

que podemos sacar de la obra de Tolkien, donde 

además del valor que se le otorga a la comuni-

dad también es evidente el tema de la tolerancia 

entre las culturas. Éstas conservan el encanto 

de sus respectivas visiones del mundo y, al 

mismo tiempo, no podrían estar más lejanas del 

totalitarismo al que tanto le temen los partida-

rios de la libertad netamente negativa. En este 

sentido, me parece que la crítica comunitaria 

resulta más provechosa cuando no se muestra 

tan desesperanzada respecto a la modernidad o 

tan obsesionada con el reencantamiento, como 

es el caso de la obra de Michael Walzer.

	 Aquí cabría regresar al ejemplo señalado 

al principio: el del pacto formado por los miem-

bros de la Comunidad del Anillo. Como ya se 

ha hecho evidente, a pesar de que uno de los 

temas centrales de la  epopeya de Tolkien es el 

valor de la comunidad, al mismo tiempo está el 

tema de la tolerancia y el respeto a las diferen-

tes visiones del mundo que tienen las diferentes 

culturas, (o doctrinas comprensivas, como las 

calificaría Rawls). No hay en Tierra Media una 

cultura totalitaria que no sea la de Mordor, pues 

los únicos que carecen de individualidad y de 

un verdadero libre albedrío son los orcos: su 

única opción es obedecer la voluntad de Sauron. 

El resto de culturas, con todo y sus libertades 

positivas, son capaces de unirse a sí mismas en 

un consenso traslapado como el que propone 

Rawls y vencer el totalitarismo de las tierras de 

Mordor. 

	

	 ¿Qué se puede sacar de esto? Por muy 

baladí que resulte la referencia a una obra de 

literatura fantástica que en muchos casos es 

considerada carente de seriedad, podríamos 

concluir que ni Rawls está tan lejos del comu-

nitarismo ni el comunitarismo de Rawls, y que, 

al contrario de lo que dice Rorty, tal vez sí sea 

posible articular el encanto de varias visiones 

del mundo con la tolerancia necesaria para 

mantener una sociedad ordenada que permita 

una distribución compleja de bienes sociales y 

fomente la vida en común. Los habitantes de 

Tierra Media, por lo menos, han sabido aprove-

char lo mejor de ambas posturas: no han caído 

en la amenaza totalitaria que arredra a los libe-

rales; no han caído en la anomia individualista 

del mundo desencantado que atormenta a los 

comunitarios y no han caído en la intolerancia 

cultural que todos temen. 



176

C
O

N
fi

n
es

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

Bibliografía

Berlin, I. (1998). Cuatro ensayos sobre la libertad. Madrid: Alianza.

Constant, B. (1989). De la libertad de los antiguos comparada con la de los modernos. Madrid: 		

	 Centro de Estudios Constitucionales.

Deleuze, G. y Guattari, F. (1997). Mil mesetas. Capitalismo y esquizofrenia. Valencia: Pre-textos.

MacIntyre, A. (2001). Tras la virtud. Barcelona: Crítica.

Mouffe, C. (1999). El retorno de lo político. Barcelona: Paidós.

Mulhall, S. y Swift, A. (1992). Liberals and Communitarians.  Cambridge: Blackwell Publishers. 

Rawls, J. (1971). A Theory of Justice. Cambridge: Belknap Press of Harvard University Press (Edición 	

	 de 1995).

Rorty, R. (2001). La prioridad de la democracia sobre la filosofía. En Vattimo, G.   

		  La secularización de la filosofía. Barcelona: Gedisa.

Sandel, M. (2000). El liberalismo y los límites de la justicia. Barcelona: Gedisa.

Taylor, C. (1996). Fuentes del yo. Barcelona: Paidós.

Tolkien, J.R.R. (1993). The Lord of the Rings: The Two Towers. Boston: Houghton Mifflin Co.

Vattimo, G. (1986).  El fin de la modernidad. Madrid: Gedisa.

Vattimo, G. (2001). La secularización de la filosofía. Barcelona: Gedisa.

Walzer, M. (2000). Esferas de la justicia. México: FCE. 


