
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Iñaki Martínez de Albeniz

85
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

	 La Ciencia Política o de cómo “hacer” política por otros 		
	 medios
	 Iñaki Martínez de Albeniz* 

	 El artículo aborda, desde una perspectiva crítica, la producción científica de la política. Trata de problematizar lo 

que, con la retórica de los estudios sociales de la ciencia, se puede denominar la caja negra de la ciencia política, esto es, 

el concepto mismo de lo político, aquello que, pese a definirse como la única certeza de la disciplina -pues en principio una 

disciplina no puede cuestionar su objeto-, es precisamente su elemento más controvertido. En este sentido, se defiende que la 

cuestión política por excelencia es la definición de la política. ¿Por qué surge la pregunta por el sentido de la política? ¿Cómo 

construye la ciencia política lo político? ¿Cuáles son las consecuencias que ello tiene en el despliegue de la acción política? ¿Se 

puede hacer política una vez que ésta ha sido pensada? Estas son las preguntas que se intentan responder en el trabajo.

Political Science or How to Engange in Politics by Other Means

	

	 This article is concerned with the scientific production of politics from a critical viewpoint.  Using a constructivist per-

spective, it analyzes the so-called black box of political science, namely the essence of politics itself.  Although protected from 

critique, because in principle a discipline cannot question the object of its analysis, it is precisely the definition of politics that 

is the most controversial and thus requires further analysis. Therefore, the central theme of political science is the definition 

of politics.  I contend that once politics is defined, not as a certainty but as a scientific construction, it raises many questions: 

Why does the issue of the meaning of politics emerge? How does political science construct politics? What are the discursive 

effects of this construction in the political sphere? What does it mean to “do politics” and how do we define political action?  It 

is these questions that I seek to address in this article.

* Centro de Estudios sobre la Identidad Colectiva, (CEIC-IKI), Universidad del País Vasco, España. cjpmaezi@lg.ehu.es 

1. De las consecuencias de 

pensar en política

En el texto de la presentación de la revis-

ta Confines se sostiene acertadamente que, con 

la crisis del Estado-nación, la política insinúa 

desmarcarse progresivamente de las estructu-

ras institucionales, de suerte que asistimos a un 

momento de ubicuidad de lo político que, a la 

vez que inaugura ámbitos globales de delibera-

ción y toma de decisiones, inunda el espacio de 

la sociedad civil politizando nuevas cuestiones. 

En dicho texto, entre otras cosas, se formula la 

interrogación de si en la actualidad, al abrigo 

de estos cambios, no se estarán perfilando 

nuevos sentidos para la política. Pregunta a la 

que me gustaría responder con otra pregunta, 

sin que con ello deba entenderse que esquivo 

la cuestión. 

¿Por qué surge la pregunta por el sentido 

de la política? ¿No va acaso esta preocupación 

acompañada de un sentimiento de pérdida de 



C
O

N
fi

n
es

La Ciencia Política o de cómo “hacer” política por otros medios

86

A
rt

íc
u
lo

s 

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

no lo es tanto desde el punto de vista prag-

mático, pues el hecho de imaginar la política 

ya implica tematizarla, elevarla a la condición 

de objeto, incluso si es imaginada en la forma 

aparentemente refractaria a toda reflexividad de 

la pura medialidad. De la imposibilidad práctica 

de pensar un escenario en que la política sólo 

se hace, se sigue la paradoja que la atraviesa: 

pensar la política, tematizarla, significa que 

ésta irrumpe como episteme, bien en la versión 

normativa de la filosofía política, que pretende 

educar la política, bien en la más “realista” de 

la ciencia política, cuya pretensión es descri-

birla. 

Ya en su fundación, el orden político es 

incapaz de sustraerse a esta suerte de contra-

dicción pragmática. Pondré un ejemplo. Por lo 

general, se afirma que en su célebre “Oración 

Fúnebre”, a la sazón uno de los discursos fun-

dacionales del orden político occidental, Pericles 

hace un elogio de la democracia. No se repara, 

sin embargo, en que, en tanto que reviste la 

condición de observación, la Oración Fúnebre 

de Pericles hace de la política un objeto reflexivo 

y por extensión metapolítico. Constituye, de 

hecho, una de las primeras tentativas de autoob-

servación de la política por parte de la sociedad. 

Así, ya desde su fundación, la política pasa de 

la acción pura al discurso, se vuelve re-present-

able. Pericles sería, en este sentido, más que un 

político, un científico político avant la lettre. 

Como se ve, la fundación y la tematización del 

orden político van de la mano.

1 La misma paradoja pragmática opera en Hannah Arendt. Al definir la política como espontaneidad, como hybris, la hace pragmáticamente 
imposible: “Los griegos a la hora de distinguir la política de otras actividades se valían de metáforas como el tañer la flauta, como la danza, la 
medicina, la navegación; es decir, buscaban analogías de la política en las artes en que lo decisivo es el virtuosismo de la ejecución” (Arendt, 
1996: 6). Evidentemente el texto de Arendt no puede ser considerado como un texto fundacional. En su caso el interés por la fundación de la 
polis responde a la conciencia traumática de la pérdida de la política. Construye la política como objeto agónico, como “tesoro perdido”.En el 
mismo sentido, el filósofo italiano Paolo Virno (2003) acude al concepto de “virtuosismo” para hablar de praxis política.

la política? ¿O es que la política se construye 

como objeto perdido? ¿Por qué la necesidad de 

pensar la política? ¿Es posible seguir haciendo 

política del mismo modo cuando ésta se ha 

pensado?

¿Es posible imaginar, aunque sea en cla-

ve de supuesto lógico o de mito, una sociedad 

en que la política, lejos de pensarse o decirse, 

se haga? ¿Es posible imaginar un tiempo en que, 

como le ocurría a Mousieur Jourdain — quien no 

era consciente de que hablaba en prosa—, los 

humanos no sepan que hacen política cuando 

la hacen? ¿Pensar la política es hacer política?

La dificultad de imaginar un escenario 

tal reside en que la política no podría ser inte-

ligible ni codificable con base en las premisas 

sobre las cuales se ha articulado la disyuntiva 

medios-fines del imaginario político de la 

modernidad. Una política que únicamente se 

hace no constituiría ni un fin (ético, moral) en 

sí mismo, ni el cálculo instrumental de medios 

para la obtención de fines. La política sería 

pura medialidad, medio sin fin, presencia sin 

representación, acción sin obra y sujeto sin 

sustancia (Esposito, 2000: 119). En una palabra, 

apariencia pura, no susceptible de ser pensada 

y designada como tal, so pena de tematizarla y 

hacerla así reflexiva, metapolítica1 .  

	

El escenario arriba sugerido es una fic-

ción que, si bien es lógicamente imaginable, 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Iñaki Martínez de Albeniz

87
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

La paradoja pragmática reside en que 

como resultado de que se ha tematizado como 

tal y de que se ha gestado una simbolización 

de la política, ésta ya no puede ser más un 

gesto espontáneo. A consecuencia de su tem-

atización y de la pregunta por su “sentido”, 

la política pierde la inocencia y comienzan a 

problematizarse sus condiciones de posibi-

lidad. En suma, la pregunta por el ser de la 

política implica el trazo de una distinción que 

hace de la política una esfera diferenciada para 

cuya observación la sociedad genera un sub-

sistema científico especializado. Que la políti-

ca surja como tema significa que desaparece 

como gesto. Lo que equivale a decir que no 

es posible seguir haciendo política del mismo 

modo cuando ésta comienza a ser pensada y 

que como resultado de ello una parcela de la 

realidad es designada como “política”. 

La emergencia de una episteme de la 

política implica que las relaciones entre el 

hacer y el pensar la política han de ser necesar-

iamente reformuladas. Cambian también las 

preguntas: ¿es la política una certeza previa 

a toda re-presentación de sí o es más bien la 

ciencia política la que articula una determinada 

forma de lo político que se hace pasar por la 

“verdadera” política?

Pongamos por caso que el reparto de 

roles, entre quien piensa/designa la política 

(el científico) y quien la hace (la sociedad), es 

análogo a la relación que en la siguiente cita de 

Varrón se establece entre el poeta y el actor:

Es posible, en efecto, hacer algo sin ac-

tuar, como el poeta que hace un drama 

pero no actúa (agere, en el sentido de 

“desempeñar un papel”); a la inversa, 

en el drama, el actor actúa pero no lo 

hace. Análogamente el drama es hecho 

(fit) por el poeta, pero no es objeto de 

su actuación (agitur); ésta corresponde 

al actor, que no lo hace (Varrón, en 

Agamben, 2000: 53).

	 El científico/poeta construye el drama de 

la política (lo hace) sin que ello signifique que 

actúa, es decir, que desempeña un papel en el 

drama. Quien actúa en él es la sociedad/actor, 

que no lo hace. De este reparto asimétrico de 

tareas se sigue la imagen de los actores políticos 

como judgmental dopes (Garfinkel, 1984), esto 

es, como idiotas que juzgan y actúan siguiendo 

el guión que la política, una política pensada en 

buena parte desde la ciencia política, ha escrito 

para ellos. Este es el reparto habitual de papeles 

en el drama de las relaciones entre las ciencias 

sociales, en general, y la sociedad: las ciencias 

sociales hacen sin actuar y la sociedad actúa sin 

hacer. 

	 Ahora bien, de lo anterior se sigue 

igualmente, que la ciencia no es capaz de ver-

se a sí misma actuando el drama en el papel 

de “quien contribuye a hacer el drama”: dado 



C
O

N
fi

n
es

La Ciencia Política o de cómo “hacer” política por otros medios

88

A
rt

íc
u
lo

s 

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

po(i)ética, escamotea su propia producción del 

drama de la política con las ficciones alterna-

tivas de describir el drama que hace y actúa la 

sociedad, o educar el drama que debe hacer y 

debe actuar la sociedad.

	 El reparto de papeles y la correlación 

de fuerzas cambian cuando, asumido su rol 

de poeta, el científico desempeña un papel en 

el drama que contribuye a hacer. Como señala 

Varrón:

De manera diversa [al actor], el impera-

tor (el magistrado investido con el poder 

supremo), con respecto al cual se usa 

la expresión res gerere (llevar a cabo 

algo, en el sentido de tomarlo sobre 

sí, asumir por completo su responsa-

bilidad), no hace ni actúa, sino gerit, 

es decir soporta (sustinet) (Varrón, en 

Agamben, 2000: 53).

	

	 Desde esta perspectiva, el científico 

soporta la política en el doble sentido de por-

tar o desempeñar el papel de observador de 

la misma, y de sostener una posición desde la 

que piensa y designa, es decir, desde la que 

produce la política en un sentido determinado. 

Es a consecuencia de la doble condición del 

científico social como poeta y actor del drama 

de la política que se redefinen las relaciones en-

tre pensar y hacer política. Dicho con crudeza: 

decir/pensar la política es hacer política. Toda 

definición de la política performa2 la realidad en 

cuanto que, independientemente de que tenga 

o no la vocación explícita de hacerlo, interviene 

en ella. La delimitación de una convención en 

torno a lo que la política es, de un uso recto 

de la misma, y su posterior naturalización —su 

establecimiento como evidencia social— es 

precisamente el problema político por excelen-

cia. Lo que implica definir la política no como 

una certeza previa a toda re-presentación de 

sí, sino como una contingencia inserta en un 

campo discursivo (ideológico) en el que se da 

una disputa en torno a su sentido. 

2. Una urgente etnografía de 

las ciencias políticas

	 Para ilustrar el trazado y los límites de 

esta propuesta epistemológica, concédaseme 

la licencia de servirme de una anécdota3 . No 

aspira ésta a tener ningún valor probatorio. 

Constituye más bien un recurso puramente 

estratégico: es una de las posibles puestas en 

escena de las controversias sobre el sentido de 

la política. A través de la anécdota, pues, no me 

propongo más que llevar a cabo un pedestre, 

pero sí ilustrativo ejercicio de etnografía de la(s) 

ciencia(s) de la política: entrar de rondón en los 

laboratorios –más aseados, menos abigarrados 

y tecnificados, aunque igualmente eficaces, si 

 2 El concepto de performatividad es desarrollado por J.L. Austin en Cómo hacer cosas con palabras (Austin, 1981).

3 Anécdota a la que habría que añadir una nota editorial en referencia a la proliferación, durante los últimos dos o tres años de publicaciones 
en torno al sentido de la política en las que el término aparece con cierta profusión. Confines de lo político (Esposito, 1996), En defensa de la 
política (Crick, 2001. Reedición del original de 1967), El futuro de la política (Vallespín, 2000), Después de la pasión política (Ramoneda, 1998), 
El retorno de lo político (Mouffe, 1999), Medios sin fin. Notas sobre la política (Agamben, 2001), La reinvención de lo político (Beck, 1998a), El 
espíritu de la política (Panikkar, 1999). Como dice Fernando Vallespín, “algo huele a rancio en el reino de la política” (Vallespín, 2000: 9) cuando 
tanto se habla de ella.



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Iñaki Martínez de Albeniz

89
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

no más, que los de nuestros colegas de las 

ciencias duras, precisamente porque no se 

saben laboratorios— en los que se escenifican 

las controversias científicas en torno al sentido 

de la política. 

La controversia que quiero consignar 

aquí gira en torno a la dimensión política de 

los movimientos sociales. El interés estratégico 

del tema estriba en que en él están implicadas 

dos instancias que pueden ser tenidas por 

antagónicas: la sociedad y la política. Los mo-

vimientos sociales se situarían entre ambas, 

ejerciendo de agentes dobles, en una suerte 

de limbo. Pues bien, en más de una ocasión 

me he visto enfrentado a la siguiente tesitura 

en debates en torno al carácter político de los 

nuevos movimientos sociales: siempre que 

surge la discusión sobre la dimensión política 

o social de éstos -una problemática que, de ser 

explotada sin los prejuicios derivados de fide-

lidades o miedos disciplinares, daría pie, dada 

su latente condición antagónica, a desarrollos 

prometedores- el debate se resuelve mediante 

un curioso reparto de tareas entre sociólogos 

y politólogos. Se apaciguan posibles querellas 

interdisciplinares, se termina por prefigurar 

aquello de lo que se habla y se instituyen sen-

das acepciones mutuamente excluyentes de lo 

político y lo social de una sospechosa claridad 

en sus perfiles. Esta inconmensurabilidad entre 

lo social y lo político no está dada de antemano: 

es, en todo caso, sobrevenida, esto es, produc-

to de la controversia entre las perspectivas en 

pugna. 

	

	 Una vez que la compleja dimensión 

cultural ha sido allanada y que la siempre 

inquietante –cuando no molesta – presencia 

oculta de la antropología4  ha sido redirigida al 

ostracismo de las “culturas primitivas”, de las 

“sociedades contra el Estado” (Clastres, 1978) 

o de las “sociedades sin Estado”, el debate 

sobre los movimientos sociales se resuelve en 

un pacto de no agresión: queda en manos del 

sociólogo/hermeneuta el análisis de las redes de 

interacción social y la resolución del expediente 

del sentido de la movilización; solventado este 

expediente, corresponde a la jurisdicción del 

politólogo cuantificar la incidencia del movi-

miento y otorgar a éste, eventualmente, como 

en un bautismo, la condición de político, la 

enjundia de tal. La anécdota se repite hasta la 

saciedad y termina, dado el empecinamiento de 

las posiciones de unos y otros, por elevarse a 

categoría. Lo que sigue es el relato de cómo se 

despliega, con una contumacia sin precedentes 

en otro tipo de foros o discusiones, esta dialé-

ctica entre sociólogos y politólogos.

	 En el capítulo de los preámbulos, el 

sociólogo de turno, deseoso de tomar la pa-

labra y menos cauto que el politólogo, afirma 

que el aspecto más novedoso de los movi-

mientos sociales es su capacidad de producir 

sentido/significado5  y una red de relaciones6  

4 El peligro de la antropología reside en la posibilidad de reinventar al hombre y la política; o en cambiar las bases de la política como consecuen-
cia de la reinvención antropológica; no es otra cosa lo que al cabo plantean algunos autores, como Michael Foucault en Las palabras y las cosas 
(1991a), Bruno Latour en Nunca hemos sido modernos (1993) y Peter Sloterdijk en Normas para el parque humano (2000b).

5 Nos referimos a la capacidad de producción de lo que Bourdieu llama capital simbólico o cultural. Es el llamado paradigma de la Identidad (Melucci, 1996a; 1996b) el que 
se posiciona más claramente a favor de este eje culturalista, fenomenológico o “comprehensivo” del análisis de los movimientos sociales. 

6 Producción y acumulación de capital social; aquí el paradigma de la Movilización de Recursos (McCarthy y Zald, 1977).



C
O

N
fi

n
es

La Ciencia Política o de cómo “hacer” política por otros medios

90

A
rt

íc
u
lo

s 

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

—los movimientos sociales tradicionales, funda-

mentalmente el movimiento obrero— y abona 

las condiciones para el alumbramiento de una 

subjetividad política, a la que, a la espera de 

mayor abundamiento, se la denomina, en un 

alarde de originalidad, “nueva” (Melucci, 1994). 

A modo de confirmación de cierta lectura te-

leológica del cambio social, se sostiene que, 

a diferencia de los movimientos tradicionales, 

estos nuevos movimientos sociales desarrollan 

una mayor capacidad de adaptación a las socie-

dades complejas. 

	 La complejidad del reto al que se enfren-

tan los movimientos sociales deriva del hecho 

de que, en sociedades de la información como 

la contemporánea (Castells, 1998) -también 

llamadas “postmateriales”- la retórica marxista 

articulada en torno al lenguaje de los bienes 

materiales y las fuerzas naturales, -retórica en 

la que los movimientos tradicionales se movían 

con comodidad -pierde plausibilidad en favor de 

una nueva definición de explotación y conflic-

to. Las bases del conflicto contemporáneo, se 

dice, versan sobre la definición del significado 

de las cosas o, en palabras de Alberto Melucci, 

“se sitúa[n] más bien en un estadio anticonven-

cional de la lucha políticamente definida sobre 

el poder de definir”. En efecto, en este nuevo 

contexto, la explotación7  se desmaterializa. 

Constituye “una forma de dependencia a la hora 

de participar en el flujo de la información. La 

explotación es igual a la privación del control 

sobre la construcción de significados (...) la 

 7 En este mismo sentido, Foster escribe que “desde el punto de vista social, el campo de batalla de estas fuerzas políticas no es tanto los medios 
de producción como el código cultural de representación, no tanto el homo economicus como el homo significans” (Foster, 2001: 99).

dominación real es hoy la exclusión de la capa-

cidad de nombrar” (Melucci, 1996a: 182).

Por lo que a la sociología toca, es corre-

lativo de la desmaterialización de las relaciones 

de explotación el que surja un nuevo sensorio 

en los ámbitos de la teoría y de la epistemo-

logía, respectivamente: un giro lingüístico o 

culturalista y una epistemología crítica, reflexiva 

y constructivista. Como consecuencia de este 

cambio de rumbo teórico, apadrinado en gran 

medida por los estudios culturales (Raymond 

Williams; Stuart Hall), el post-estructuralismo 

(Michel Foucault) y la deconstrucción (Jacques 

Derrida), la lucha textual por el significado pasa 

a ser el equivalente de la lucha social por el 

poder. Se produce una ampliación del campo de 

batalla (Houllebecq, 1999): el significado pasa 

a revestir la condición de campo o mercado tal 

y como lo fueron tradicionalmente la economía 

y la política. En este giro semiótico, que acota 

la centralidad de las cuestiones relacionadas 

con el significado/sentido en la estructura so-

cial, encuentran asiento tanto el ímpetu por el 

cambio y el potencial de transformación social 

de los movimientos sociales, como la querencia 

culturalista de la sociología más reciente: 

Si hemos de ser capaces de resistir la 

centralización del significado, si he-

mos de preservar las subculturas y las 

culturas alternativas que sirven a los 

intereses de la gente y cuyas diferen-

cias forman la única fuente posible de 

cambio social, entonces es esencial una 

 7 En este mismo sentido, Foster escribe que “desde el punto de vista social, el campo de batalla de estas fuerzas políticas no es tanto los medios 
de producción como el código cultural de representación, no tanto el homo economicus como el homo significans” (Foster, 2001: 99).



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Iñaki Martínez de Albeniz

91
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

práctica crítica deconstructiva social-

mente motivada. Es esta práctica la que 

puede explicar y legitimar la capacidad 

de los subordinados para adoptar las 

prácticas significantes y los productos 

de los dominadores, usarlas para pro-

pósitos sociales distintos y devolverlos 

desprovistos de sus poderes hegemóni-

cos (Fiske, 1991: 362).

 

	 Este es, al decir de la sociología de los 

movimientos sociales, el aporte fundamental 

de la movilización: plantear nuevos códigos, 

nuevos desafíos simbólicos, para cambiar las 

reglas del juego; para modificar, en suma, la 

definición de la situación. Los movimientos 

sociales ofrecen, mediante su acción/movili-

zación, contenidos culturales que revelan nue-

vas posibilidades y habilitan, como ámbitos de 

lucha, territorios de la realidad hasta ahora no 

hollados (Melucci, 1996a: 183),  por ejemplo 

“el sentido de la política” (Álvarez,  Dagnino y 

Escobar, 1998). 

A modo de balance provisional, diremos 

que es de ley reconocer cierto grado de sofisti-

cación epistemológica en esta aproximación al 

estudio de los movimientos sociales: 

1. En primer lugar, si se la compara con 

la reiteración sistemática y un tanto com-

pulsiva de la pregunta por la efectividad 

política de los movimientos sociales 

—pregunta que, dicho sea de paso, ya 

está rumiando el politólogo a la espera de 

intervenir desde el otro lado de la mesa— 

reclama una forma distinta de plantearse 

el problema de la institucionalización de 

las dinámicas sociales en su esfuerzo de 

adaptación a las sociedades complejas.

2. En segundo lugar, parte de la consi-

deración de un giro constructivista en 

la ciencia y asume la incidencia de ésta 

(junto con otras instancias generadoras de 

códigos) a la hora de perfilar la realidad: 

el establecimiento de la agenda política 

no está sólo en manos de un sistema 

político sino que ésta está organizada en 

forma creciente por prioridades ocultas, 

establecidas por códigos culturales y 

científicos.

A medida que la discusión avanza, lle-

ga invariablemente el momento en que cierta 

pregunta no se hace esperar más y consigue, 

una vez formulada, enfriar, en buena parte, los 

fulgores de la lucha en torno a la significación; 

fulgores que provenían, hasta este momento, 

de la facción sociológica, imprimiendo un giro 

a la realpolitik. ¿Son los movimientos sociales 

capaces de producir un cambio “social y polí-

tico” o, como tantas veces se ha denunciado, 

se quedan en la mera celebración narcisista de 

identidades particularistas o en lo que Judith 

Butler (1998) llama, con ironía, lo “meramente 

cultural”? ¿Cómo traducir esta capacidad de 

intervención de lo social en organizaciones, 



C
O

N
fi

n
es

La Ciencia Política o de cómo “hacer” política por otros medios

92

A
rt

íc
u
lo

s 

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

reglas institucionales y formas políticas de 

representación y toma de decisiones? ¿Cómo 

hacer, en definitiva, de lo particular una pro-

puesta universal?

	 En este sentido, Butler habla de la exten-

dida tendencia a relegar los nuevos movimien-

tos sociales a la esfera “meramente cultural”, y 

a construir esta política cultural como facciosa, 

identitaria y particularista8 :  

Ciertamente una de las asunciones más 

o menos explícitas de estos argumentos 

es la noción de que el post-estructura-

lismo ha eclipsado al marxismo y que 

cualquier capacidad para ofrecer análisis 

sistemáticos de la vida social o de valorar 

normas de racionalidad -sean estas ob-

jetivas, universales, o ambas- está ahora 

seriamente amenazada por una política 

cultural en la que el post-estructuralismo 

es construido como destructivo, relati-

vista y políticamente paralizante (Butler, 

1998: 34).

	 No es este el lugar para abordar en pro-

fundidad cuál es el algoritmo que rige el sistema 

de relaciones entre los ámbitos político, social 

y cultural. Solamente quiero llamar la atención 

sobre las tensiones que genera esta pregunta 

cuando es formulada en el marco de los deba-

tes sobre los movimientos sociales. Pues bien, 

para la sociología, el momento crucial para un 

movimiento social es el paso del movimiento a 

la institución (Alberoni, 1994)9 ,  o, lo que es lo 

mismo, la transformación de la acción colectiva 

en normas y formas de organización social —la 

institucionalización del movimiento—, trans-

formación que acarrea, paradójicamente, una 

pérdida de recursos sociales y culturales. 

En esta tesitura, el movimiento social 

se ve sometido a una paradoja pragmática: a 

más institucionalización menos creatividad en 

el ámbito (cultural) del sentido, de lo simbólico, 

de la significación —la que habitualmente se 

considera la parte blanda del movimiento—; 

y viceversa, a más creatividad menos institu-

cionalización, considerada ésta última como 

parte dura del movimiento. El corolario de 

esta relación antagónica entre la creatividad y 

la institucionalización es, por una parte, que 

tal relación constituye un universal cultural de 

las sociedades complejas, en cierto modo, un 

presupuesto de su cultura política y, por otra, 

que no todo el potencial de cambio puede 

transformarse en innovación política e insti-

tucional: el potencial de cambio es superior 

a la capacidad de acción. En los procesos de 

creatividad social se produce inevitablemente 

un gasto (un exceso de sentido) que la política 

no es capaz de traducir a su código. El gasto 

 8 Es, entre otros, el caso de Nancy Fraser, quien lleva hasta sus últimos extremos la  estricta separación marxista entre base y superestuctura, 
entre lo material y lo cultural. Ella afirma que algunas formas de opresión son susceptibles de ser localizadas en el ámbito de la economía polí-
tica y otras, en cambio, son relegables a la esfera meramente cultural. En este sentido, Fraser propone un continuum político, que va desde lo 
económico a lo cultural, y emplaza determinadas luchas, como las de los gays y de las lesbianas, en el extremo cultural del espectro político: “La 
homofobia, argumenta Fraser, no tiene raíces en la economía política porque los homosexuales no ocupan una posición distintiva en la división 
del trabajo, están distribuidos indistintamente por todas las clases sociales y no constituyen una clase explotada. La injusticia que sufren es quinta 
esencialmente una cuestión de reconocimiento; más una cuestión de reconocimiento cultural que de opresión material” (Butler, 1998: 39).

9 Esta dicotomía excluyente de creatividad e institucionalización social no es imputable a otros desarrollos teórico-críticos con cierta ortodoxia 
marxista, con funcionalismo sociológico y que parten de la creatividad imaginaria inmanente a todo proceso de institucionalización. El caso más 
paradigmático es el de Castoriadis (1989).



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Iñaki Martínez de Albeniz

93
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

(Bataille, 1986) cultural desempeña la función 

simbólica de indicar un potencial y es a través 

de él que los movimientos sociales ejercen la 

función de sensores de cambio, faros que alum-

bran futuros posibles al resto de la sociedad; 

en otros términos, la posibilidad de generar 

desafíos simbólicos (Melucci, 1996a).

	 Esta relación entre la potencia y el acto10  

es algo más que un argumento. Es toda una 

gestalt11 y constituye uno de los elementos 

heurísticos fundamentales de la sociología de 

cara a bregar con la poliédrica articulación entre 

lo cultural, lo social y lo político. Es así que esta 

suerte de hiato constitutivo de la modernidad 

entre lo cultural como potencia y lo político 

como actualización (acto) impone, dentro de 

la cuestión general de la institucionalización 

de las innovaciones sociales, una prelación de 

las dimensiones cultural, social y política que 

es, pese a su grado de evidencia social, todo, 

menos natural. 

En síntesis, el algoritmo oculto que ar-

ticula la relación de fuerzas entre las distintas 

dimensiones del movimiento social sería el que 

sigue: la dimensión cultural queda emplazada 

en el orden de la potencia, lo fluido; la políti-

ca, en el orden del poder, de lo estable, de lo 

fijo; lo social, es la mediación entre ambos, el 

conmutador que traduce lo cultural en político 

—la potencia en su actualización, la acción en 

institución— mediante la institucionalización 

de pautas normativas (Parsons, 1988). Lo social 

tiene en su función de conmutador  una doble 

virtualidad: es una suerte de limbo entre la cul-

tura y la política, un espacio-tiempo transitorio 

que, o bien conserva al modo de un reservorio 

de creatividad (Melucci, 1996a; 1996b) la parte 

maldita de la cultura que, a la espera de mejores 

oportunidades, no ha dado el “salto” a la política, 

o bien moviliza la parte cultural asumible por la 

política mediante su traducción en roles, normas 

e instituciones. La cultura, entre tanto, se verá 

enfrentada a un futuro de incertidumbre entre la 

marginación (el ostracismo) o su desactivación 

como “gasto”, y la promesa permanente de que, 

previo cumplimiento de determinados requisi-

tos, pasará a articularse como cultura política 

tout court vía socialización política.

3. Desde el otro lado de la mesa: 

La política es la política

Solventado el expediente hermenéu-

tico, llegado es el turno de la otra facción, 

que ha escuchado pacientemente lo que el 

sociólogo tenía que aportar a la reunión. El 

politólogo de turno sostiene que, aunque el 

10 Variantes de las que la sociología presenta un extenso muestrario. Al fin y al cabo, la oposición entre cultura y política que trato de establecer 
aquí, como gestalt orientadora de determinada forma de entender y construir la modernidad, no es más que una de tantas variantes a beneficio 
del siguiente inventario: la dialéctica entre instituido/instituyente (Castoriadis), la relación poder/potencia  (Maffesoli), estrategia/táctica (Michel 
de Certeau), el par carisma/rutinización (Weber) o carisma/difusión (Shils), o la dicotomía desdiferenciación/diferenciación (Parsons y Tyriakian). 
En general, todos estos binarismos se pueden reducir a la gramática, tan cara a la teoría sociológica clásica, de la oposición emergencia/esta-
bilización o sus correlatos teóricos micro/macro (en la versión metateórica fría norteamericana) y acción/estructura (en la más “ideologizada” 
versión europea).

11 No se me escapa que, aplicándome el cuento reflexivamente, responde a cierto “espíritu de los tiempos” o a lo que Mannheim llamaba, en 
alusión a las generaciones, entelequia, la reaparición de la metáfora gestáltica o configuracional. “El pato-conejo, la copa de Rubin, se convierten 
así en una excelente ejemplificación no sólo de la relatividad de las ‘visiones del mundo’, sino también de su recíproca inconmensurabilidad” 
(De Finis, 1996: 199). 



C
O

N
fi

n
es

La Ciencia Política o de cómo “hacer” política por otros medios

94

A
rt

íc
u
lo

s 

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

capital social y cultural producido por el movi-

miento no es desdeñable ni mucho menos, la 

única manera de “medir” su “capital político” se 

deriva de su grado de incidencia en el sistema 

político. Como se puede apreciar, al definir 

prioridades analíticas, el problema del sentido o 

la construcción ha pasado a un segundo plano. 

La incidencia “política” del movimiento social 

depende básicamente del grado de apertura de 

un sistema político auto-referente, fin del tra-

yecto y centro de la realidad toda. Si tal apertura 

se produce, la movilización será considerada, 

post factum “política”, por más que se le añada 

a continuación la coletilla “no convencional”. 

Tendrá enjundia de tal. La facción politológica 

invierte el algoritmo sociológico, reevaluando 

las relaciones entre lo social, lo político y lo 

cultural. Es el caso del llamado paradigma de 

la Estructura de Oportunidad Política (EOP) 

(Kriesi, 1992) que sostiene que la política tiene 

importancia incluso en el campo de los movi-

mientos sociales, es decir, incluso en aquellos 

movimientos que en principio se muestran más 

refractarios a adaptarse a los requerimientos 

del sistema político. 

	 El cambio social y cultural sólo devienen 

relevantes para los movimientos sociales en la 

medida en que se hallan mediados por la políti-

ca, esto es, cuando son traducibles al código y al 

programa (Luhmann, 1993) del sistema político. 

Total parcial: lo social/cultural es un pertrecho 

para un viaje, la movilización política, cuyo pun-

to de llegada implica la irrupción con todas las 

consecuencias del movimiento en un llamado 

sistema (de oportunidad) político. El resultado 

más previsible es, lógicamente, la cooptación 

del movimiento por parte del sistema, esto es, la 

convencionalización de la movilización. En caso 

de que tal cosa no ocurra, la movilización, que 

deja de ser tal retroactivamente, pues nada se 

ha movido o al menos no hay constancia de ello 

en el sistema político, ni siquiera se considera 

un viaje frustrado al ámbito de lo político: se 

tendrá por un mero deambular en lo simbólico, 

en lo meramente cultural o un vagar por una 

socialidad de nula incidencia política, salvo para 

almas candorosas —como, entre otras, la de Ma-

ffesoli (1990, 1996, 1997)12 — enrocadas, a su 

vez, en una forzada inmanencia de lo social.

	 Planteado el debate en estas condiciones 

que abonan solipsismos paralelos —cuestiones 

de sentido por un lado, cuestiones de eficacia 

por otro y el principio de inconmensurabilidad 

entre ambas—, la cosa se pone interesante 

cuando al politólogo se le formula una de esas 

preguntas a las que tan dados son los niños —y 

los imbéciles, por qué no decirlo— y, dentro 

de la tradición sociológica, corrientes como 

la etnometodología. Como preguntaban los 

estudiantes de Garfinkel en aquellos legen-

darios experimentos disruptivos, podríamos 

preguntar al politólogo: “¿qué quiere usted 

 12 Al contrario de la política, Maffesoli ofrece, como articulación de su difusa noción de religión (religare) como religancia, la no menos difusa 
instancia de lo social, haciendo de ella un sustitutivo del fetiche de lo político. “En nuestros días, dice Maffesoli, este ideal comunitario ya no se 
vive sólo o no únicamente en las iglesias. Cualquiera que sea. No se expresa tampoco en esa forma profana de la religión que es la política, sino 
que se encuentra, de un modo difuso, en el conjunto de la vida social” (Maffesoli, 1996: 104) .
 

13 El fair play académico y la corrección protocolaria parecen desaconsejar esta posibilidad, salvo que se trate de conciliábulos de lógicos, para 
quienes cuestiones del tipo “¿Qué quiere decir?” o “¿En qué sentido dice que...?” constituyen armas para desactivar tautologías que nada dicen 
de la realidad. En Retórica de la ironía de Booth (1986) se puede leer lo siguiente: “He oído decir que las dos preguntas que normalmente hace 
cualquier tutor de Oxford son: “¿Qué quiere decir?” y “¿Cómo lo sabe?”. Dudo que ello sea cierto -ninguna universidad puede ser tan buena-”. 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Iñaki Martínez de Albeniz

95
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

decir con política?”13 . La pregunta es molesta 

porque convierte en incógnita la única certeza 

del algoritmo politológico, a saber, el sentido 

mismo de política, y hace de ella algo blando, 

pues se entiende como constitutivamente atra-

vesada por el problema de su simbolización. 

La política se culturaliza: cultura política en el 

sentido profundo del término. 

Dos son las respuestas que el soció-

logo obtiene. En primer lugar, la respuesta de 

quien, viéndose forzado a simbolizar la políti-

ca, no muestra remilgos a la hora de dar una 

definición de lo político o establecer un criterio 

con arreglo al cual un movimiento social es sus-

ceptible de revestir una dimensión política. Es el 

caso, ya señalado, de la EOP: “la serie visible de 

acción colectiva que constituye el desafío orga-

nizado, sostenido y plenamente consciente a las 

autoridades existentes se entiende mejor si se 

relaciona con instituciones políticas formales, 

con las prácticas y procedimientos políticos in-

formales [énfasis añadido],  y con lo que ocurre 

en el escenario de los partidos convencionales 

y de los grupos de interés” (Kriesi, 1992:152).  

Se quiere señalar que el elemento “crucial” de 

un movimiento social, cuando menos si aspira 

a ser políticamente eficaz, es su abierto desafío 

a las autoridades; es decir, el conjunto de cam-

pañas de acción constituidas en su interacción 

con las autoridades. Es esto lo que, en última 

instancia, determina la dimensión política de 

un movimiento social. 

 

14 Un ejemplo de definición tautológica de la política la podemos encontrar en un “clásico” de 1967, recientemente reeditado en España. Me refiero 
a En defensa de la política de Bernard Crick. Crick dice así: “La política es política, valorable por lo que es y no porque ‘sea como’ o ‘realmente 
sea’ algo más respetable o singular. La política es política” (Crick, 2000: 16). 

Se instituye así una noción de política 

que, a fuerza de ser repetida, oculta la simboli-

zación que le da origen, convirtiéndose en evi-

dencia, es decir, en un objeto sobre cuyo sentido 

no procede preguntar so pena de incurrir en la 

obviedad o la insidia. Una vez formulada la de-

finición de la política, ésta puede ser manejada 

sin que sufra deformación alguna, ni siquiera 

la amenaza que se sigue de la insidiosa pre-

gunta por su significado: ¿qué quiere decir con 

política? La rotundidad de la evidencia invalida 

la pertinencia de la pregunta. Así las cosas, la 

única respuesta posible sería otra pregunta que 

clausura cualquier tipo de especulación estéril 

en torno a algo tan palmario: ¿en qué sentido 

me pregunta qué quiero decir con política? 

	 Cuando la política se define como algo 

evidente es cuando surge la segunda posible 

respuesta que es, dicho sea de paso, la más 

habitual. En ella, ni siquiera se amaga una defini-

ción de la política. Pero es precisamente porque 

no dice nada que diga más: “pues eso, la política 

es la política”. Hete aquí una tautología14 .  Más 

allá de ella, lo inefable.

	 Cuando la política se define mediante 

una tautología, entra de lleno en la vía muerta de 

su cajanegrización, con lo que, paradójicamen-

te, sobreviene su éxito. Como dice Latour: 



C
O

N
fi

n
es

La Ciencia Política o de cómo “hacer” política por otros medios

96

A
rt

íc
u
lo

s 

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

cajanegrizar o encerrar en una caja 

negra es una expresión tomada de la 

sociología de la ciencia que se refiere 

al modo en el que el trabajo científico y 

técnico se vuelve invisible como conse-

cuencia de su propio éxito. Cuando una 

máquina funciona eficazmente, cuando 

se deja sentado un hecho cualquiera, 

basta con fijarse únicamente en los da-

tos de entrada y los de salida, es decir, 

no hace falta fijarse en la complejidad 

interna del aparato o del hecho. Por tan-

to, y paradójicamente, cuanto más se 

agrandan y difunden los sectores de la 

ciencia y de la tecnología que alcanzan 

el éxito, tanto más opacos y oscuros se 

vuelven (Latour, 2001: 362). 

La tautología es un índice de que, en 

primer lugar, se ha producido una definición 

sustantiva de lo político y que, en segundo lu-

gar, esta definición se ha naturalizado, razón 

por la cual no es necesario proceder a una defi-

nición sensu stricto o a una descripción explícita 

de lo que la política es, pues el término remite 

a un contexto de sentido que en ningún caso 

es susceptible de problematización, so pena de 

una pérdida general de sentido. Es por ello que 

cuando se profiere la tautología “la política es 

la política”, no es ya necesario sustituirla por 

una definición sustantiva. Es más, ni siquiera 

se adopta la cautela, típica de muchos análisis 

politológicos, de acudir al término “política 

convencional”, pues, de hacerlo, se incurriría en 

una redundancia, en un pleonasmo. Lo político 

es lo político convencional, lo que consuetudi-

nariamente se considera político en contextos 

concretos de acción, sin considerarlo por ello 

consuetudinario sino lógico, bien que tradu-

ciendo lógico por “natural” y, en consecuencia, 

por “naturalmente”. “La política es la política”: 

va de suyo. 

Ahora bien, lo que ignora nuestro 

ínclito politólogo cuando responde de aquella 

manera es el contexto que da sentido a su uso 

del término “política”. El contexto de uso consti-

tuye, en una palabra, su punto ciego. Ignora que 

la política es su “caja negra”, de suerte que no 

es capaz de problematizarla. La ciencia política 

concibe asépticamente la política como si se 

tratara de un objeto emplazable en la distancia, 

transcontextual y ajeno a toda construcción 

sociocognitiva. Una realidad susceptible de ser 

descrita “objetivamente”. 

4. Los límites variables de la política

La política es un concepto esencial-

mente controvertido (Conolly, 1988), un sig-

nificante vacío permanentemente sometido a 

discursos que tratan de hegemonizarlo atribu-

yéndole un significado particular (Zizek, 2001: 

188). Es por ello que las luchas ideológicas se 

ganan o se pierden en los términos de la deci-

sión acerca de cuál será el contenido de la po-



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Iñaki Martínez de Albeniz

97
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

lítica que va a contar como convencional, como 

naturalmente político. ¿Pero en qué condiciones 

se desarrollan estas luchas por hegemonizar la 

política? Para Zizek, la lucha por la hegemonía 

ideológico-política es siempre una lucha por la 

apropiación de los términos “espontáneamente” 

experimentados como “apolíticos” (2001: 191). 

Pondré un ejemplo para ilustrar este extremo 

(Skinner, 1988: 125). 

En Thought and Action, Stuart Hampshi-

re se refiere a una hipotética discusión entre un 

liberal tradicional y un marxista radical acerca 

del alcance del término política. Para el liberal, 

la esfera de la política está restringida a la es-

fera específica de la toma de decisiones sobre 

aspectos relacionados con la administración de 

asuntos públicos. No sólo la esfera íntima, sino 

también la ciencia, la estética, incluso la eco-

nomía, quedan fuera del alcance de la política, 

esto es, son espontáneamente vividas desde la 

cultura política liberal como “apolíticas”. 

Para el marxista radical, por el contrario, 

lo político atraviesa todas las esferas de la vida, 

desde la esfera social a la más íntima, y la per-

cepción de algo como “apolítico”, “privado”, etc., 

es consecuencia de una decisión política oculta, 

subyacente. Ahora bien, como señala Zizek, 

si la operación marxista quiere ser realmente 

efectiva ha de desatar el síntoma de la defini-

ción liberal de lo político; ha de mostrar que 

la constricción liberal de lo político es el gesto 

político por excelencia; mostrar a su contrincan-

te que, por poner un caso, su definición de la 

“vida privada familiar” como apolítica, naturaliza 

una jerarquía de relaciones basada en actitudes 

psicológicas pre-políticas, en diferencias de 

naturaleza humana, en constantes culturales 

apriorísticas, etc.; lo que equivale a decir, en 

relaciones de exclusión o subordinación que, 

en último término, dependen de relaciones de 

poder políticas.

En puridad, pues, el gesto político por 

excelencia radica en separar lo político de lo 

no-político, en excluir determinados dominios 

de la política. La controversia en torno al con-

tenido de la política es la lucha política por 

antonomasia. El espacio de la política es, así, 

la brecha entre el significante vacío y una serie 

de significantes “ordinarios” que pugnan por 

llenarlo de contenido. La tan trillada expresión 

la política del significante se justifica entonces 

plenamente: el orden del significante como tal 

es político y, a la inversa, no hay política fuera 

del orden del significante.

5. Escenarios posibles de la política

Desde el punto de vista de estas contro-

versias y de la extensión variable de los confines 

de la política, se dibujan tres escenarios en los 

que se articula la esfera política. Estos esce-

narios corresponden a tres tipos de sociedad, 

respectivamente; una sociedad tradicional, una 

sociedad moderna y una sociedad postmoderna. 

El primer escenario es una sociedad en la que 

la política lo es todo. 



C
O

N
fi

n
es

La Ciencia Política o de cómo “hacer” política por otros medios

98

A
rt

íc
u
lo

s 

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

Es ésta una sociedad diferenciada, a lo sumo en 

términos de centro-periferia (Luhmann, 1998), 

en la que la política ocupa un centro (el lugar 

de lo sagrado, de lo digno de respeto) rodeado 

o protegido por interdictos que impiden la in-

tromisión de cualquier otra instancia, y desde 

el que irradia su influjo sobre la totalidad de 

la realidad. La política cubre al modo de un 

dosel la totalidad de la existencia, otorgándole 

sentido. La esfera política aún no ha emergido 

como esfera especializada. 

En las sociedades tradicionales no es po-

sible establecer una diferencia entre la sociedad 

y la política. Ambas se hallarían en una situación 

de indiferenciación. Ello es consecuencia de que 

este tipo de sociedades (el término de sociedad 

también les resultaría antipático) no dejan lugar 

a un vacío que pueda llenar lo político (Clastres, 

1978: 184). Es ésta una sociedad que no deja 

que nada se le escape, que se cierra sobre sí 

misma y se reproduce sin que ninguna instancia 

externa a ella incida en su dinámica de funcio-

namiento. Las sociedades primitivas preservan 

el orden social mediante la prohibición de la 

emergencia de un poder político separado: no 

permiten, pues, la emergencia del Estado. 

El segundo escenario, más complejo que 

el anterior, es una sociedad en la que la política 

ya no lo es todo, una sociedad funcionalmente 

diferenciada, en la que la política se institucio-

naliza como esfera separada y especializada. 

Dicho con otras palabras, la política se desacra-

liza y pierde centralidad como elemento sociali-

zador fuerte y referencia vertebradora de la vida 

social. A la diferenciación funcional de la política 

le acompaña un proceso de privatización de la 

sociedad. La política se profesionaliza y pasa 

a ser una realidad más dentro de un espectro 

cotidiano que contempla otras dimensiones de 

vida igualmente significativas (o más) aunque 

en franco proceso de repliegue hacia la esfera 

privada. 

Son muchas las voces que han equi-

parado esta tendencia a la privatización con 

un proceso de paulatina despolitización de la 

sociedad. La retirada de la política del ámbito 

de la cotidianeidad es, en buena parte, conse-

cuencia de la succión del protagonismo público 

por parte de las instituciones democráticas y los 

partidos políticos. Así, la esfera política y la es-

fera social se diferencian desde el punto de vista 

de su funcionalidad y su sentido (significado). 

La privatización, verdadera piedra de toque de 

esta modalidad de entender y vivir la política, 

conlleva la desaparición de lo político de la vida 

cotidiana, del mundo de la vida de los actores 

sociales y la aparición de formas alternativas 

de producir sentido a través de actividades 

ajenas a lo político, especialmente el consumo 

y la carrera individual. Así, una vez institucio-

nalizada, la política constituye uno más de los 

ámbitos de realidad que se sitúan alrededor del 

núcleo central de la cotidianeidad y pugna por 

vertebrar el sentido social. La política deja de 

tener una dimensión totalizadora y excluyente 

y pasa a ser una opción más en la búsqueda del 

sentido social, es decir, desaparece como centro 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Iñaki Martínez de Albeniz

99
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

totalizador y se autonomiza como una esfera 

diferenciada, especializada y profesionalizada 

de la sociedad. 

La autonomización de la esfera política 

se traduce en la centralidad político-simbólica 

conquistada por una esfera política diferencia-

da de la sociedad, que se compone de rituales 

electorales esporádicos como forma de parti-

cipación en la política desde la individualidad, 

y una escena política diferenciada y continua: 

una cotidianeidad política como esfera política 

‘consumida’ por los ciudadanos, en la que 

intervienen activamente los medios de comu-

nicación. En cuanto a la esfera social, se asiste 

igualmente a su autonomización en el sentido 

de una escisión entre lo público y lo privado. En 

suma, asistimos, por un lado, a la emergencia 

de una esfera público-política especializada y, 

por otro,  a la paulatina retirada de la sociedad 

a la esfera privada. 

Como consecuencia de la autonomiza-

ción de la política en una esfera diferenciada 

decaen las funciones socializadoras que antaño 

ostentara la política. La sociedad huye de la luz 

pública, se ausenta de la calle y se refugia en 

su casa, transformada en espacio de seguridad. 

La vida privada es ante todo un mecanismo 

de seguridad. En una sociedad privatizada, 

el individuo depende de su juicio y del de su 

familia, actúa con criterios de utilidad privada 

y es poco dependiente de creencias políticas y 

comunicaciones institucionalizadas.

Sin embargo, no es ésta, la de la priva-

tización y la despolitización de la sociedad, la 

única hipótesis desde la que es posible abordar 

el proceso de cambio. De hecho, se trata de una 

hipótesis en cierto modo reduccionista desde el 

punto de vista de la extensividad de lo político. 

Si bien es cierto que el advenimiento de una 

esfera política diferenciada puede acarrear la 

desafección hacia la política por parte de la so-

ciedad, no es menos cierto que tal desafección 

puede ser también entendida como alejamiento 

respecto a una determinada forma de entender 

y vivir la política; más concretamente, respecto 

a una política profesional, articulada en torno 

a la tríada formada por partidos políticos, ins-

tituciones y medios de comunicación. Asumir 

una despolitización de la sociedad en términos 

absolutos implicaría mostrarse insensibles a 

eventuales formas de vivir y entender la polí-

tica más allá de su estructuración partidaria e 

institucional. En este sentido, los movimientos 

sociales, a los que hacíamos referencia en el 

segundo epígrafe, constituyen un jalón más 

de esta nueva cultura política que se está 

gestando al margen o en contra de los canales 

institucionales.

De esta segunda hipótesis se sigue el 

tercer escenario, el de una sociedad  postmo-

derna caracterizada no por la despolitización 

sino, bien al contrario, por la “politización” de 

determinados ámbitos sociales 



C
O

N
fi

n
es

La Ciencia Política o de cómo “hacer” política por otros medios

100

A
rt

íc
u
lo

s 

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

que anteriormente no eran considerados polí-

ticos o politizables. A la hipótesis de la privati-

zación/despolitización cabe oponerle una crisis 

de la política convencional y la consiguiente 

ampliación de la idea de lo político en un doble 

sentido: 

 

a)	 por una parte la ampliación de los 

ámbitos de la vida social suscepti-

bles de ser considerados políticos. 

No es de extrañar, pues, que uno de 

los mottos más recurrentes de esta 

nueva concepción defienda que todo 

es político. 

b)	 Por otra, la emergencia de una 

sociología política más sensible al 

análisis de esta novedosa forma de 

representar la política (o politizar la 

realidad). Una sociología sensible 

a la ampliación o cuando menos la 

reconstrucción de los confines de 

una política que no es ajena a nuevas 

politizaciones, a procesos de identifi-

cación/subjetivación política que van 

más allá de las identidades políticas 

convencionales. 

	

	 Para llevar a cabo estas nuevas politi-

zaciones, es decir, para ampliar el campo de lo 

político, la teoría posmoderna se vale de lo que 

podríamos denominar el juego de lenguaje del 

“complemento del nombre”. “La política de...” 

es un recurso retórico que se repite de forma 

compulsiva en textos de inspiración postmoder-

na15 . La lógica de este juego retórico estribaría 

en hacer de toda la realidad un  objeto “político” 

simplemente designándolo como político.

	 Ahora bien, esta definición postmoderna 

de la política tiene también sus límites, pues 

corre el riesgo de caer en la espiral sin fin de 

una poco productiva repetición del término 

política que terminaría haciendo de ésta lo que 

los retóricos denominan una catacresis, algo 

que significa todo y nada a la vez. Esta repe-

tición señala la existencia de un trauma que, 

seguramente, sobreviene como resultado de la 

incapacidad de articular una forma de la política 

más allá de su dimensión puramente retórica. 

En términos freudianos se podría argüir que, 

llevado a sus últimas consecuencias, el juego 

de los complementos del nombre corre el ries-

go de derivar en una repetición compulsiva del 

término política que no sería sino el síntoma 

de un trauma generado por la ausencia de un 

centro, de un origen que no se puede simbo-

lizar. Así, el panpoliticismo que esgrimen las 

versiones más radicales de la postmodernidad 

no es sino la consecuencia de la incapacidad de 

articular una identidad de la política. Dada esta 

imposibilidad de simbolización, el que habla a 

través de la repetición es el Otro: la diferencia 

irreductible de la política.

	

	 Ello no quita, sin embargo, que se con-

signe en el haber de los juegos de lenguaje 

postmodernos una derivación sumamente pro-

ductiva que he tratado de subrayar en este tra-

bajo: la politización de la ciencia sobre la base 

15 Introducida en el buscador Google la leyenda “The politics of...” se obtuvieron, a fecha de 13-04-04, un total de 2.770.000 entradas. Sólo citaré 
unas pocas por orden de aparición para dar una idea de su variabilidad: The Politics of Crime, The Politics of Design, The Politics of Transhuma-
nism, The Politics of Intersexuality, The Politics of Consumption, The Politics of Code, The Politics of Contraceptive Research, The Politics of Fear, 
The Politics of Rage, The Politics of the Artificial, The Politics of Cancer y The Politics of Butch-Femme.



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Iñaki Martínez de Albeniz

101
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

de la revolución epistemológica que Foucault 

pusiera en marcha con la relectura del bino-

mio saber/poder. La política de la ciencia de la 

posmodernidad brega con una ciencia que es 

constitutivamente política y una política que tie-

ne en la ciencia uno de sus principales aliados. 

Dicho más crudamente, la ciencia (política) es 

una forma de hacer política por otros medios.



C
O

N
fi

n
es

La Ciencia Política o de cómo “hacer” política por otros medios

102

A
rt

íc
u
lo

s 

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

Bibliografía

Agamben, G. (2001). Medios sin fin. Notas sobre la política. Valencia: Pre-Textos.

Alberoni, F. (1994). Movimiento e institución. Madrid: Ed. Nacional.

Alvarez, S.E., Dagnino, E. y Escobar, A. (1998). Cultures of Politics Politics of Cultures. Re-visioning 	

Latin American Social Movements. Boulder Colorado: Westview Press.

Arendt, H. (1996). Qué es la libertad. Claves de Razón Práctica, 65.

Austin, J. L. (1981). Cómo hacer cosas con palabras. Paidos: Barcelona.

Beck, U. (1998). La invención de lo político. México: F.C.E.

Booth, W.C. (1986). Retórica de la ironía. México: Taurus.

Butler, J. (1998). Merely Cultural. New Left Review, 227.  33-44.

Castells, M. (1998). La era de la información. Economía, sociedad y cultura, 3. Madrid: Alianza.

Castoriadis, C. (1989). La institución imaginaria de la sociedad, 2.  Barcelona: Tusquets.

Castoriadis, C. (1995). Los dominios del hombre: las encrucijadas del laberinto. Barcelona: Gedisa.

Clastres, P. (1978). La Sociedad contra el Estado. Caracas/Barcelona: Monte Ávila.

Connolly, W. (1988). The Terms of Political Discourse. Londres: Blackwell.

Crick, B. (2001). En defensa de la política. Barcelona: Tusquets.

De Finis, G. (1996). La filosofía y el espejo de la cultura. Relativismo y método antropológico en 		

Wittgenstein, Kuhn, Feyerabend y Rorty. En Giner S. y Scartezzini, R. (eds.). Universalidad y 	

diferencia. Madrid: Alianza.

Esposito, R. (1996). Confines de lo político. Nueve pensamientos sobre política. Madrid: Trotta.

Esposito, R. (2000). ¿Polis o Comunitas? En Birulés F. (ed.). Hannah Arendt, El orgullo de pensar. 	

Barcelona: Gedisa.

Fiske, J. (1991). Television: Polisemy and Popularity. En Avery R. K. y D. Eason (eds.). Critical 		

perspectives on media and society. Nueva York: The Guilford Press.

Foster, H. (2001). Recodificaciones: hacia una noción de lo político en el arte contemporáneo. En 	

Blanco, P. et. al. (eds.) Modos de hacer: arte crítico, esfera pública y acción directa. Sala-

manca:  Ediciones Universidad de Salamanca.

Foucault, M. (1991). Las palabras y las cosas. Madrid: Siglo XXI.

Garfinkel, H. (1984). Studies in Ethnomethodology. Cambridge: Polity Press.

Houllebecq, M. (1999). Ampliación del campo de batalla. Barcelona: Anagrama.

Kriesi, H. (1992). El contexto político de los nuevos movimientos sociales en Europa Occidental. En 

Benedicto J. y Reinares F. (eds.). Las transformaciones de lo político. Madrid: Alianza. 

Laraña, E. y  Gusfield J. (1994). Los Nuevos Movimientos Sociales: de la Ideología a la Identidad. 

Madrid: CIS.

Latour, B. (1993). Nunca hemos sido modernos. Madrid: Debate.



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

Iñaki Martínez de Albeniz

103
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

Luhmann, N. (1993). Teoría política en el Estado de Bienestar. Madrid: Alianza.

Luhmann, N. (1998). La diferenciación de la sociedad. En Complejidad y Modernidad. Madrid: Tro-

tta.

Maffesoli, M. (1990). El tiempo de las tribus. Barcelona: Icaria.

Maffesoli, M. (1996). Las culturas comunitarias. Policulturalismo y postmodernidad. En Giner, S. y 

Scartezzini, R. (eds.). Universalidad y diferencia. Madrid: Alianza.

Maffesoli, M. (1997). Elogio de la razón sensible. Una visión intuitiva del mundo contemporáneo. 	

Barcelona: Paidós.

McCarthy, J.D. y. Zald, M.N (1977). Resource Mobilization and Social Movements: a Partial Theory. 

En American Journal of Sociology, 82. (6) 1212-1241.

Melucci, A. (1994). ¿Qué hay de nuevo en los nuevos movimientos sociales?. En Laraña E. y Gus-

field, J. (eds.). Los nuevos movimientos sociales. Madrid: CIS Academia.

Melucci, A. (1996a). Challenging Codes. Collective Action in the Information Age. Cambridge: 		

Cambridge University Press.

Melucci, A. (1996b). The Playing Self. Cambridge: Cambridge University Press.

Mouffe, Ch. (1999). El retorno de lo político. Barcelona: Paidós.

Pannikar, R. (1999). El espíritu de la política.  Barcelona: Península.

Parsons, T. (1988). El sistema social.  Madrid: Alianza.

Ramoneda, J. (1998). Después de la pasión política. Madrid: Taurus.

Sloterdijk, P. (2000). Normas para el parque humano. Madrid: Siruela.

Skinner, Q. (1988). Meaning and Context. Quentin Skinner and Its Critics. New Jersey: Princeton 		

University Press.

Turner, V. (1980). La selva de los símbolos. Madrid: Siglo XXI

Vallespín, F. (2000). El futuro de la política. Madrid: Taurus.

Virno, P. (2003). Gramática de la Multitud. Barcelona: Traficantes de Sueños.

Zizek, S. (2001). El sujeto espinoso. Barcelona: Gedisa.


