Maria de los Angeles Yannuzzi [ |

Etica y politica en la sociedad democratica

Maria de los Angeles Yannuzzi*

La relacion entre ética y politica en la democracia moderna no deja de ser tensa y peligrosa, ya que esta ultima intro-
duce un fuerte relativismo moral que, si bien permite la coexistencia en un plano de igualdad de las distintas concepciones
propias de toda sociedad compleja, no puede ser sostenido en el campo de la politica. Es aqui cuando el poder, al penetrar
la dimension ética, introduce en ella la mas grande distorsion, ya que el discurso de la ética se convierte en una mera forma
de justificacion del poder. Esto es lo que hace que la constante tension entre ética y politica nunca tenga un modo Unico o,
incluso, satisfactorio de resoluciéon. Sélo la implementacion de una légica argumentativa que parta del reconocimiento de la
precariedad y ambivalencia que se entabla en la relacion entre ética y politica puede servir de resguardo ante aquellas distor-
siones que, en nombre de la primera, planteen el riesgo de cercenar desde el poder del estado los espacios de libertad.

Articulos

Ethics and Politics in the Democratic Society

In this article | argue that the relationship between ethics and politics in modern democracy is tense and dangerous. In
particular, it is dangerous because ethics introduces a strong moral relativism. Moreover, in complex societies this connection
cannot be sustained in the field of politics. That is, when power enters the ethical dimension it distorts it because the discourse
of ethics becomes a way of justifying power. It is this interweaving that causes constant tension between ethics and politics
such that there is never a satisfactory resolution. Therefore, | purport that only the implementation of an argumentative logic
that starts with the recognition of the precariousness and ambivalence of the relation between ethics and politics can serve
as a protection against those distortions. Without this approach there is risk that the spaces of liberty will be limited by the

power of the state in the name of ethics.

Si algo parece cobrar gran actualidad
en la politica contemporanea es la necesidad
de analizar la singular relacién que ella entabla
con la ética. En un contexto en que los niveles
de corrupcién han crecido enormemente, in-
cluso en sociedades que se caracterizan por
su transparencia, los discursos que apelan a
una ética que contenga el desenfreno egoista
con el que parecen moverse en el presente los
actores politicos, reactualizan puntos de vista
incluso moralistas que no encuentran un mar-

co adecuado de realizacion. “;Cual es, pues, la
verdadera relacién entre ética y politica?”(Weber,
1984: 160), podemos preguntarnos hoy, al igual
que hiciera Weber en 1919. No es casual, por
cierto, que nos formulemos la misma pregunta,
sobre todo si tenemos en cuenta las condicio-
nes de crisis en las que, ahora, como entonces,
se desenvuelve la politica, condiciones que
siempre han hecho aflorar los elementos mas
perturbadores que su practica contiene. Es en
estos momentos de quiebre que se plantea

* Universidad Nacional de Rosario, Argentina. yannuzzi@ciudad.com.ar

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005




desde la sociedad la necesidad de ‘moralizar’ la
politica, sin tener muchas veces en cuenta que
las relaciones entre estas dos dimensiones se
debaten siempre entre un deber ser imaginario,
todavia influenciado por el paradigma griego,
y un ser que se muestra en muchos casos des-
carnadamente amoral.

Todos estos desfasajes no son mas que
el resultado de la dificultad que existe en el
plano intelectual para pensar la relacién entre
ética y politica en la forma especifica que ella
adquiere en la Modernidad. Y es que, como el
mismo Weber sefala, no resulta “indiferente
para las exigencias éticas que a la politica se
dirigen el que ésta tenga como medio especifico
de accion el poder tras el que esta la violencia”
(1984: 160). Probablemente muchos diran ante
esta afirmacion que estamos partiendo de una
obviedad. Sin embargo, la obviedad no resulta
tal, sobre todo si tenemos en cuenta que desde
el tratamiento que habitualmente se hace del
tema parece olvidarse, como veremos a conti-
nuacion, que el poder, objeto especifico de la
politica, al penetrar la dimension ética, intro-
duce su légica particular, produciendo en este
campo importantes distorsiones. Es aqui donde
se acentua la separacién entre ambas dimensio-
nes, separacion que, si bien ya aparece en los
inicios de la Modernidad, caracterizando a toda
la politica posterior, ella se torna mas evidente
en el contexto de la politica democratica.

Etica y politica en la sociedad democratica

Las caracteristicas de la politica moderna

Desde Maquiavelo ya se hizo evidente
que el objeto de la politica no era otro que el
poder, algo que, sin embargo, habia sido velado
durante muchos siglos; en parte, por la sub-
ordinacion de la politica a la ética y, en parte,
también porque estas relaciones se insertaban
en el seno de sociedades tradicionalmente
jerarquicas, por lo que la asimetria propia del
poder se justificaba por la condicién social a
la que se ingresaba en el momento de nacer.
Pero en los inicios de la Modernidad', al gene-
ralizarse el desarrollo del mercado, comienza
a diferenciarse una esfera privada de una pu-
blica, y el poder aparece, entonces, claramente
separado de toda contencion ética. Esto signi-
fica que buen hombre y buen ciudadano ya no
coinciden, planteando de esta forma que no
hay continuidad entre publico y privado. Esta
es, por cierto, una caracteristica que define la
politica moderna, que pasa asi a distinguir una
ética publica de una privada. Ya no hay, como
se dice vulgarmente, ““una sola’ ética, valida
para la actividad politica como para cualquier
otra actividad” (Weber, 1984: 160), por lo que
el contenido de esa ética que llamamos publica
no guarda relacion alguna con los valores de la
moral.

A partir de entonces, calificar una prac-
tica politica en particular de buena o mala en
la sociedad moderna nada tiene que ver en
realidad con algun atributo propio de una ética
privada. Por eso, ya no es posible catalogar a los

' No es nuestra intencion debatir en el contexto de este trabajo cuando se inicia la Modernidad. No ignoramos que sé6lo algunos autores, entre
los que se encuentra Toulmin (1992), consideran el Renacimiento como una primera etapa de este nuevo periodo. Sin embargo, nuestra lectura
de Maquiavelo nos permite pensar esta época, mas alla de como se lo califique, como el momento en que se visualizan las caracteristicas que
tendra de alli en mas la politica. En ese sentido, Maquiavelo, un autor que ejerce gran influencia directa o indirectamente en la reflexion de los
intelectuales de fines del siglo XIX y principios del XX, se caracteriza por describir la nueva forma de la politica, aunque su solucion sigue todavia

atada de alguna manera al paradigma clasico.

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005



Maria de los Angeles Yannuzzi [ |

gobiernos en funcién de las categorias éticas
que definian en qué medida se aproximaban
o no al bien comun. Por el contrario, un buen
gobierno en la Modernidad debe estar regido
fundamentalmente por la bisqueda de la efica-
cia, demostrada esta tltima sélo en la capacidad
del principe para conquistar y mantener el poder
del estado. A esto apunta Carl Schmitt cuando,
al definir el concepto de lo politico, dice que “lo
que es moralmente malo, estéticamente feo y
econdmicamente dafiino, no tiene necesidad de
ser por ello mismo también enemigo; lo que es
bueno, bello y til no deviene necesariamente
amigo, en el sentido especifico, o sea politico,
del término” (Schmitt, 1984: 24). La politica
tiene asi una especificidad que le es propia,
especificidad que esta definida por el poder.

Por eso la ética publica reconoce una
l6gica de funcionamiento muy particular, ya
que, como sefala Weber, la “singularidad de
todos los problemas éticos de la politica esta de-
terminada s6lo y exclusivamente por su medio
especifico, la violencia legitima en manos de las
asociaciones humanas” (1984: 171). Esta pecu-
liaridad que la caracteriza no deja de constituir
en realidad un problema, ya que el monopolio
de esa violencia legitima lo tiene el estado mo-
derno, que lo ejerce ademas sobre ciudadanos
desarmados. Construido modernamente como
dios mortal, el estado adquiere en este contexto
un potencial represivo que se acrecienta aun
mas con la conformacion posterior del estado
democratico de masas, al punto de dejar abierta
la puerta a las mas grandes aberraciones, como
da cuenta de ello la historia del siglo XX.

Pero si bien este riesgo ya esta impli-
cito en la conformacion del estado moderno,
en sus inicios se vio atemperado por el rol que
desempefid la Razén en la estructuracion de
la ética publica y, por consiguiente, del orden
politico. En tanto que liberadora del hombre de
su estadio de minoridad, el uso de la Razén se
tradujo en el plano de la ética y de la politica
en la eliminacién de toda autoridad externa, es
decir, de toda heteronomia. Desde la Razén se
instituye asi un sujeto moral autbnomo que se
proyecta en el plano de la politica en la figura
del ciudadano.

‘La autonomia de la voluntad es el Gnico
principio de todas las leyes morales’.
Con esta terminante afirmacion introdujo
Kant? el concepto de autonomia del suje-
to como condicion de toda accién moral,
expresando de este modo una exigencia
que estaba implicita desde el comienzo
de la filosofia moderna (Guariglia, 1996:
255).

Desde el punto de vista de la ética, Kant
le impone al sujeto dos imperativos -la propia
perfecciony la busqueda de la felicidad del otro-
que necesariamente debe asumir el hombre
moderno. Ambos imperativos ponen asi limite
a todo desarrollo meramente egoista, ya que
ambos permiten incorporar como exigencia
la nocion de deber: “en la ética el concepto de
deber conducira a fines y las mdximas, rela-
cionadas con los fines que nosotros debemos
proponernos, tienen que fundamentarse aten-

2 Como sefala Guariglia, Kant “es quien profundiza el concepto de autonomia moral hasta convertirlo en la nociéon predominante de la ética

posterior” (Guariglia, 1996: 255).

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005

(%]
o
=
o
—
-
<<




diendo a principios morales” (Kant, 1993: 233).
Este modo de orientar la voluntad pone en acto
la autonomia del sujeto en el plano moral. “El
hecho de que la ética contenga deberes, a cuyo
cumplimiento no podemos ser obligados (fisi-
camente) por otros”, explica Kant, “es simple-
mente la consecuencia de que sea una doctrina
de los fines, porque una coaccién dirigida a
tenerlos o a proponérselos se contradice a si
misma” (Kant, 1993: 233).

La ética, en ese sentido, “es la Unica
que comprende en su concepto la autocoac-
cion segun leyes (morales)” (Kant, 1993: 233).
Es decir que, desde el punto de vista de la
moral, la condicién de autonomia supone que
el sujeto es el autor de su propia ley, exigencia
que se traslada también al plano de la politica.
De esta forma se pudo pensar la politica en la
Modernidad como un campo de accién en el cual
se construia racionalmente la verdad, campo
que, sin embargo, reconocia por ello mismo
alternativas claramente limitadas por esa misma
razén que liberaba al hombre del autoengano.
Este limite que se imponia desde la Razén es lo
que permitio al liberalismo recuperar a través
de la argumentacién una ética publica que
permitia contener la politica. Como sostiene
Schmitt, esta tradicion de pensamiento “traté
de vincular lo ‘politico’ desde el punto de vista
de lo ‘ético’ para subordinarlo a lo ‘econé6mico’
(1984: 57).

[ W Etica y politica en la sociedad democratica

Esta necesidad de contener lo politico
desde lo ético aproxima el liberalismo a otra
tradicién de pensamiento, el republicanismo,
como deja entrever también Habermas3. Sin
embargo, no lo hacen, por cierto, de manera
igual. Mientras en el liberalismo se apela a una
ética racionalista que reconoce la existencia de
derechos fundamentales anteriores al estado,
en el republicanismo clasico, heredero de la
tradicion maquiaveliana, la confianza se de-
posita fundamentalmente en la ética privada,
garante en ultima instancia de la formacién
del ciudadano. Este es el sentido, por ejemplo,
del concepto de ‘madre republicana’ que se
ha desarrollado mas recientemente en la his-
toriografia estadounidense. Sin estar inserta
directamente en el espacio publico, su funcién
en la republica reviste un caracter esencial, ya
gue es ella la que tiene a su cargo la formacién
moral del futuro ciudadano.

Etica y politica en la democracia moderna

Esta contencién, que se entablaba de
alguna manera desde la ética y que estaba
garantizada en el liberalismo por la Razon,
pierde toda sustancia con la conformacion
de la democracia de masas. En parte, porque
con las masas se introducen en la politica los
elementos no-racionales, quebrando con ello
la racionalidad propia del lluminismo. Pero,
en parte, también porque con la integracién

3 “Las tradiciones politicas que (...) llamaré, simplificando un tanto las cosas, la ‘liberal’ y la ‘republicana’ entienden por un lado los derechos del
hombre como expresion de la autodeterminacién moral y, por otro, la soberania popular como expresion de la autorrealizacion ética” (Haber-

mas, 1998: 164).

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005



Maria de los Angeles Yannuzzi [ |

al estado de todos los adultos emancipados,
al mismo tiempo que la diversidad se instala
en lo publico, demostrando la existencia de
numerosos puntos de vista, incluso contradic-
torios entre si, todos los asuntos se politizan.
;Como se entabla, entonces, la relacion entre
ética y politica? Ya sin una racionalidad Unica
compartida en el espacio publico, la definicién
de una ética publica se encuentra a merced de
la puja de poder entre los diversos grupos. Estas
cuestiones, si bien caras a los intelectuales que
daban cuenta del fenédmeno de la democracia
a comienzos del siglo XX, son las que parecen
haber quedado relegadas en los tratamientos
posteriores®.

La democracia de masas entabla, asi,
con la dimensién ética, una relacion muy par-
ticular que reconoce facetas diversas e incluso
contradictorias entre si. Sin embargo, no son
estas Ultimas las que generalmente se muestran
en el andlisis. Antes bien, la democracia se des-
cribe como el régimen ideal para la realizacion
del principio de autolegislacion, satisfaciendo
asi el sujeto politico moderno la exigencia, en
tanto que sujeto auténomo, de darse su propia
ley. También aparece como la Unica forma po-
litica posible que puede albergar en su seno la
pluralidad de propuestas que pueden aflorar en
una sociedad por definicion compleja.> De esta
forma, la coexistencia de propuestas distintas
en un mismo espacio aparece como resultado
del desarrollo del principio de igualdad, prin-

cipio que define por si mismo la nocién de
democracia. Pero es aqui, en realidad, donde
comienzan los problemas. Si la convivencia en-
tre distintas propuestas es posible, es porque ya
no hay criterio objetivo alguno que justifique la
primacia de una concepcién por encima de otro.
Al menos no desde el punto de vista del observa-
dor, ya que desde quien adopta una concepcién
particular de bien, ésta siempre se entiende
como superior a las demas, por lo que deberia
ser generalizada. Sin embargo, lo cierto es que
no hay nada, mas alla de la propia preferencia
valorativa, que confirme dicha superioridad.
Aceptar esta premisa es lo que, en principio,
permite establecer en el plano de la sociedad,
relaciones de reciprocidad y de reversibilidad
entre esas distintas propuestas.

Pero, para sostener este tipo de relacién
se requiere, necesariamente, una distribucién
si no simétrica, al menos equitativa del poder
entre las partes actuantes. Algo que, aunque
no totalmente imposible al menos en teoria,
el desarrollo de la loégica del poder tiende a
desvirtuar desde un principio en el terreno de
la practica, ya que el poder por definicion es
asimétrico. Esto sin contar con que el estado
tiene, ademas, por si mismo, la capacidad de
imponer un determinado punto de vista, lle-
gando incluso a utilizar la fuerza para ello si asi
lo considerase necesario. Son estos elementos
que estan insertos en la politica democratica,
como veremos a continuacién, los que llevan

4 Tienen razon Cohen y Arato cuando dicen que “la relacién del discurso de la ética con las instituciones democraticas y liberales nunca ha sido
elaborada satisfactoriamente” (Cohen & Arato, 1995: 347). Esta, desafortunadamente, sigue siendo una asignatura pendiente.

5 Asi lo afirma, por ejemplo, Guariglia: “una ética universalista queda incompleta sin una concepciéon normativa de la democracia como el régimen
politico que mejor asegura, dentro de las variables contingencias naturales, sociales y econémicas, no solamente la vigencia irrestricta de los
dos principios de justicia sino también del principio de autonomia, que es el que sustenta una concepcion equitativa, y en este sentido, ética,

de comunidad politica” (Guariglia, 1996: 219).

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005

(%]
o
=
o
—
-
<<




a ahondar aun mas la separacién entre ética y
politica que se arbitra en la Modernidad.

Vemos asi que la democracia, con el
desarrollo y profundizacion del ideal igualitario,
introduce en verdad un fuerte relativismo moral.
Ahora todas las propuestas de vida buena que-
dan necesariamente igualadas entre si al no
existir parametro objetivo -es decir, externo a
la conciencia del sujeto- por el cual definir los
criterios de mejor y peor que orienten las pref-
erencias. Este relativismo moral que caracteriza
primordialmente a la democracia, aunque yain-
sinuado en los inicios de la politica moderna, no
hace mas que reafirmar en realidad la ausencia
de moral en términos objetivos. Esto es algo a
lo que Hobbes intent6 dar solucién, recluyendo
el problema al plano de la conciencia, ya que al
no existir parametro objetivo alguno que per-
mita dirimir qué es lo bueno y qué es lo malo,
las sociedades se enfrentan a la posibilidad de
instalar la guerra en su seno. Por eso, el so-
berano hobbesiano tiene la funcién de objetivar
un criterio, diciendo asi qué es lo justo y qué
es lo verdadero. De esta forma Hobbes daba fin
a la guerra de religién, dejando relegada esta
altima al plano intimo de la conciencia, plano
en el cual no puede penetrar el estado.

Hobbes nos muestra de este modo la
capacidad represiva del estado moderno, capa-
cidad que lo autoriza incluso a eliminar todas las
diferencias en la sociedad. Este es un riesgo, por
cierto, que esta siempre presente y que, particu-
larmente se acrecienta en una democracia que
somete sin mas las minorias a la decisién de la

Etica y politica en la sociedad democratica

mayoria. Pero Hobbes con esto dice algo mas. Y
es que todo relativismo se zanja mediante la ob-
jetivacién de criterios que de este modo pasan a
valer para todos los integrantes de la sociedad
politica sin excepcion, independientemente de
lo que se sostenga a nivel de la conciencia indi-
vidual. Esto es lo que hace el estado al imponer
la ley, dando con ello contenido especifico a la
justicia y estableciendo, al mismo tiempo, los
limites y alcances de la convivencia.

Esta premisa no ofrece, en principio,
mayores problemas en la medida que se recu-
pere el concepto de Razdén como planteaba el
lluminismo. Pero todo cambia con el desarrollo
de la democracia. Ahora, nos encontramos con
una diversidad de concepciones que se encuen-
tran, en principio, en paridad de condiciones
entre si. Concepciones que, ademas, sostienen
una pretension de universalidad que sélo la con-
quista del estado puede asegurar, aunque mas
no sea transitoriamente. Es por este motivo que
se politizan las distintas propuestas, al igual que
ocurre en una democracia con los demas asun-
tos de la sociedad, confirmando de esta forma
la ausencia de limites éticos para el poder. Por
eso, en tanto forma de igualacién total que ha
politizado todo, la democracia no hace mas que
introducir la violencia en su seno, ya que todo
se convierte en puja por el poder. Es decir, que
si no se acuerdan formas de racionalizacion que
permitan zanjar el conflicto -papel que juegan,
por ejemplo, las elecciones-, dirimir cualquier
cuestion en el plano publico quedaria librado
s6lo a la mera fuerza.

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005



Maria de los Angeles Yannuzzi [ |

La ética como discurso legitimador

¢Como juega entonces el discurso de la
ética en la sociedad democratica? Esta es una
cuestion que no pasé inadvertida a los primeros
autores que dieron cuenta de la incipiente de-
mocracia moderna y que nos lleva a analizar la
relacion entre éticay politica, desde el punto de
vista de la segunda. Como Mosca, Ostrogorski,
Pareto y Michels, entre otros, se esfuerzan en
sefalar, la democracia, como tal, es un mitoy en
tanto que mito movilizador, lejos de promover
en la practica la participacion real de todos los
ciudadanos en la instancia efectiva de gobierno,
extiende en realidad un velo sobre la sociedad
que oculta las verdaderas relaciones de poder.
Después de todo, como explican estos autores,
toda organizacion forma élites que quedan
legitimadas, al mismo tiempo que encubiertas
como tales, por el discurso democratico. No
es de extrafar, entonces, que la vacuidad del
discurso® se cubra con una fuerte apelacion alo
ético, aunque utilizado Gnicamente como simple
justificacién. Como sostiene Michels, siempre
es posible hallar una apelacién a la ética, como
discurso legitimador en la democracia.

En ese sentido la consideran también, ya
mas recientemente, Cohen y Arato. Para ambos
autores el discurso de la ética debe ser consid-
erado como “una ética politicay una teoria de la
legitimidad democrdticay de los derechos bdsi-
cos” (Cohen y Arato,1995: 351). Sin embargo,
como podemos apreciar, la perspectiva por ellos

adoptada, si bien coincide en el rol que juega la
ética en el contexto politico, difiere en sustancia
de la vision mas escéptica de los autores de
principios del siglo XX. En este ultimo caso, su
funcion primordial no es otra que la de encubrir
las verdaderas relaciones de poder, por defin-
icion asimétricas, no permitiendo con ello una
real emancipacién del hombre. Se trata, en ese
sentido, de una apelaciéon que se desenvuelve en
el terreno de las apariencias, por lo que la ética,
circunscripta en este caso a lo publico, puede
estar -y generalmente lo esta- vacia de toda sus-
tancia real moralizadora. Michels describe aqui
una caracteristica propia de la politica aunque,
cuando escribe Los partidos politicos, todavia
no puede evitar un reclamo moralizador que se
proyecta sobre el ambito de la politica. Reclamo
en principio impropio, sitenemos en cuenta que
la Modernidad lleva a producir una distincién
clara entre el ambito de la moral y el de la ética,
correspondiendo esta ultima a la politica.

Sin embargo, no deja de ser importante
esta descripcién de la ética publica como un tipo
de discurso legitimador que en ultima instancia
refiere al estado y que, por ello mismo, carece
en principio de un contenido especifico. Esto
significa que su légica de funcionamiento no
esta atada a ninguna concepcién particular de
bien. Rawls, en ese sentido, constituye un buen
ejemplo de esto que afirmamos, ya que sostiene
que las teorias comprehensivas, por el hecho de
participar en una sociedad plural y diferenciada,
y por tener que adoptar la perspectiva de las
personas en su identidad publica en tanto que

5 En el espacio publico democratico, el discurso cumple una funcién distinta, ya que nunca se entabla realmente, como sefalaran ya Horkheimer
y Adorno, una relacion realmente dialégica. Todo emisor realiza una escenificacién cuyo objetivo fundamental es impresionar y lograr la ad-
hesién de un publico masivo y, por ello mismo pasivo, que reacciona favorablemente sélo ante aquel actor que mejor diga lo que quiere oir o
aquello que esta predispuesto a aceptar. Por eso dice Carl Schmitt que “la moderna democracia de masas ha convertido la discusién publica que

argumenta en una formalidad vacia” (1979: 8).

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005

(%]
o
=
o
—
-
<<




ciudadanos, debe abrirse a los requerimientos
de la generalidad e integrar, como fundamento
de la vida publica, normas morales que por su
pretension de validez universal -es decir, por
su razonabilidad- hay que presuponer que pu-
eden ser reconocidas desde el interior de sus
convicciones éticas.

Sin embargo, su modo de construir
socialmente la justicia, si bien satisface las
exigencias impuestas por la diversidad, parece
olvidar que la atribucion de significado, en la
medida en que los distintos puntos de vista se
encuentren en la sociedad, sera el resultado de
la puja por el poder y de como ella se raciona-
lice. Este es el juego, en realidad, que se entabla
en el contexto de una sociedad democratica,
definiendo a partir de su resultado los criterios
con los que se regula la convivencia. Sin em-
bargo, no debemos olvidar que en ese juego
nada impide que, en un momento particular,
alguna de estas concepciones se imponga y
se generalice de manera absoluta a partir del
poder del estado. Todo depende de como se
entablen las relaciones de fuerza en la sociedad
y de como ellas afecten a los distintos actores,
entre los que las asociaciones con vocacion de
poder tienen un lugar privilegiado.

Es en este marco que debemos consid-
erar los cuestionamientos éticos que afloran
en una sociedad. Por eso la apelacion a la ética
se constituye en el mejor modo de mostrar el
desvio antidemocratico de la fraccién que se

Etica y politica en la sociedad democratica

encuentra en el poder. Algo que, en realidad,
forma parte de las tacticas de guerra que se
desarrollan entre los partidos. Parte del juego
politico, poco importa que se trate de un mero
recurso discursivo sin fundamento real o de la
denuncia cierta de una conducta impropia. La
politica en el contexto de sociedades masifica-
das poco tiene que ver con la verdad’, ya que el
discurso no tiene por objeto llegar a ‘lo correcto
y verdadero’, mediante la argumentacién, como
si habia sucedido durante el estado liberal,
recuperandose incluso en este Ultimo caso una
ética publica. Por el contrario, su cometido es
basicamente impresionar la conciencia de las
masas para quebrar las adhesiones y promover
los recambios en beneficio del propio grupo. Y
una patina ética siempre legitima mejor la ac-
cién propia que el mostrar una cruda apetencia
de poder. Esto significa que las nociones de
verdadero o falso, si bien se usan en el contexto
de la lucha politica, carecen en realidad de valor
como tales, ya que todo discurso politico, para
ser exitoso, no debe ser verdadero, sino simple-
mente creible.

A ello se agrega que no siempre las ac-
ciones propias, aungue corruptas, son necesari-
amente rechazadas como impropias, sobre todo
cuando ellas aseguran un beneficio para el gru-
po, beneficio que se traduce generalmente en
un mejor posicionamiento en relacion al poder.
Pero este tipo de conducta no supone forzosa-
mente la existencia de una personalidad per-
versa. Por el contrario, generalmente responde

7 La verdad es privativa del conocimiento cientifico. Pero con el desarrollo de la democracia moderna se produce una separacién entre ciencia
y politica. Con esto queremos decir que los avances del conocimiento cientifico no redundan directamente en el campo de la politica. Ya no
es posible pensar en la realizaciéon de una politica cientifica, como pensaba el positivismo decimonodnico. Es decir que, como sefala Lyotard
-aunque atribuyéndolo recién a la condicién postmoderna, interpretacién con la que evidentemente discrepamos- se entabla un “conflicto entre
un juego de lenguaje hecho de denotaciones que soélo se refieren al criterio de la verdad, y un juego de lenguaje que dirige la practica ética,
social, politica, y que comporta necesariamente decisiones y obligaciones, es decir, enunciados de los que no se espera que sean verdaderos,
sino justos, y que no dependen mas que en Ultimo analisis del saber cientifico” (Lyotard, 1995:65).

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005



Maria de los Angeles Yannuzzi [ |

a esa exigencia que ya reclamaba Rousseau, de
anteponer el interés del todo al propio interés
particular. De esta forma, la accién impropia,
en la medida en que no alcance una publicidad
que revierta en contra los resultados, se justi-
ficay se legitima por el logro de un bien mayor
que necesariamente es colectivo. Pero aunque
la perversion no sea en si misma la causa de
este tipo de comportamiento, jcabe realmente
legitimarlo? La pregunta, por cierto, no necesari-
amente tiene una respuesta que ligue la politica
a la ética, sobre todo si tenemos en cuenta que
en la politica democratica la legitimidad popular
del poder da fuerzas impensables a los grupos
dirigentes, corrompiendo, como sostiene Mi-
chels, incluso a los mas sinceros militantes.

Con ello no queremos afirmar que de-
bamos restarle valor, por ejemplo, a una denun-
cia de corrupcién y pensar que sélo se trata de
andanadas en el marco de una guerra facciosa;
simplemente intentamos establecer los limites
que tiene un discurso de este tipo. Pero dado el
caracter en si mismo corruptor del poder, éste
es uno de los lugares comunes de toda puja
entre grupos. Por eso, lo que deberiamos hacer
es separar, como decimos vulgarmente, la paja
del trigo, ya que como diria Maquiavelo, no es
obligatorio que todos los que participan en la
politica sean amorales. S6lo debemos saber,
para no caer ingenuamente en las redes de la
manipulacion, que los amorales también juegan
el juego del poder e, incluso, lo juegan mejor
que los demas. No se nos escapa, por cierto,

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005

que poder desbrozar ese campo discursivo es
en si mismo algo bastante dificil de lograr en
la practica porque el discurso politico tiende a
autonomizarse de su contexto de produccion,
efecto que en una sociedad de masas se logra
con relativa facilidad por la incapacidad que se
tiene de ser testigo directo de los hechos. Esta
dificultad, que existe para contrastar el discurso
con el mundo objetivo, favorece, incluso, los
intentos de generalizacion que obran como
estrategia discursiva defensiva para atemperar
o incluso diluir las acciones sancionadoras por
parte de la sociedad.

Weber y la ética publica

La carencia de contenido especifico que
tiene la ética publica es la que lleva a Weber a
distinguir en el espacio publico dos tipos de
éticas diferentes, que se definen por el tipo de
conducta que promueven. Todo actor politico
puede obrar conforme a principios y valores
absolutos adoptados con antelacién al momento
de la accién concreta, respondiendo en este caso
a una ética de la conviccion (Gesinnungsethik), o
puede hacerlo sopesando en la practica las con-
secuencias politicas y sociales que su decision
puede acarrear, respondiendo en este otro a
una ética de la responsabilidad (Verantwor-
tungsethik). Es decir que, mientras en la primera
se obra por la pasion, en la segunda se realiza
un calculo racional que se proyecta al futuro,

(%]
o
=
o
—
-
<<




tratando de inferir las posibles consecuencias
de la decision.

Como podemos apreciar, se trata en
principio de dos tipos distintos de ética, in-
cluso contrapuestas. Sin embargo, no debe-
mos pensarlas siempre como necesariamente
antitéticas. Para Weber lo mejor seria articular
una ética de la conviccién con una ética de la
responsabilidad: “la ética de la responsabilidad
y la ética de la conviccion no son términos ab-
solutamente opuestos, sino elementos comple-
mentarios que han de concurrir para formar al
hombre auténtico, al hombre que puede tener
1984:176). Va
de suyo que se necesita estar convencido de

‘vocacién politica’ (Weber,

que los propios valores son los mejores para
articular la convivencia comuin?, teniendo la
responsabilidad suficiente como para poder
ponerlos bajo la critica y evitar asi imponerlos
por la mera fuerza. De esta forma, mientras que
desde la ética de la conviccién se establecen los
valores fundamentales segiin los cuales orde-
nar la sociedad, la ética de la responsabilidad
permite adecuar el principio al caso particular.
En ese sentido, y suponiendo una complement-
acion ideal entre ambas, la primera estableceria
los limites de hasta donde ceder para asegurar
la convivencia pacifica y la segunda evitaria
todo intento de subordinacién de la realidad
a principios abstractos. Sin embargo, ésta no
deja de ser una forma idealizada de comple-
mentacion.

Etica y politica en la sociedad democratica

Si algo tiene la politica en el contexto de una
democracia es su alto grado de ambivalencia.
Toda accion supone al mismo tiempo riesgo y
beneficio®. Algo de lo que no esta librada tam-
poco la ética publica. Asi, si la ética de la con-
viccidn supone un tipo de ética atada a valores
absolutos, el riesgo de subordinar la realidad a
una abstraccion idealista esta siempre presente.
Como sefiala Novaro, existe

cierta afinidad entre la ética revolucio-
naria (o contrarrevolucionaria, puesto
que en ambas se absolutiza una causa) y
la agitacion intima que transforma a un
actor politico en un sujeto romantico, y,
por lo tanto, en un actor politicamente
incompetente para desempenarse en el
marco de las instituciones representati-
vas (2000: 188).

Es decir que, desde una ética de la con-
viccion, el riesgo que se plantea cuando llega
a generalizarse a partir del estado es la intole-
rancia y, por consiguiente, la degradacién del
sistema de representaciéon. Pero la ética de la
responsabilidad, en tanto que ética pragmatica
(Roth, 1963: 254), no constituye en si misma
una panacea. Ella presupone que el politico
sopese las consecuencias de sus decisiones
en funcion del mayor bien posible para el con-
junto de la sociedad. Algo que puede llevar, si
no mantiene la suficiente autonomia, a que se

8 Como ya sefalara Le Bon en su famosa obra La psicologia de las multitudes, el encantador debe ser previamente encantado si pretende con-

vocar al gran nimero.

9 Aca nos interesa establecer una diferencia con el andlisis de Ulrich Beck, quien atribuye esta caracteristica a las nuevas condiciones de la poli-
tica, es decir, en el contexto de lo que llama la modernizacién reflexiva. Nosotros, por el contrario, entendemos que ésta es una caracteristica

que ya aflora con la democracia de masas.

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005



Maria de los Angeles Yannuzzi [ |

subordine al poder de turno, impidiendo asi
introducir cualquier atisbo de transformacién
de lo realmente existente. ;Como establecer
entonces ese delicado equilibrio entre lo posible
y lo deseado? ;Como hallar esa phronesis, a la
que se referia Aristoteles, a partir de la cual
se adecuaba lo universal a lo particular? En
principio, podemos decir que todo va bien si
el compromiso del actor politico tiene que ver
con una ética ciudadana, aunque por cierto se
deberia asignar algun contenido especifico a
esta expresion. Esto mismo se planteé Hermann
Heller en 1928, para quien

en la medida en que a las identidades
partidarias les subyazga un vinculo de
pertenencia ciudadano consistente en
un ‘mito democratico’ sobre el origen
y las tradiciones de la comunidad, una
‘ética de la Constitucién’, el antagonis-
mo politico encontrara un suelo fértil en
que desarrollarse y un marco dentro del

cual contenerse (Novaro, 2000: 236).

Pero, si esto no ocurre, jqué sucede?
Weber conocia bien a Maquiavelo y su preocu-
pacién por una politica que perdia todo tipo de
contencion. Por eso reconocia la fragilidad y el
riesgo de lo politico, sobre todo, en la Moderni-
dad. Incluso, no ignoraba el rol que juega el po-
der en la precaria relacién que se entabla en las
sociedades modernas entre ética y politica.

Quien quiera en general hacer politicay,
sobre todo, quien quiera hacer politica
como profesion, ha de tener conciencia
de estas paradojas éticas y de su res-
ponsabilidad por lo que é/ mismo, bajo
su presion, puede llegar a ser.'® Repito
que quien hace politica pacta con los po-
deres diabdlicos que acechan en torno
de todo poder (Weber, 1984: 173).

Son estas caracteristicas las que hacen
que la decisién politica se ubique siempre en
un borde difuso en el que es extremadamente
dificil establecer ex-ante la linea demarcatoria
entre lo bueno y lo malo. Al ser un terreno, como
va dijimos, que esta atravesado por las pujas
de poder, la asimetria inherente a aquél entra
en juego, penetrando y distorsionando con su
propia logicidad el plano de la ética publica.
S6lo este tipo de reaccién puede constituirse
en freno de toda conducta impropia que afecte
lo publico. Sin embargo, lograr que la sociedad
en su conjunto, en tanto que colectivo que ex-
presa una unidad, establezca explicitamente
los limites, no es tarea sencilla en el marco de
las sociedades masificadas en las que vivimos,
va que ellas, al caracterizarse por la diversidad,
mantienen un cierto relativismo, en ultima
instancia necesario, para que funcione una so-
ciedad democratica.

Pero reconocer esto no significa que
no se tenga que rechazar o incluso excluir a

10 Definitivamente, “si un hombre eligié hacerse activo en los asuntos publicos, entonces estaba condenado a una ‘ética de la responsabilidad’
que bien podria violar sus standards personales de moralidad” (Hughes, 1961: 330). Como el mismo Maquiavelo dejara ya entrever, respetando
los principios propios de una moral privada se puede ganar el cielo, pero nunca conquistar y mantener el poder.

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005

(%]
o
=
o
—
-
<<




quienes hayan tenido visiblemente una con-
ducta impropia. Por el contrario, la sancién a
este tipo de comportamiento fomenta el imagi-
nario de justicia, al mismo tiempo que marca
el limite tolerado por esa sociedad particular.
En ese sentido, la efectiva condena del trans-
gresor cumple una funcion pedagodgica de la
que ningun sistema politico deberia prescindir.
Pero para que la condena deje efectivamente
marca en la sociedad politica es imprescindible
distinguir dos planos que, si bien complemen-
tarios en muchos casos, produce en realidad
efectos distintos. Por tal motivo, debemos dis-
tinguir entre el plano especificamente politico
y el plano juridico. Y los debemos diferenciar
porgue no todo lo éticamente condenable es
al mismo tiempo juridicamente sancionable.
La politica exige siempre, en estos casos, re-
spuestas rapidas que se traduzcan, por parte
de la sociedad, en desconfianza y pérdida de la
credibilidad hacia el transgresor.

Por eso la ética publica, pensadaincluso
como una ética de la responsabilidad, tiene un
alto grado de precariedad, entre otras cosas,
porque en definitiva se apoya en la conciencia
del actor. ;Qué pasaria entonces si las tradicio-
nes éticas son débiles, tanto en los protagoni-
stas como en la sociedad en general? Es aqui
donde claramente vemos que politica y ética se
escinden en las sociedades contemporaneas en
dos campos totalmente diferentes. Pero, enton-
ces, volvemos nuevamente a la preocupacién

Etica y politica en la sociedad democratica

inicial de Maquiavelo en los inicios del republi-
canismo moderno: ;qué contiene a la politica,
cuyo objeto es el poder?

La ética de la argumentacion

El problema de las sociedades contem-
poraneas es que esa pregunta, con la que cerra-
mos el apartado anterior, carece en realidad de
una respuesta definitiva. Pero como nos ensefia
Hobbes, no podemos pensar una sociedad sin
que se objetiven, desde el estado, determina-
dos criterios especificos, construyendo asi la
justicia. Es decir, en algin momento se debe
asumir alguna concepcién para que la sociedad
pueda funcionar. Esto supone una construccién
social que no necesariamente debe seguir la so-
lucién hobbesiana, aunque ella es, por cierto, un
fantasma del cual nunca estaremos definitiva-
mente librados. La cuestion es que si reconoc-
emos la diversidad existente en las sociedades
democraticas, el conflicto debe ser entendido
como co-constitutivo de la politica, por lo que
la posibilidad de restituir algin tipo de relacion
entre ética y politica recae necesariamente en su
forma de racionalizacion. En funcién de ello, y
desde un punto de vista tedrico-conceptual, se
plantea entonces una solucion al problema de
la contencion de la politica. Se trata de lo que
Ricoeur llama una ética de la argumentacion'',
recuperando con ella el concepto de razén.

" Es en el “arte de la conversacion en el que la ética de la argumentacién se verifica en el conflicto de las convicciones” (Ricoeur, 1996: 319).

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005



Maria de los Angeles Yannuzzi [ |

La democracia se erige asi, como ya lo
dijimos, en el régimen ideal para el intercambio
de opiniones entre sujetos iguales que entablan
entre si relaciones simétricas y reversibles. Algo
que, en condiciones ideales, supone necesari-
amente una permanente y constante circulacion
del poder. Pero entonces la democracia se
tiene que entender “como un mecanismo que
contribuye a cambiar preferencias mediante
discusiones publicas” (Habermas, 1998: 416).
La nocion de democracia se adscribe, asi, a una
forma procedimental'? a partir de la cual se
garantiza el intercambio de ideas. Esto quiere
decir acotar el significado de la voz democra-
cia a un tipo particular en el que encontramos,
entre otras cosas, una serie de procedimientos
a seguir con la finalidad de garantizar la partici-
pacion activa de todos los sujetos politicos. Se
trata, en ese sentido, de procedimientos que,
si bien formales, no carecen de sustancia.

Pero, entonces, cabe preguntarse qué
sucede si no se llega a garantizar efectivamente
esa participacion activa y se produce, como
ocurriera en las sociedades de posguerra, lo que
Habermas denominé “un ‘privatismo politico y
familio-profesional’: una escala de valores socia-
les que primaba la ética burguesa del trabajo y
de la autosuperacion, el repliegue del individuo
sobre su ambito privado, la delegacién de las
decisiones ciudadanas en las élites politicas y la
preocupacion por la seguridad politica y militar

de la nacion” (Colom Gonzalez, 1992: 182). Esta
situacion es bastante comun que ocurra en las
sociedades contemporaneas, como el mismo
Guillermo O’Donnell sefala al describir las mod-
ernas democracias delegativas. Y, en parte, esto
se debe a las serias dificultades que el hombre
comun tiene en democracia para hacer que su
doxa sea verdaderamente publica, requisito
indispensable que define la politica.

Esto hace que la légica argumentativa,
aplicada al espacio publico, quede restringida,
en la practica, a unos pocos sujetos que no nec-
esariamente comparten las mismas intenciones.
En ese juego discursivo que se entabla, habra
quienes pretendan arribar a criterios consensua-
dos de justicia y quienes sélo utilicen la argu-
mentacion como forma de posicionarse mejor
en relacién al poder del estado, legitimando,
asi, mediante aquélla su propia conducta. No
olvidemos que, dada la dificultad para la ar-
ticulacion de los consensos en una sociedad
de masas, siempre se abre una gama infinita
de practicas que pueden ser designadas como
corruptas, algunas, claramente reconocibles
y cuestionables por todos y otras, solamente
sefaladas como tales desde posiciones princip-
istas de purismo total o, incluso, desde la mera
conveniencia.

Con esto ultimo estamos planteando
que la mentira forma parte también del juego
politico. La maxima de Goebbels, “miente, mien-

2Como sefala Ricoeur, “cuanto mas se quiere una concepcion de la justicia estrictamente procedimental, tanto mds se apoya en una ética de

argumentacion para resolver los conflictos que engendra” (1996: 314).

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005

(%]
o
=
o
—
-
<<




te, miente, que algo quedard”, por mas que hiera
nuestra sensibilidad, no deja de tener actualidad
en toda puja por el poder. Esto sin contar que
nunca estaremos seguros de las verdaderas
intenciones de los sujetos politicos. El discurso,
como decia Rousseau, termina convirtiéndose
en vehiculo de engafio para impresionar la con-
ciencia de los ingenuos, teniendo en cuenta que
la ingenuidad no es privativa de alguna clase
social en particular. Son estas caracteristicas las
que instalan definitivamente la incertidumbre en
el juego democratico. Y es con ella con la que,
en el fondo, debemos lidiar.

Esto es algo que Habermas no tiene
en cuenta en su analisis, mostrando asi una
excesiva confianza en el valor coercitivo de la
argumentacion publica:

la ocultacion, por ejemplo, de intereses
no susceptibles de justificarse publica-
mente, bajo una capa publica de razones
morales o éticas, obliga a comprometerse
con esas razones y a contraer vinculos y
ligaduras que en la proxima ocasion, o
bien desenmascararan a un proponente
como inconsistente, o bien con el fin de
mantener su credibilidad, lo obligaran a
tener correspondientemente en cuenta
los intereses de los demas. (Habermas,
1998: 420).

;Cual es el alcance, entonces, de una
ética de la argumentacién? Porque estamos de
acuerdo con que la forma racional de zanjar las
diferencias no es otra que el dialogo. La cuestién

[ W Etica y politica en la sociedad democratica

es ver, en las sociedades contemporaneas,
quiénes dialogan o, mejor aln, quiénes tienen
posibilidad real de intervenir en el intercambio
de ideas. Aqui es donde los intelectuales juegan
un rol importante. Al participar con una doxa
mas especializada, no necesariamente anulan
la participacion del hombre comun, quien, en la
mayoria de los casos lo hace a partir de su iden-
tificacion con alguna de las propuestas vertidas.
Pero esto nos abre un problema nuevo, que
nos lleva a plantear un tema subsidiario, al que
generalmente no se le presta mayor atencién
en la reflexion politica. Nos referimos, en ese
sentido, al problema del tiempo, problema que
en definitiva refleja la existencia de objetivos
diferentes entre los planos que se distinguen
en el ambito de lo publico.

El tiempo del debate social no es nunca
igual al tiempo del politico profesional que
tiene, en principio, la responsabilidad de to-
mar las decisiones que afectan al conjunto de
la sociedad. Una instancia de debate vy, por
consiguiente, de argumentacion, lleva tiempo,
tiempo que, en el contexto de la practica politica
concreta, puede no tenerse. Y toda dilacién en la
decisién puede ocasionar tanto o mas perjuicio
para la sociedad que una mala decisién. Esto
no significa invalidar completamente la lé6gica
de la argumentacién. Se trata, por el contrario,
de comprender como intervienen ambos pla-
nos en lo que luego se traduce como decision
politica. Sin argumentacién no habria ejercicio
de la critica'3y sélo una ética critica cuestiona
“la presuncion del mundo como dado y lo ex-
pone como insostenible” (Neufeld, 2000: 95).

13 La critica supone reconocer, en una sociedad postmetafisica, la falibilidad del hombre, estableciendo una especie de autocontrol de las deci-
siones. Este es un aspecto que se ve resaltado por las actuales instancias de diferenciacion que se desarrollan en las sociedades presentes: “en
las condiciones de la moderna sociedad democratica, cuando el aura de autoridad que circundaba los ideales tradicionales de buena vida se
ha desvanecido, una ética postmetafisica tiene abierto el horizonte de la critica no solamente a los aspectos institucionales, juridicos, sociales
y politicos de la organizacién social sino también a las concepciones heredadas de la buena vida, cuyos aspectos restrictivos o directamente
coactivos en el plano subjetivo y en el publico puede someter a revision” (Guariglia, 1996: 280).

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005



Maria de los Angeles Yannuzzi [ |

Es decir, toda esperanza de transformacion, de
modificacién de lo existente, debe apoyarse
hecesariamente en ella.

Algunas reflexiones finales

Como hemos visto a lo largo de nuestro
trabajo, la democracia introduce un fuerte rela-
tivismo moral, relativismo que, si bien permite
la coexistencia en un plano de igualdad de las
distintas concepciones que circulan en toda
sociedad compleja, no puede ser sostenido en
la dimension politica. Las condiciones propias
de la politica en la Modernidad hacen necesaria
la objetivacion de algun criterio que permita
establecer la sociedad. Y esto se hace mas ur-
gente aun en el contexto de una democracia,
ya que la pluralidad de puntos de vista puestos
en paridad de condiciones entre si, en principio
plausible como reconocimiento de la diversidad,
dificultan alin mas la constituciéon del espacio
comun. Es aqui donde las distintas concepcio-
nes de bien se politizan, ya que la posibilidad
de poder generalizarse radica en la capacidad
de cada grupo de posicionarse mejor en relaciéon
al poder del estado. De esta forma la lo6gica de
poder penetra la dimensién ética distorsionan-
dola.

Asi, recuperar una ética publica sig-
nhifica atribuirle necesariamente algln contenido
especifico que se establece sélo a partir de
cémo se den las relaciones de fuerza en una
sociedad particular. Esto hace que las relacio-

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005

nes entre ética y politica, en el contexto de las
sociedades contemporaneas, se mantengan en
una constante tensién que no tiene un modo
Unico de resoluciéon. En términos generales y
abusando de la simplificacion, podemos decir
que se puede apelar a la simple imposicion uti-
lizando la violencia para someter a las minorias
a valores no compartidos, o se puede pensar
en una forma de racionalizaciéon del conflicto
que permita arribar a la definicion de valores
consensuados en la sociedad.

Es este ultimo caso donde necesari-
amente se debe recuperar la argumentacion;
pero siempre sabiendo que ella se constituye
aca en una forma de manejar racionalmente
el poder. Por eso mismo, no podemos confiar
completamente en el valor restaurador que ella
pueda tener, ya que no es desde la politica que
se recupera la ética en la sociedad. Por el con-
trario, el discurso de la ética permite legitimar
el poder. Esto significa que hay una utilizacion
de este tipo de discurso que permite velar el
hecho que en el espacio publico no todos los
actores participan con la misma intencionalidad.
Es decir que, el mas encendido discurso ético
puede esconder una inconfesable apetencia
de poder. Si no se comprende esto y si no se
entiende que ello forma parte del juego del
poder, se puede ser facilmente objeto de la
manipulacion.

Pero la légica argumentativa funciona
en la medida en que todos los integrantes se
identifiquen con ella sobre la base del recono-
cimiento de una misma racionalidad. Este es

(%]
o
=
o
—
-
<<




[ W Etica y politica en la sociedad democratica

un presupuesto que Habermas, por ejemplo,
nunca pone en cuestién. El problema es que
si esto no ocurre, cosa factible de que suceda,
ya contamos con los elementos perturbadores
que pueden torcer la l6gica de la argumentacién
vaciando de contenido sus enunciados. En ese
sentido, la presencia del estado plantea siempre
como riesgo la posibilidad de apelar a su capa-
cidad represiva para zanjar todo conflicto. Por
eso es importante mantener en la sociedad una
conciencia de la precariedad con la que ambas
dimensiones se articulan entre si. Aunque es
cierto que esta funcién de prevencion puede
no garantizar nada por si misma, lo cierto es
que sin ella seguramente se eliminarian los
resguardos necesarios para reaccionar ante la
distorsion.

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005




Maria de los Angeles Yannuzzi [ |

Bibliografia

Beck, U. (1997). La reinvencion de la politica: hacia una teoria de la modernizacién reflexiva. En Beck,
U., Giddens, A. y Lash, S. Modernizacion reflexiva. Politica, tradicion y estética en el orden
social moderno. Madrid: Alianza.

Cohen, J. y Arato, A. (1995). Civil Society and Political Theory. Massachusetts: The MIT Press.

Colom Gonzalez, F. (1992). Las caras del Leviatdn. Una lectura politica de la teoria critica. Barcelona:
Anthropos-Universidad Auténoma Metropolitana.

(%]
o
=
o
—
-
<<

Dworkin, R. (1993). Etica privada e igualitarismo politico. Barcelona: Paidés I.C.E./U.A.B.

Guariglia, O. (1996). Moralidad. Etica universalista y sujeto moral. Buenos Aires: Fondo de Cultura
Econ6émica.

Guariglia, O. (1986). Ideologia, verdad y legitimacion. Buenos Aires: Sudamericana.

Habermas, J. (1998). Facticidad y validez. Sobre el derecho y el Estado democrdtico de derecho en
términos de teoria del discurso. Madrid: Trotta.

Habermas, J. (1991). Escritos sobre moralidad y eticidad. Barcelona: Paid6s-1.C.E. de la Universidad
Auténoma de Barcelona.

Habermas, J. (1990). Teoria de la accion comunicativa 2. Buenos Aires: Taurus.

Hobbes, T. (1983). Leviatdn 2. Madrid: Sarpe.

Horkheimer, M. y Adorno, T. (1987). Dialéctica del lluminismo. Buenos Aires: Sudamericana.

Hughes, H. (1961). Consciousness and Society. The Reorientation of European Social Thought, 1890-
1930. New York: Vintage Books.

Junge, M. (2001). Zygmunt Bauman’s Poisoned Gift of Morality. En British Journal of Sociology, 52
.

Kant, E. (1993). La metafisica de las costumbres. Barcelona: Altaza.

Le Bon, G. (1964). Psicologia de las multitudes. Buenos Aires: Albatros.

Lyotard, J. (1995). La condicion postmoderna. Informe sobre el saber. Buenos Aires: Rei Argentina.

Mabellini, A. (1999). Noviembre, Sorel: ética y politica de la violencia. El irracionalismo y la politica
de masas. En PostData, 5. Buenos Aires.

Macintyre, A. (1966). A Short History of Ethics. A History of Moral Philosophy from the Homeric Age
to the Twentieth Century. New York: MacMillan Publishing Co., Inc.

Maquiavelo, N. (1970). El principe. Madrid: Espasa-Calpe, S. A.

Maquiavelo, N. (1996). Discursos sobre la primera década de Tito Livio. Madrid: Alianza.

Michels, R. (1984). Los partidos politicos. Un estudio socioldgico de las tendencias oligdrquicas de la
democracia moderna, 2. Buenos Aires: Amorrortu.

Mosca, G. (1923). Elementi di Scienza Politica. Torino: Fratelli Bocca Editori.

Neufeld, M. (2001). “Theorisin Globalisation: Towards a Politics of Resistance. A Neo-Gramscian
Response to Mathias Albert. En Global Society , Vol. 15, N° 1, University of Kent at Cater-
bury.

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005




<

Novaro, M. (2000). Representacion y liderazgo en las democracias contempordneas. Rosario: Homo
Sapiens.

Ostrogorski, M. (1979). La démocratie et les partis politiques. Paris: Editions du Seuil.

Pareto, V. (1978). Les systemes socialistes 5, Genéve: Librarie Droz.

Rawls, J. (1993). Political Liberalism. New York: Columbia University Press.

Ricoeur, P. (1996). Si mismo como otro. México: Siglo Veintiuno Editores.

Roth, G. (1963). The Social Democrats in Imperial Germany. Totowa, N.J. : Bedminster.

Rousseau, J. (1984). Discurso sobre el origen de la desigualdad entre los hombres. El contrato social.
Buenos Aires: Ediciones Orbis S.A.-Hyspamérica.

Schmitt, C. (1984). El concepto de lo politico. Buenos Aires: Folios.

Schmitt, C. (1979). Die Geistesgescichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus. Berlin: Duncker &
Humblot.

Sobrerilla, D. (1991). El derecho, la politica y la ética. México: Siglo XXI.

Taylor, C. (1996). Fuentes del yo. La construccion de la identidad moderna. Barcelona: Paidés.

Toulmin, S. (1992). Cosmopolis. The Hidden Agenda of Modernity. Chicago: The University of Chicago
Press.

Weber, M. (1992). Economia y sociedad. Esbozo de sociologia comprensiva. Buenos Aires: Fondo de
Cultura Econémica.

Weber, M. (1984). El politico y el cientifico. Madrid: Alianza.

Yannuzzi, M. (2000, Julio). La virtud republicana. En PostData 6. Buenos Aires.

Yannuzzi, M. (1993). Intelectuales, masas y elites. Una introduccion a Mosca, Pareto y Michels. Rosa-
rio: UNR Editora.

CONfines No. 1/1 enero- junio 2005



