
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

María de los Ángeles Yannuzzi

67
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

	 Ética y política en la sociedad democrática
	 María de los Ángeles Yannuzzi*
	

* Universidad Nacional de Rosario, Argentina. yannuzzi@ciudad.com.ar

	 La relación entre ética y política en la democracia moderna no deja de ser tensa y peligrosa, ya que esta última intro-

duce un fuerte relativismo moral que, si bien permite la coexistencia en un plano de igualdad de las distintas concepciones 

propias de toda sociedad compleja, no puede ser sostenido en el campo de la política. Es aquí cuando el poder, al penetrar 

la dimensión ética, introduce en ella la más grande distorsión, ya que el discurso de la ética se convierte en una mera forma 

de justificación del poder. Esto es lo que hace que la constante tensión entre ética y política nunca tenga un modo único o, 

incluso, satisfactorio de resolución. Sólo la implementación de una lógica argumentativa que parta del reconocimiento de la 

precariedad y ambivalencia que se entabla en la relación entre ética y política puede servir de resguardo ante aquellas distor-

siones que, en nombre de la primera, planteen el riesgo de cercenar desde el poder del estado los espacios de libertad.

Ethics and Politics in the Democratic Society

	 In this article I argue that the relationship between ethics and politics in modern democracy is tense and dangerous.  In 

particular, it is dangerous because ethics introduces a strong moral relativism.  Moreover, in complex societies this connection 

cannot be sustained in the field of politics. That is, when power enters the ethical dimension it distorts it because the discourse 

of ethics becomes a way of justifying power. It is this interweaving that causes constant tension between ethics and politics 

such that there is never a satisfactory resolution. Therefore, I purport that only the implementation of an argumentative logic 

that starts with the recognition of the precariousness and ambivalence of the relation between ethics and politics can serve 

as a protection against those distortions.  Without this approach there is risk that the spaces of liberty will be limited by the 

power of the state in the name of ethics.

Si algo parece cobrar gran actualidad 

en la política contemporánea es la necesidad 

de analizar la singular relación que ella entabla 

con la ética. En un contexto en que los niveles 

de corrupción han crecido enormemente, in-

cluso en sociedades que se caracterizan por 

su transparencia, los discursos que apelan a 

una ética que contenga el desenfreno egoísta 

con el que parecen moverse en el presente los 

actores políticos, reactualizan puntos de vista 

incluso moralistas que no encuentran un mar-

co adecuado de realización. “¿Cuál es, pues, la 

verdadera relación entre ética y política?”(Weber, 

1984: 160), podemos preguntarnos hoy, al igual 

que hiciera Weber en 1919. No es casual, por 

cierto, que nos formulemos la misma pregunta, 

sobre todo si tenemos en cuenta las condicio-

nes de crisis en las que, ahora, como entonces, 

se desenvuelve la política, condiciones que 

siempre han hecho aflorar los elementos más 

perturbadores que su práctica contiene. Es en 

estos momentos de quiebre que se plantea 



C
O

N
fi

n
es

Ética y política en la sociedad democrática

68

A
rt

íc
u
lo

s  

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

Las características de la política moderna

	 Desde Maquiavelo ya se hizo evidente 

que el objeto de la política no era otro que el 

poder, algo que, sin embargo, había sido velado 

durante muchos siglos; en parte, por la sub-

ordinación de la política a la ética y, en parte, 

también porque estas relaciones se insertaban 

en el seno de sociedades tradicionalmente 

jerárquicas, por lo que la asimetría propia del 

poder se justificaba por la condición social a 

la que se ingresaba en el momento de nacer. 

Pero en los inicios de la Modernidad1 , al gene-

ralizarse el desarrollo del mercado, comienza 

a diferenciarse una esfera privada de una pú-

blica, y el poder aparece, entonces, claramente 

separado de toda contención ética. Esto signi-

fica que buen hombre y buen ciudadano ya no 

coinciden, planteando de esta forma que no 

hay continuidad entre público y privado. Esta 

es, por cierto, una característica que define la 

política moderna, que pasa así a distinguir una 

ética pública de una privada. Ya no hay, como 

se dice vulgarmente, “‘una sola’ ética, válida 

para la actividad política como para cualquier 

otra actividad” (Weber, 1984: 160), por lo que 

el contenido de esa ética que llamamos pública 

no guarda relación alguna con los valores de la 

moral. 

A partir de entonces, calificar una prác-

tica política en particular de buena o mala en 

la sociedad moderna nada tiene que ver en 

realidad con algún atributo propio de una ética 

privada. Por eso, ya no es posible catalogar a los 

 1 No es nuestra intención debatir en el contexto de este trabajo cuándo se inicia la Modernidad. No ignoramos que sólo algunos autores, entre 
los que se encuentra Toulmin (1992), consideran el Renacimiento como una primera etapa de este nuevo período. Sin embargo, nuestra lectura 
de Maquiavelo nos permite pensar esta época, más allá de cómo se lo califique, como el momento en que se visualizan las características que 
tendrá de allí en más la política. En ese sentido, Maquiavelo, un autor que ejerce gran influencia directa o indirectamente en la reflexión de los 
intelectuales de fines del siglo XIX y principios del XX, se caracteriza por describir la nueva forma de la política, aunque su solución sigue todavía 
atada de alguna manera al paradigma clásico.

desde la sociedad la necesidad de ‘moralizar’ la 

política, sin tener muchas veces en cuenta que 

las relaciones entre estas dos dimensiones se 

debaten siempre entre un deber ser imaginario, 

todavía influenciado por el paradigma griego, 

y un ser que se muestra en muchos casos des-

carnadamente amoral. 

Todos estos desfasajes no son más que 

el resultado de la dificultad que existe en el 

plano intelectual para pensar la relación entre 

ética y política en la forma específica que ella 

adquiere en la Modernidad. Y es que, como el  

mismo Weber señala, no resulta “indiferente 

para las exigencias éticas que a la política se 

dirigen el que ésta tenga como medio específico 

de acción el poder tras el que está la violencia” 

(1984: 160). Probablemente muchos dirán ante 

esta afirmación que estamos partiendo de una 

obviedad. Sin embargo, la obviedad no resulta 

tal, sobre todo si tenemos en cuenta que desde 

el tratamiento que habitualmente se hace del 

tema parece olvidarse, como veremos a conti-

nuación, que el poder, objeto específico de la 

política, al penetrar la dimensión ética, intro-

duce su lógica particular, produciendo en este 

campo importantes distorsiones. Es aquí donde 

se acentúa la separación entre ambas dimensio-

nes, separación que, si bien ya aparece en los 

inicios de la Modernidad, caracterizando a toda 

la política posterior, ella se torna más evidente 

en el contexto de la política democrática. 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

María de los Ángeles Yannuzzi

69
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

gobiernos en función de las categorías éticas 

que definían en qué medida se aproximaban 

o no al bien común. Por el contrario, un buen 

gobierno en la Modernidad debe estar regido 

fundamentalmente por la búsqueda de la efica-

cia, demostrada esta última sólo en la capacidad 

del príncipe para conquistar y mantener el poder 

del estado. A esto apunta Carl Schmitt cuando, 

al definir el concepto de lo político, dice que “lo 

que es moralmente malo, estéticamente feo y 

económicamente dañino, no tiene necesidad de 

ser por ello mismo también enemigo; lo que es 

bueno, bello y útil no deviene necesariamente 

amigo, en el sentido específico, o sea político, 

del término” (Schmitt, 1984: 24). La política 

tiene así una especificidad que le es propia, 

especificidad que está definida por el poder. 

Por eso la ética pública reconoce una 

lógica de funcionamiento muy particular, ya 

que, como señala Weber, la “singularidad de 

todos los problemas éticos de la política está de-

terminada sólo y exclusivamente por su medio 

específico, la violencia legítima en manos de las 

asociaciones humanas” (1984: 171). Esta pecu-

liaridad que la caracteriza no deja de constituir 

en realidad un problema, ya que el monopolio 

de esa violencia legítima lo tiene el estado mo-

derno, que lo ejerce además sobre ciudadanos 

desarmados. Construido modernamente como 

dios mortal, el estado adquiere en este contexto 

un potencial represivo que se acrecienta aún 

más con la conformación posterior del estado 

democrático de masas, al punto de dejar abierta 

la puerta a las más grandes aberraciones, como 

da cuenta de ello la historia del siglo XX. 

Pero si bien este riesgo ya está implí-

cito en la conformación del estado moderno, 

en sus inicios se vio atemperado por el rol que 

desempeñó la Razón en la estructuración de 

la ética pública y, por consiguiente, del orden 

político. En tanto que liberadora del hombre de 

su estadio de minoridad, el uso de la Razón se 

tradujo en el plano de la ética y de la política 

en la eliminación de toda autoridad externa, es 

decir, de toda heteronomía. Desde la Razón se 

instituye así un sujeto moral autónomo que se 

proyecta en el plano de la política en la figura 

del ciudadano.

‘La autonomía de la voluntad es el único 

principio de todas las leyes morales’. 

Con esta terminante afirmación introdujo 

Kant2  el  concepto de autonomía del suje-

to como condición de toda acción moral, 

expresando de este modo una exigencia 

que estaba implícita desde el comienzo 

de la filosofía moderna (Guariglia, 1996: 

255).

Desde el punto de vista de la ética, Kant 

le impone al sujeto dos imperativos -la propia 

perfección y la búsqueda de la felicidad del otro- 

que necesariamente debe asumir el hombre 

moderno. Ambos imperativos ponen así límite 

a todo desarrollo meramente egoísta, ya que 

ambos permiten incorporar como exigencia 

la noción de deber: “en la ética el concepto de 

deber conducirá a fines y las máximas, rela-

cionadas con los fines que nosotros debemos 

proponernos, tienen que fundamentarse aten-

2 Como señala Guariglia, Kant “es quien profundiza el concepto de autonomía moral hasta convertirlo en la noción predominante de la ética 
posterior” (Guariglia, 1996: 255). 



C
O

N
fi

n
es

Ética y política en la sociedad democrática

70

A
rt

íc
u
lo

s  

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

3 “Las tradiciones políticas que (…) llamaré, simplificando un tanto las cosas, la ‘liberal’ y la ‘republicana’ entienden por un lado los derechos del 
hombre como expresión de la autodeterminación moral y, por otro, la soberanía popular como expresión de la autorrealización ética” (Haber-

mas, 1998: 164).

diendo a principios morales” (Kant, 1993: 233). 

Este modo de orientar la voluntad pone en acto 

la autonomía del sujeto en el plano moral. “El 

hecho de que la ética contenga deberes, a cuyo 

cumplimiento no podemos ser obligados (físi-

camente) por otros”, explica Kant, “es simple-

mente la consecuencia de que sea una doctrina 

de los fines, porque una coacción dirigida a 

tenerlos o a proponérselos se contradice a sí 

misma” (Kant, 1993: 233).

La ética, en ese sentido, “es la única 

que comprende en su concepto la autocoac-

ción según leyes (morales)” (Kant, 1993: 233). 

Es decir que, desde el punto de vista de la 

moral, la condición de autonomía supone que 

el sujeto es el autor de su propia ley, exigencia 

que se traslada también al plano de la política. 

De esta forma se pudo pensar la política en la 

Modernidad como un campo de acción en el cual 

se construía racionalmente la verdad, campo 

que, sin embargo, reconocía por ello mismo 

alternativas claramente limitadas por esa misma 

razón que liberaba al hombre del autoengaño. 

Este límite que se imponía desde la Razón es lo 

que permitió al liberalismo recuperar a través 

de la argumentación una ética pública que 

permitía contener la política. Como sostiene 

Schmitt, esta tradición de pensamiento “trató 

de vincular lo ‘político’ desde el punto de vista 

de lo ‘ético’ para subordinarlo a lo ‘económico’” 

(1984: 57). 

	 Esta necesidad de contener lo político 

desde lo ético aproxima el liberalismo a otra 

tradición de pensamiento, el republicanismo, 

como deja entrever también Habermas3 . Sin 

embargo, no lo hacen, por cierto, de manera 

igual. Mientras en el liberalismo se apela a una 

ética racionalista que reconoce la existencia de 

derechos fundamentales anteriores al estado, 

en el republicanismo clásico, heredero de la 

tradición maquiaveliana, la confianza se de-

posita fundamentalmente en la ética privada, 

garante en última instancia de la formación 

del ciudadano. Este es el sentido, por ejemplo, 

del concepto de ‘madre republicana’ que se 

ha desarrollado más recientemente en la his-

toriografía estadounidense. Sin estar inserta 

directamente en el espacio público, su función 

en la república reviste un carácter esencial, ya 

que es ella la que tiene a su cargo la formación 

moral del futuro ciudadano.

Ética y política en la democracia moderna

Esta contención, que se entablaba de 

alguna manera desde la ética y que estaba 

garantizada en el liberalismo por la Razón, 

pierde toda sustancia con la conformación 

de la democracia de masas. En parte, porque 

con las masas se introducen en la política los 

elementos no-racionales, quebrando con ello 

la racionalidad propia del Iluminismo. Pero, 

en parte, también porque con la integración 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

María de los Ángeles Yannuzzi

71
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

4 Tienen razón Cohen y Arato cuando dicen que “la relación del discurso de la ética con las instituciones democráticas y liberales nunca ha sido 
elaborada satisfactoriamente” (Cohen & Arato, 1995: 347). Ésta, desafortunadamente, sigue siendo una asignatura pendiente.

5 Así lo afirma, por ejemplo, Guariglia: “una ética universalista queda incompleta sin una concepción normativa de la democracia como el régimen 
político que mejor asegura, dentro de las variables contingencias naturales, sociales y económicas, no solamente la vigencia irrestricta de los 
dos principios de justicia sino también del principio de autonomía, que es el que sustenta una concepción equitativa, y en este sentido, ética, 

de comunidad política” (Guariglia, 1996: 219).

al estado de todos los adultos emancipados, 

al mismo tiempo que la diversidad se instala 

en lo público, demostrando la existencia de 

numerosos puntos de vista, incluso contradic-

torios entre sí, todos los asuntos se politizan. 

¿Cómo se entabla, entonces, la relación entre 

ética y política? Ya sin una racionalidad única 

compartida en el espacio público, la definición 

de una ética pública se encuentra a merced de 

la puja de poder entre los diversos grupos. Estas 

cuestiones, si bien caras a los intelectuales que 

daban cuenta del fenómeno de la democracia 

a comienzos del siglo XX, son las que parecen 

haber quedado relegadas en los tratamientos 

posteriores4 . 

La democracia de masas entabla, así, 

con la dimensión ética, una relación muy par-

ticular que reconoce facetas diversas e incluso 

contradictorias entre sí. Sin embargo, no son 

estas últimas las que generalmente se muestran 

en el análisis. Antes bien, la democracia se des-

cribe como el régimen ideal para la realización 

del principio de autolegislación, satisfaciendo 

así el sujeto político moderno la exigencia, en 

tanto que sujeto autónomo, de darse su propia 

ley. También aparece como la única forma po-

lítica posible que puede albergar en su seno la 

pluralidad de propuestas que pueden aflorar en 

una sociedad por definición compleja.5  De esta 

forma, la coexistencia de propuestas distintas 

en un mismo espacio aparece como resultado 

del desarrollo del principio de igualdad, prin-

cipio que define por sí mismo la noción de 

democracia. Pero es aquí, en realidad, donde 

comienzan los problemas. Si la convivencia en-

tre distintas propuestas es posible, es porque ya 

no hay criterio objetivo alguno que justifique la 

primacía de una concepción por encima de otro. 

Al menos no desde el punto de vista del observa-

dor, ya que desde quien adopta una concepción 

particular de bien, ésta siempre se entiende 

como superior a las demás, por lo que debería 

ser generalizada. Sin embargo, lo cierto es que 

no hay nada, más allá de la propia preferencia 

valorativa, que confirme dicha superioridad. 

Aceptar esta premisa es lo que, en principio, 

permite establecer en el plano de la sociedad, 

relaciones de reciprocidad y de reversibilidad 

entre esas distintas propuestas. 

Pero, para sostener este tipo de relación 

se requiere, necesariamente, una distribución 

si no simétrica, al menos equitativa del poder 

entre las partes actuantes. Algo que, aunque 

no totalmente imposible al menos en teoría, 

el desarrollo de la lógica del poder tiende a 

desvirtuar desde un principio en el terreno de 

la práctica, ya que el poder por definición es 

asimétrico. Esto sin contar con que el estado 

tiene, además, por sí mismo, la capacidad de 

imponer un determinado punto de vista, lle-

gando incluso a utilizar la fuerza para ello si así 

lo considerase necesario. Son estos elementos 

que están insertos en la política democrática, 

como veremos a continuación, los que llevan 



C
O

N
fi

n
es

Ética y política en la sociedad democrática

72

A
rt

íc
u
lo

s  

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

a ahondar aún más la separación entre ética y 

política que se arbitra en la Modernidad.

Vemos así que la democracia, con el 

desarrollo y profundización del ideal igualitario, 

introduce en verdad un fuerte relativismo moral. 

Ahora todas las propuestas de vida buena que-

dan necesariamente igualadas entre sí al no 

existir parámetro objetivo –es decir, externo a 

la conciencia del sujeto-  por el cual definir los 

criterios de mejor y peor que orienten las pref-

erencias. Este relativismo moral que caracteriza 

primordialmente a la democracia, aunque ya in-

sinuado en los inicios de la política moderna, no 

hace más que reafirmar en realidad la ausencia 

de moral en términos objetivos. Esto es algo a 

lo que Hobbes intentó dar solución, recluyendo 

el problema al plano de la conciencia, ya que al 

no existir parámetro objetivo alguno que per-

mita dirimir qué es lo bueno y qué es lo malo, 

las sociedades se enfrentan a la posibilidad de 

instalar la guerra en su seno. Por eso, el so-

berano hobbesiano tiene la función de objetivar 

un criterio, diciendo así qué es lo justo y qué 

es lo verdadero. De esta forma Hobbes daba fin 

a la guerra de religión, dejando relegada esta 

última al plano íntimo de la conciencia, plano 

en el cual no puede penetrar el estado. 

Hobbes nos muestra de este modo la 

capacidad represiva del estado moderno, capa-

cidad que lo autoriza incluso a eliminar todas las 

diferencias en la sociedad. Este es un riesgo, por 

cierto, que está siempre presente y que, particu-

larmente se acrecienta en una democracia que 

somete sin más las minorías a la decisión de la 

mayoría. Pero Hobbes con esto dice algo más. Y 

es que todo relativismo se zanja mediante la ob-

jetivación de criterios que de este modo pasan a 

valer para todos los integrantes de la sociedad 

política sin excepción, independientemente de 

lo que se sostenga a nivel de la conciencia indi-

vidual. Esto es lo que hace el estado al imponer 

la ley, dando con ello contenido específico a la 

justicia y estableciendo, al mismo tiempo, los 

límites y alcances de la convivencia. 

Esta premisa no ofrece, en principio, 

mayores problemas en la medida que se recu-

pere el concepto de Razón como planteaba el 

Iluminismo. Pero todo cambia con el desarrollo 

de la democracia. Ahora, nos encontramos con 

una diversidad de concepciones que se encuen-

tran, en principio, en paridad de condiciones 

entre sí. Concepciones que, además, sostienen 

una pretensión de universalidad que sólo la con-

quista del estado puede asegurar, aunque más 

no sea transitoriamente. Es por este motivo que 

se politizan las distintas propuestas, al igual que 

ocurre en una democracia con los demás asun-

tos de la sociedad, confirmando de esta forma 

la ausencia de límites éticos para el poder. Por 

eso, en tanto forma de igualación total que ha 

politizado todo, la democracia no hace más que 

introducir la violencia en su seno, ya que todo 

se convierte en puja por el poder. Es decir, que 

si no se acuerdan formas de racionalización que 

permitan zanjar el conflicto –papel que juegan, 

por ejemplo, las elecciones-, dirimir cualquier 

cuestión en el plano público quedaría librado 

sólo a la mera fuerza. 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

María de los Ángeles Yannuzzi

73
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

6 En el espacio público democrático, el discurso cumple una función distinta, ya que nunca se entabla realmente, como señalaran ya Horkheimer 
y Adorno, una relación realmente dialógica. Todo emisor realiza una escenificación cuyo objetivo fundamental es impresionar y lograr la ad-
hesión de un público masivo y, por ello mismo pasivo, que reacciona favorablemente sólo ante aquel actor que mejor diga lo que quiere oír o 
aquello que está predispuesto a aceptar. Por eso dice Carl Schmitt que “la moderna democracia de masas ha convertido la discusión pública que 
argumenta en una formalidad vacía” (1979: 8).

La ética como discurso legitimador

	 ¿Cómo juega entonces el discurso de la 

ética en la sociedad democrática? Esta es una 

cuestión que no pasó inadvertida a los primeros 

autores que dieron cuenta de la incipiente de-

mocracia moderna y que nos lleva a analizar la 

relación entre ética y política, desde el punto de 

vista de la segunda. Como Mosca, Ostrogorski, 

Pareto y Michels, entre otros, se esfuerzan en 

señalar, la democracia, como tal, es un mito y en 

tanto que mito movilizador, lejos de promover 

en la práctica la participación real de todos los 

ciudadanos en la instancia efectiva de gobierno, 

extiende en realidad un velo sobre la sociedad 

que oculta las verdaderas relaciones de poder. 

Después de todo, como explican estos autores, 

toda organización forma élites que quedan 

legitimadas, al mismo tiempo que encubiertas 

como tales, por el discurso democrático. No 

es de extrañar, entonces, que la vacuidad del 

discurso6  se cubra con una fuerte apelación a lo 

ético, aunque utilizado únicamente como simple 

justificación. Como sostiene Michels, siempre 

es posible hallar una apelación a la ética, como 

discurso legitimador en la democracia. 

En ese sentido la consideran también, ya 

más recientemente, Cohen y Arato. Para ambos 

autores el discurso de la ética debe ser consid-

erado como “una ética política y una teoría de la 

legitimidad democrática y de los derechos bási-

cos” (Cohen y Arato,1995: 351). Sin embargo, 

como podemos apreciar, la perspectiva por ellos 

adoptada, si bien coincide en el rol que juega la 

ética en el contexto político, difiere en sustancia 

de la visión más escéptica de los autores de 

principios del siglo XX. En este último caso, su 

función primordial no es otra que la de encubrir 

las verdaderas relaciones de poder, por defin-

ición asimétricas, no permitiendo con ello una 

real emancipación del hombre. Se trata, en ese 

sentido, de una apelación que se desenvuelve en 

el terreno de las apariencias, por lo que la ética, 

circunscripta en este caso a lo público, puede 

estar -y generalmente lo está- vacía de toda sus-

tancia real moralizadora. Michels describe aquí 

una característica propia de la política aunque, 

cuando escribe Los partidos políticos, todavía 

no puede evitar un reclamo moralizador que se 

proyecta sobre el ámbito de la política. Reclamo 

en principio impropio, si tenemos en cuenta que 

la Modernidad lleva a producir una distinción 

clara entre el ámbito de la moral y el de la ética, 

correspondiendo esta última a la política.

Sin embargo, no deja de ser importante 

esta descripción de la ética pública como un tipo 

de discurso legitimador que en última instancia 

refiere al estado y que, por ello mismo, carece 

en principio de un contenido específico. Esto 

significa que su lógica de funcionamiento no 

está atada a ninguna concepción particular de 

bien. Rawls, en ese sentido, constituye un buen 

ejemplo de esto que afirmamos, ya que sostiene 

que las teorías comprehensivas, por el hecho de 

participar en una sociedad plural y diferenciada, 

y por tener que adoptar la perspectiva de las 

personas en su identidad pública en tanto que 



C
O

N
fi

n
es

Ética y política en la sociedad democrática

74

A
rt

íc
u
lo

s  

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

7 La verdad es privativa del conocimiento científico. Pero con el desarrollo de la democracia moderna se produce una separación entre ciencia 
y política. Con esto queremos decir que los avances del conocimiento científico no redundan directamente en el campo de la política. Ya no 
es posible pensar en la realización de una política científica, como pensaba el positivismo decimonónico. Es decir que, como señala Lyotard 
-aunque atribuyéndolo recién a la condición postmoderna, interpretación con la que evidentemente discrepamos- se entabla un “conflicto entre 
un juego de lenguaje hecho de denotaciones que sólo se refieren al criterio de la verdad, y un juego de lenguaje que dirige la práctica ética, 
social, política, y que comporta necesariamente decisiones y obligaciones, es decir, enunciados de los que no se espera que sean verdaderos, 
sino justos, y que no dependen más que en último análisis del saber científico” (Lyotard, 1995:65). 

ciudadanos, debe abrirse a los requerimientos 

de la generalidad e integrar, como fundamento 

de la vida pública, normas morales que por su 

pretensión de validez universal –es decir, por 

su razonabilidad– hay que presuponer que pu-

eden ser reconocidas desde el interior de sus 

convicciones éticas. 

Sin embargo, su modo de construir 

socialmente la justicia, si bien satisface las 

exigencias impuestas por la diversidad, parece 

olvidar que la atribución de significado, en la 

medida en que los distintos puntos de vista se 

encuentren en la sociedad, será el resultado de 

la puja por el poder y de cómo ella se raciona-

lice.  Este es el juego, en realidad, que se entabla 

en el contexto de una sociedad democrática, 

definiendo a partir de su resultado los criterios 

con los que se regula la convivencia. Sin em-

bargo, no debemos olvidar que en ese juego 

nada impide que, en un momento particular, 

alguna de estas concepciones se imponga y 

se generalice de manera absoluta a partir del 

poder del estado. Todo depende de cómo se 

entablen las relaciones de fuerza en la sociedad 

y de cómo ellas afecten a los distintos actores, 

entre los que las asociaciones con vocación de 

poder tienen un lugar privilegiado.

	 Es en este marco que debemos consid-

erar los cuestionamientos éticos que afloran 

en una sociedad. Por eso la apelación a la ética 

se constituye en el mejor modo de mostrar el 

desvío antidemocrático de la fracción que se 

encuentra en el poder. Algo que, en realidad, 

forma parte de las tácticas de guerra que se 

desarrollan entre los partidos. Parte del juego 

político, poco importa que se trate de un mero 

recurso discursivo sin fundamento real o de la 

denuncia cierta de una conducta impropia. La 

política en el contexto de sociedades masifica-

das poco tiene que ver con la verdad7 ,  ya que el 

discurso no tiene por objeto llegar a ‘lo correcto 

y verdadero’, mediante la argumentación, como 

sí había sucedido durante el estado liberal, 

recuperándose incluso en este último caso una 

ética pública. Por el contrario, su cometido es 

básicamente impresionar la conciencia de las 

masas para quebrar las adhesiones y promover 

los recambios en beneficio del propio grupo. Y 

una pátina ética siempre legitima mejor la ac-

ción propia que el mostrar una cruda apetencia 

de poder. Esto significa que las nociones de 

verdadero o falso, si bien se usan en el contexto 

de la lucha política, carecen en realidad de valor 

como tales, ya que todo discurso político, para 

ser exitoso, no debe ser verdadero, sino simple-

mente creíble. 

A ello se agrega que no siempre las ac-

ciones propias, aunque corruptas, son necesari-

amente rechazadas como impropias, sobre todo 

cuando ellas aseguran un beneficio para el gru-

po, beneficio que se traduce generalmente en 

un mejor posicionamiento en relación al poder. 

Pero este tipo de conducta no supone forzosa-

mente la existencia de una personalidad per-

versa. Por el contrario, generalmente responde 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

María de los Ángeles Yannuzzi

75
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

a esa exigencia que ya reclamaba Rousseau, de 

anteponer el interés del todo al propio interés 

particular. De esta forma, la acción impropia, 

en la medida en que no alcance una publicidad 

que revierta en contra los resultados, se justi-

fica y se legitima por el logro de un bien mayor 

que necesariamente es colectivo. Pero aunque 

la perversión no sea en sí misma la causa de 

este tipo de comportamiento, ¿cabe realmente 

legitimarlo? La pregunta, por cierto, no necesari-

amente tiene una respuesta que ligue la política 

a la ética, sobre todo si tenemos en cuenta que 

en la política democrática la legitimidad popular 

del poder da fuerzas impensables a los grupos 

dirigentes, corrompiendo, como sostiene Mi-

chels, incluso a los más sinceros militantes.

Con ello no queremos afirmar que de-

bamos restarle valor, por ejemplo, a una denun-

cia de corrupción y pensar que sólo se trata de 

andanadas en el marco de una guerra facciosa; 

simplemente intentamos establecer los límites 

que tiene un discurso de este tipo. Pero dado el 

carácter en sí mismo corruptor del poder, éste 

es uno de los lugares comunes de toda puja 

entre grupos. Por eso, lo que deberíamos hacer 

es separar, como decimos vulgarmente, la paja 

del trigo, ya que como diría Maquiavelo, no es 

obligatorio que todos los que participan en la 

política sean amorales. Sólo debemos saber, 

para no caer ingenuamente en las redes de la 

manipulación, que los amorales también juegan 

el juego del poder e, incluso, lo juegan mejor 

que los demás. No se nos escapa, por cierto, 

que poder desbrozar ese campo discursivo es 

en sí mismo algo bastante difícil de lograr en 

la práctica porque el discurso político tiende a 

autonomizarse de su contexto de producción, 

efecto que en una sociedad de masas se logra 

con relativa facilidad por la incapacidad que se 

tiene de ser testigo directo de los hechos. Esta 

dificultad, que existe para contrastar el discurso 

con el mundo objetivo, favorece, incluso, los 

intentos de generalización que obran como 

estrategia discursiva defensiva para atemperar 

o incluso diluir las acciones sancionadoras por 

parte de la sociedad. 

Weber y la ética pública

La carencia de contenido específico que 

tiene la ética pública es la que lleva a Weber a 

distinguir en el espacio público dos tipos de 

éticas diferentes, que se definen por el tipo de 

conducta que promueven. Todo actor político 

puede obrar conforme a principios y valores 

absolutos adoptados con antelación al momento 

de la acción concreta, respondiendo en este caso 

a una ética de la convicción (Gesinnungsethik), o 

puede hacerlo sopesando en la práctica las con-

secuencias políticas y sociales que su decisión 

puede acarrear, respondiendo en este otro a 

una ética de la responsabilidad (Verantwor-

tungsethik). Es decir que, mientras en la primera 

se obra por la pasión, en la segunda se realiza 

un cálculo racional que se proyecta al futuro, 



C
O

N
fi

n
es

Ética y política en la sociedad democrática

76

A
rt

íc
u
lo

s  

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

tratando de inferir las posibles consecuencias 

de la decisión. 

	 Como podemos apreciar, se trata en 

principio de dos tipos distintos de ética, in-

cluso contrapuestas. Sin embargo, no debe-

mos pensarlas siempre como necesariamente 

antitéticas. Para Weber lo mejor sería articular 

una ética de la convicción con una ética de la 

responsabilidad: “la ética de la responsabilidad 

y la ética de la convicción no son términos ab-

solutamente opuestos, sino elementos comple-

mentarios que han de concurrir para formar al 

hombre auténtico, al hombre que puede tener 

‘vocación política’” (Weber,       1984: 176). Va 

de suyo que se necesita estar convencido de 

que los propios valores son los mejores para 

articular la convivencia común8 , teniendo la 

responsabilidad suficiente como para poder 

ponerlos bajo la crítica y evitar así imponerlos 

por la mera fuerza. De esta forma, mientras que 

desde la ética de la convicción se establecen los 

valores fundamentales según los cuales orde-

nar la sociedad, la ética de la responsabilidad 

permite adecuar el principio al caso particular. 

En ese sentido, y suponiendo una complement-

ación ideal entre ambas, la primera establecería 

los límites de hasta dónde ceder para asegurar 

la convivencia pacífica y la segunda evitaría 

todo intento de subordinación de la realidad 

a principios abstractos. Sin embargo, ésta no 

deja de ser una forma idealizada de comple-

mentación. 

	

Si algo tiene la política en el contexto de una 

democracia es su alto grado de ambivalencia. 

Toda acción supone al mismo tiempo riesgo y 

beneficio9 . Algo de lo que no está librada tam-

poco la ética pública. Así, si la ética de la con-

vicción supone un tipo de ética atada a valores 

absolutos, el riesgo de subordinar la realidad a 

una abstracción idealista está siempre presente. 

Como señala Novaro, existe 

cierta afinidad entre la ética revolucio-

naria (o contrarrevolucionaria, puesto 

que en ambas se absolutiza una causa) y 

la agitación íntima que transforma a un 

actor político en un sujeto romántico, y, 

por lo tanto, en un actor políticamente 

incompetente para desempeñarse en el 

marco de las instituciones representati-

vas (2000: 188).

Es decir que, desde una ética de la con-

vicción, el riesgo que se plantea cuando llega 

a generalizarse a partir del estado es la intole-

rancia y, por consiguiente, la degradación del 

sistema de representación. Pero la ética de la 

responsabilidad, en tanto que ética pragmática 

(Roth, 1963: 254), no constituye en sí misma 

una panacea. Ella presupone que el político 

sopese las consecuencias de sus decisiones 

en función del mayor bien posible para el con-

junto de la sociedad. Algo que puede llevar, si 

no mantiene la suficiente autonomía, a que se 

8 Como ya señalara Le Bon en su famosa obra La psicología de las multitudes, el encantador debe ser previamente encantado si pretende con-
vocar al gran número.

9 Acá nos interesa establecer una diferencia con el análisis de Ulrich Beck, quien atribuye esta característica a las nuevas condiciones de la polí-
tica, es decir, en el contexto de lo que llama la modernización reflexiva. Nosotros, por el contrario, entendemos que ésta es una característica 
que ya aflora con la democracia de masas.   



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

María de los Ángeles Yannuzzi

77
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

subordine al poder de turno, impidiendo así 

introducir cualquier atisbo de transformación 

de lo realmente existente. ¿Cómo establecer 

entonces ese delicado equilibrio entre lo posible 

y lo deseado? ¿Cómo hallar esa phrónesis, a la 

que se refería Aristóteles, a partir de la cual 

se adecuaba lo universal a lo particular? En 

principio, podemos decir que todo va bien si 

el compromiso del actor político tiene que ver 

con una ética ciudadana, aunque por cierto se 

debería asignar algún contenido específico a 

esta expresión. Esto mismo se planteó Hermann 

Heller en 1928, para quien 

en la medida en que a las identidades 

partidarias les subyazga un vínculo de 

pertenencia ciudadano consistente en 

un ‘mito democrático’ sobre el origen 

y las tradiciones de la comunidad, una 

‘ética de la Constitución’, el antagonis-

mo político encontrará un suelo fértil en 

que desarrollarse y un marco dentro del 

cual contenerse (Novaro, 2000: 236).

Pero, si esto no ocurre, ¿qué sucede? 

Weber conocía bien a Maquiavelo y su preocu-

pación por una política que perdía todo tipo de 

contención. Por eso reconocía la fragilidad y el 

riesgo de lo político, sobre todo, en la Moderni-

dad. Incluso, no ignoraba el rol que juega el po-

der en la precaria relación que se entabla en las 

sociedades modernas entre ética y política.  

Quien quiera en general hacer política y, 

sobre todo, quien quiera hacer política 

como profesión, ha de tener conciencia 

de estas paradojas éticas y de su res-

ponsabilidad por lo que él mismo, bajo 

su presión, puede llegar a ser.10  Repito 

que quien hace política pacta con los po-

deres diabólicos que acechan en torno 

de todo poder (Weber, 1984: 173).

Son estas características las que hacen 

que la decisión política se ubique siempre en 

un borde difuso en el que es extremadamente 

difícil establecer ex-ante la línea demarcatoria 

entre lo bueno y lo malo. Al ser un terreno, como 

ya dijimos, que está atravesado por las pujas 

de poder, la asimetría inherente a aquél entra 

en juego, penetrando y distorsionando con su 

propia logicidad el plano de la ética pública. 

Sólo este tipo de reacción puede constituirse 

en freno de toda conducta impropia que afecte 

lo público. Sin embargo, lograr que la sociedad 

en su conjunto, en tanto que colectivo que ex-

presa una unidad, establezca explícitamente 

los límites, no es tarea sencilla en el marco de 

las sociedades masificadas en las que vivimos, 

ya que ellas, al caracterizarse por la diversidad, 

mantienen un cierto relativismo, en última 

instancia necesario, para que funcione una so-

ciedad democrática. 

Pero reconocer esto no significa que 

no se tenga que rechazar o incluso excluir a 

10 Definitivamente, “si un hombre eligió hacerse activo en los asuntos públicos, entonces estaba condenado a una ‘ética de la responsabilidad’ 
que bien podría violar sus standards personales de moralidad” (Hughes, 1961: 330). Como el mismo Maquiavelo dejara ya entrever, respetando 
los principios propios de una moral privada se puede ganar el cielo, pero nunca conquistar y mantener el poder.



C
O

N
fi

n
es

Ética y política en la sociedad democrática

78

A
rt

íc
u
lo

s  

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

11 Es en el “arte de la conversación en el que la ética de la argumentación se verifica en el conflicto de las convicciones” (Ricoeur, 1996: 319).

quienes hayan tenido visiblemente una con-

ducta impropia. Por el contrario, la sanción a 

este tipo de comportamiento fomenta el imagi-

nario de justicia, al mismo tiempo que marca 

el límite tolerado por esa sociedad particular. 

En ese sentido, la efectiva condena del trans-

gresor cumple una función pedagógica de la 

que ningún sistema político debería prescindir. 

Pero para que la condena deje efectivamente 

marca en la sociedad política es imprescindible 

distinguir dos planos que, si bien complemen-

tarios en muchos casos, produce en realidad 

efectos distintos. Por tal motivo, debemos dis-

tinguir entre el plano específicamente político 

y el plano jurídico. Y los debemos diferenciar 

porque no todo lo éticamente condenable es 

al mismo tiempo jurídicamente sancionable. 

La política exige siempre, en estos casos, re-

spuestas rápidas que se traduzcan, por parte 

de la sociedad, en desconfianza y pérdida de la 

credibilidad hacia el transgresor. 

Por eso la ética pública, pensada incluso 

como una ética de la responsabilidad, tiene un 

alto grado de precariedad, entre otras cosas, 

porque en definitiva se apoya en la conciencia 

del actor. ¿Qué pasaría entonces si las tradicio-

nes éticas son débiles, tanto en los protagoni-

stas como en la sociedad en general? Es aquí 

donde claramente vemos que política y ética se 

escinden en las sociedades contemporáneas en 

dos campos totalmente diferentes. Pero, enton-

ces, volvemos nuevamente a la preocupación 

inicial de Maquiavelo en los inicios del republi-

canismo moderno: ¿qué contiene a la política, 

cuyo objeto es el poder?

La ética de la argumentación

	 El problema de las sociedades contem-

poráneas es que esa pregunta, con la que cerra-

mos el apartado anterior, carece en realidad de 

una respuesta definitiva. Pero como nos enseña 

Hobbes, no podemos pensar una sociedad sin 

que se objetiven, desde el estado, determina-

dos criterios específicos, construyendo así la 

justicia. Es decir, en algún momento se debe 

asumir alguna concepción para que la sociedad 

pueda funcionar. Esto supone una construcción 

social que no necesariamente debe seguir la so-

lución hobbesiana, aunque ella es, por cierto, un 

fantasma del cual nunca estaremos definitiva-

mente librados. La cuestión es que si reconoc-

emos la diversidad existente en las sociedades 

democráticas, el conflicto debe ser entendido 

como co-constitutivo de la política, por lo que 

la posibilidad de restituir algún tipo de relación 

entre ética y política recae necesariamente en su 

forma de racionalización. En función de ello, y 

desde un punto de vista teórico-conceptual, se 

plantea entonces una solución al problema de 

la contención de la política. Se trata de lo que 

Ricoeur llama una ética de la argumentación11 , 

recuperando con ella el concepto de razón. 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

María de los Ángeles Yannuzzi

79
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

	

	 La democracia se erige así, como ya lo 

dijimos, en el régimen ideal para el intercambio 

de opiniones entre sujetos iguales que entablan 

entre sí relaciones simétricas y reversibles. Algo 

que, en condiciones ideales, supone necesari-

amente una permanente y constante circulación 

del poder. Pero entonces la democracia se 

tiene que entender “como un mecanismo que 

contribuye a cambiar preferencias mediante 

discusiones públicas” (Habermas, 1998: 416). 

La noción de democracia se adscribe, así, a una 

forma procedimental12  a partir de la cual se 

garantiza el intercambio de ideas. Esto quiere 

decir acotar el significado de la voz democra-

cia a un tipo particular en el que encontramos, 

entre otras cosas, una serie de procedimientos 

a seguir con la finalidad de garantizar la partici-

pación activa de todos los sujetos políticos. Se 

trata, en ese sentido, de procedimientos que, 

si bien formales, no carecen de sustancia. 

Pero, entonces, cabe preguntarse qué 

sucede si no se llega a garantizar efectivamente 

esa participación activa y se produce, como 

ocurriera en las sociedades de posguerra, lo que 

Habermas denominó “un ‘privatismo político y 

familio-profesional’: una escala de valores socia-

les que primaba la ética burguesa del trabajo y 

de la autosuperación, el repliegue del individuo 

sobre su ámbito privado, la delegación de las 

decisiones ciudadanas en las élites políticas y la 

preocupación por la seguridad política y militar 

de la nación” (Colom González, 1992: 182). Esta 

situación es bastante común que ocurra en las 

sociedades contemporáneas, como el mismo 

Guillermo O’Donnell señala al describir las mod-

ernas democracias delegativas. Y, en parte, esto 

se debe a las serias dificultades que el hombre 

común tiene en democracia para hacer que su 

doxa sea verdaderamente pública, requisito 

indispensable que define la política. 

Esto hace que la lógica argumentativa, 

aplicada al espacio público, quede restringida, 

en la práctica, a unos pocos sujetos que no nec-

esariamente comparten las mismas intenciones. 

En ese juego discursivo que se entabla, habrá 

quienes pretendan arribar a criterios consensua-

dos de justicia y quienes sólo utilicen la argu-

mentación como forma de posicionarse mejor 

en relación al poder del estado, legitimando, 

así, mediante aquélla su propia conducta. No 

olvidemos que, dada la dificultad para la ar-

ticulación de los consensos en una sociedad 

de masas, siempre se abre una gama infinita 

de prácticas que pueden ser designadas como 

corruptas, algunas, claramente reconocibles 

y cuestionables por todos y otras, solamente 

señaladas como tales desde posiciones princip-

istas de purismo total o, incluso, desde la mera 

conveniencia. 

Con esto último estamos planteando 

que la mentira forma parte también del juego 

político. La máxima de Goebbels, “miente, mien-

12 Como señala Ricoeur, “cuanto más se quiere una concepción de la justicia estrictamente procedimental, tanto más se apoya en una ética de 
argumentación para resolver los conflictos que engendra” (1996: 314).



C
O

N
fi

n
es

Ética y política en la sociedad democrática

80

A
rt

íc
u
lo

s  

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

13 La crítica supone reconocer, en una sociedad postmetafísica, la falibilidad del hombre, estableciendo una especie de autocontrol de las deci-
siones. Este es un aspecto que se ve resaltado por las actuales instancias de diferenciación que se desarrollan en las sociedades presentes: “en 
las condiciones de la moderna sociedad democrática, cuando el aura de autoridad que circundaba los ideales tradicionales de buena vida se 
ha desvanecido, una ética postmetafísica tiene abierto el horizonte de la crítica no solamente a los aspectos institucionales, jurídicos, sociales 
y políticos de la organización social sino también a las concepciones heredadas de la buena vida, cuyos aspectos restrictivos o directamente 
coactivos en el plano subjetivo y en el público puede someter a revisión” (Guariglia, 1996: 280).

te, miente, que algo quedará”, por más que hiera 

nuestra sensibilidad, no deja de tener actualidad 

en toda puja por el poder. Esto sin contar que 

nunca estaremos seguros de las verdaderas 

intenciones de los sujetos políticos. El discurso, 

como decía Rousseau, termina convirtiéndose 

en vehículo de engaño para impresionar la con-

ciencia de los ingenuos, teniendo en cuenta que 

la ingenuidad no es privativa de alguna clase 

social en particular. Son estas características las 

que instalan definitivamente la incertidumbre en 

el juego democrático. Y es con ella con la que, 

en el fondo, debemos lidiar.

Esto es algo que Habermas no tiene 

en cuenta en su análisis, mostrando así una 

excesiva confianza en el valor coercitivo de la 

argumentación pública: 

la ocultación, por ejemplo, de intereses 

no susceptibles de justificarse pública-

mente, bajo una capa pública de razones 

morales o éticas, obliga a comprometerse 

con esas razones y a contraer vínculos y 

ligaduras que en la próxima ocasión, o 

bien desenmascararán a un proponente 

como inconsistente, o bien con el fin de 

mantener su credibilidad, lo obligarán a 

tener correspondientemente en cuenta 

los intereses de los demás. (Habermas,     

1998: 420).

¿Cuál es el alcance, entonces, de una 

ética de la argumentación? Porque estamos de 

acuerdo con que la forma racional de zanjar las 

diferencias no es otra que el diálogo. La cuestión 

es ver, en las sociedades contemporáneas, 

quiénes dialogan o, mejor aún, quiénes tienen 

posibilidad real de intervenir en el intercambio 

de ideas. Aquí es donde los intelectuales juegan 

un rol importante. Al participar con una doxa 

más especializada, no necesariamente anulan 

la participación del hombre común, quien, en la 

mayoría de los casos lo hace a partir de su iden-

tificación con alguna de las propuestas vertidas. 

Pero esto nos abre un problema nuevo, que 

nos lleva a plantear un tema subsidiario, al que 

generalmente no se le presta mayor atención 

en la reflexión política. Nos referimos, en ese 

sentido, al problema del tiempo, problema que 

en definitiva refleja la existencia de objetivos 

diferentes entre los planos que se distinguen 

en el ámbito de lo público. 

	 El tiempo del debate social no es nunca 

igual al tiempo del político profesional que 

tiene, en principio, la responsabilidad de to-

mar las decisiones que afectan al conjunto de 

la sociedad. Una instancia de debate y, por 

consiguiente, de argumentación, lleva tiempo, 

tiempo que, en el contexto de la práctica política 

concreta, puede no tenerse. Y toda dilación en la 

decisión puede ocasionar tanto o más perjuicio 

para la sociedad que una mala decisión. Esto 

no significa invalidar completamente la lógica 

de la argumentación. Se trata, por el contrario, 

de comprender cómo intervienen ambos pla-

nos en lo que luego se traduce como decisión 

política. Sin argumentación no habría ejercicio 

de la crítica13 y sólo una ética crítica cuestiona 

“la presunción del mundo como dado y lo ex-

pone como insostenible” (Neufeld, 2000: 95). 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

María de los Ángeles Yannuzzi

81
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

Es decir, toda esperanza de transformación, de 

modificación de lo existente, debe apoyarse 

necesariamente en ella. 

Algunas reflexiones finales

			   Como hemos visto a lo largo de nuestro 

trabajo, la democracia introduce un fuerte rela-

tivismo moral, relativismo que, si bien permite 

la coexistencia en un plano de igualdad de las 

distintas concepciones que circulan en toda 

sociedad compleja, no puede ser sostenido en 

la dimensión política. Las condiciones propias 

de la política en la Modernidad hacen necesaria 

la objetivación de algún criterio que permita 

establecer la sociedad. Y esto se hace más ur-

gente aún en el contexto de una democracia, 

ya que la pluralidad de puntos de vista puestos 

en paridad de condiciones entre sí, en principio 

plausible como reconocimiento de la diversidad, 

dificultan aún más la constitución del espacio 

común. Es aquí donde las distintas concepcio-

nes de bien se politizan, ya que la posibilidad 

de poder generalizarse radica en la capacidad 

de cada grupo de posicionarse mejor en relación 

al poder del estado. De esta forma la lógica de 

poder penetra la dimensión ética distorsionán-

dola. 

		

			   Así, recuperar una ética pública sig-

nifica atribuirle necesariamente algún contenido 

específico que se establece sólo a partir de 

cómo se den las relaciones de fuerza en una 

sociedad particular. Esto hace que las relacio-

nes entre ética y política, en el contexto de las 

sociedades contemporáneas, se mantengan en 

una constante tensión que no tiene un modo 

único de resolución. En términos generales y 

abusando de la simplificación, podemos decir 

que se puede apelar a la simple imposición uti-

lizando la violencia para someter a las minorías 

a valores no compartidos, o se puede pensar 

en una forma de racionalización del conflicto 

que permita arribar a la definición de valores 

consensuados en la sociedad. 

	

			   Es este último caso donde necesari-

amente se debe recuperar la argumentación; 

pero siempre sabiendo que ella se constituye 

acá en una forma de manejar racionalmente 

el poder. Por eso mismo, no podemos confiar 

completamente en el valor restaurador que ella 

pueda tener, ya que no es desde la política que 

se recupera la ética en la sociedad. Por el con-

trario, el discurso de la ética permite legitimar 

el poder. Esto significa que hay una utilización 

de este tipo de discurso que permite velar el 

hecho que en el espacio público no todos los 

actores participan con la misma intencionalidad. 

Es decir que, el más encendido discurso ético 

puede esconder una inconfesable apetencia 

de poder. Si no se comprende esto y si no se 

entiende que ello forma parte del juego del 

poder, se puede ser fácilmente objeto de la 

manipulación.

			 

			   Pero la lógica argumentativa funciona 

en la medida en que todos los integrantes se 

identifiquen con ella sobre la base del recono-

cimiento de una misma racionalidad. Este es 



C
O

N
fi

n
es

Ética y política en la sociedad democrática

82

A
rt

íc
u
lo

s  

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

un presupuesto que Habermas, por ejemplo, 

nunca pone en cuestión. El problema es que 

si esto no ocurre, cosa factible de que suceda, 

ya contamos con los elementos perturbadores 

que pueden torcer la lógica de la argumentación 

vaciando de contenido sus enunciados. En ese 

sentido, la presencia del estado plantea siempre 

como riesgo la posibilidad de apelar a su capa-

cidad represiva para zanjar todo conflicto. Por 

eso es importante mantener en la sociedad una 

conciencia de la precariedad con la que ambas 

dimensiones se articulan entre sí. Aunque es 

cierto que esta función de prevención puede 

no garantizar nada por sí misma, lo cierto es 

que sin ella seguramente se eliminarían los 

resguardos necesarios para reaccionar ante la 

distorsión. 

 



CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

C
O

N
fi

n
es

María de los Ángeles Yannuzzi

83
CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

A
rt

íc
u
lo

s

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

Bibliografía

Beck, U. (1997). La reinvención de la política: hacia una teoría de la modernización reflexiva. En Beck, 

U., Giddens, A. y Lash, S. Modernización reflexiva. Política, tradición y estética en el orden 

social moderno. Madrid: Alianza.

Cohen, J. y Arato, A. (1995). Civil Society and Political Theory. Massachusetts: The MIT Press.

Colom González, F. (1992). Las caras del Leviatán. Una lectura política de la teoría crítica. Barcelona: 

Anthropos-Universidad Autónoma Metropolitana.

Dworkin, R. (1993). Ética privada e igualitarismo político. Barcelona: Paidós I.C.E./U.A.B.

Guariglia, O. (1996). Moralidad. Ética universalista y sujeto moral. Buenos Aires: Fondo de Cultura 

Económica.

Guariglia, O. (1986). Ideología, verdad y legitimación. Buenos Aires: Sudamericana.

Habermas, J. (1998). Facticidad y validez. Sobre el derecho y el Estado democrático de derecho en 

términos de teoría del discurso. Madrid: Trotta.

Habermas, J. (1991). Escritos sobre moralidad y eticidad. Barcelona: Paidós-I.C.E. de la Universidad 

Autónoma de Barcelona.

Habermas, J. (1990). Teoría de la acción comunicativa 2.  Buenos Aires: Taurus.

Hobbes, T. (1983). Leviatán 2.  Madrid: Sarpe.

Horkheimer, M. y  Adorno, T. (1987). Dialéctica del Iluminismo. Buenos Aires: Sudamericana.

Hughes, H. (1961). Consciousness and Society. The Reorientation of European Social Thought, 1890-

1930. New York: Vintage Books.

Junge, M. (2001). Zygmunt Bauman’s Poisoned Gift of Morality. En British Journal of Sociology, 52  

(1).

Kant, E. (1993). La metafísica de las costumbres.  Barcelona: Altaza.

Le Bon, G. (1964).  Psicología de las multitudes. Buenos Aires: Albatros.

Lyotard, J. (1995). La condición postmoderna. Informe sobre el saber. Buenos Aires: Rei Argentina.

Mabellini, A. (1999). Noviembre, Sorel: ética y política de la violencia. El irracionalismo y la política 

de 	masas. En PostData, 5. Buenos Aires.

Macintyre, A. (1966). A Short History of Ethics. A History of Moral Philosophy from the Homeric Age 

to the Twentieth Century.  New York: MacMillan Publishing Co., Inc.

Maquiavelo, N. (1970). El príncipe.  Madrid: Espasa-Calpe, S. A.

Maquiavelo, N. (1996). Discursos sobre la primera década de Tito Livio. Madrid: Alianza.

Michels, R. (1984). Los partidos políticos. Un estudio sociológico de las tendencias oligárquicas de la 

democracia moderna, 2. Buenos Aires: Amorrortu.

Mosca, G. (1923). Elementi di Scienza Politica. Torino: Fratelli Bocca Editori.

Neufeld, M. (2001). “Theorisin Globalisation: Towards a Politics of Resistance. A Neo-Gramscian 

Response to Mathias Albert. En Global Society , Vol. 15, Nº 1, University of Kent at Cater-

bury.



C
O

N
fi

n
es

La Ciencia Política o de cómo “hacer” política por otros medios

84

A
rt

íc
u
lo

s 

CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005CONfines   No. 1/1   enero- junio 2005

Novaro, M. (2000). Representación y liderazgo en las democracias contemporáneas. Rosario: Homo 

Sapiens.

Ostrogorski, M. (1979). La démocratie et les partis politiques. Paris: Editions du Seuil.

Pareto, V. (1978). Les systèmes socialistes 5, Genève: Librarie Droz.

Rawls, J. (1993). Political Liberalism. New York: Columbia University Press.

Ricoeur, P. (1996). Sí mismo como otro. México: Siglo Veintiuno Editores.

Roth, G. (1963). The Social Democrats in Imperial Germany. Totowa, N.J. : Bedminster.

Rousseau, J. (1984). Discurso sobre el origen de la desigualdad entre los hombres. El contrato social. 

Buenos Aires: Ediciones Orbis S.A.-Hyspamérica.

Schmitt, C. (1984). El concepto de lo político. Buenos Aires: Folios.

Schmitt, C. (1979).  Die Geistesgescichtliche Lage des heutigen Parlamentarismus. Berlin: Duncker & 

Humblot.

Sobrerilla, D. (1991). El derecho, la política y la ética. México: Siglo XXI.

Taylor, C. (1996). Fuentes del yo. La construcción de la identidad moderna. Barcelona: Paidós.

Toulmin, S. (1992). Cosmopolis. The Hidden Agenda of Modernity. Chicago: The University of Chicago 

Press.

Weber, M. (1992). Economía y sociedad. Esbozo de sociología comprensiva.  Buenos Aires: Fondo de 

Cultura Económica.

Weber,  M. (1984). El político y el científico. Madrid: Alianza.

Yannuzzi, M. (2000, Julio). La virtud republicana. En  PostData 6. Buenos Aires.

Yannuzzi, M. (1993). Intelectuales, masas y elites. Una introducción a Mosca, Pareto y Michels. Rosa-

rio: UNR Editora.


