Libertad y diferencia: la contribucion del liberalismo
igualitario al pensamiento democratico

Roporro CanTo SAENZ*

Fecha de recepcion: 13/12/2013  Fecha de aceptacion: 26/04/2015

La obra de John Rawls intenta dotar al liberalismo de un fundamento moral del que carecia
desde los escritos de John Locke. El articulo reflexiona sobre un liberalismo reformado que
contempla politicas publicas redistributivas en favor de los menos aventajados y sobre su
viabilidad, con una referencia al contexto latinoamericano. La justicia como equidad ofrece
un ideal de sociedad igualitaria que promueve la igualdad equitativa de oportunidades,
asegura que las diferencias socioeconémicas redunden en beneficio de los menos aventajados
y garantiza las libertades basicas para todos los ciudadanos, un ideal que conserva todo
su potencial transformador en América Latina. La propuesta de Rawls es de la mayor
trascendencia en un mundo en el que el pensamiento liberal sigue siendo hegemonico.

Palabras clave: Liberalismo, democracia, igualdad, justicia, politicas ptblicas en América
Latina.

The work of John Rawls attempts to provide a moral foundation to liberalism, which it lacked of since
the writings of John Locke. This paper reflects on a reformed liberalism which includes redistributive
public policies in favor of disadvantages individuals in society and on its feasibility, with a reference
to the Latin American context. Justice as fairness offers an ideal egalitarian society that promotes
fair equality of opportunity, ensuring that socioeconomic differences benefit the least advantaged, and
also guarantees basic freedoms to all citizens; this ideal retains all of its transformative potential in
Latin America. Rawls proposal is of utmost importance in a world in which liberal thought is still
hegemonic.

Key words: Liberalism, democracy, equality, justice, public policy in Latin America.

* Universidad Autonoma de Yucatén, Facultad de Economia. Doctor en Ciencia Politica. UNAM, Facultad
de Ciencias Politicas y Sociales. Lineas de investigacion: politicas publicas, democracia, desarrollo.

CONfines | afio 11, nimero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-6 ISSN: 1870-3569

n
[
c

=

Z

o

O




CONfines

)

S
=
RS
ES
<

40

Libertad y diferencia: la contribucién del liberalismo igualitario al...

INTRODUCCION

El presente trabajo tiene dos objetivos: 1) contrastar el pensamiento
liberal de John Rawls con el liberalismo cladsico para poner en relieve las
aportaciones del fildsofo estadounidense del siglo XX; y 2) reflexionar so-
bre las implicaciones de un liberalismo igualitario que, a diferencia del
original, contempla politicas publicas para contrarrestar la concentracion
de la riqueza y redistribuir parte de ella en favor de los individuos menos
aventajados de la sociedad. En el primer apartado se retoman brevemente
algunos fundamentos del liberalismo clasico, tal como fueron planteados
por John Locke; en el segundo se aborda con cierto detalle la propuesta de
Rawls, que él denomina la justicia como equidad y, en el tercero y ultimo, se
reflexiona sobre la viabilidad del liberalismo rawlsiano, con una referencia
al contexto latinoamericano.

La obra de John Rawls es el intento mas profundo, y probablemente
el mas logrado, de dotar al liberalismo cldsico de un fundamento moral,
del que carecia desde sus origenes en el siglo XVII, con la obra del filo-
sofo inglés John Locke, habitualmente considerado el fundador del pens-
amiento politico liberal. Locke partié del individuo que persigue sus fines
particulares con la ayuda de la razon, entendida esta como un instrumento
al servicio de los intereses de cada uno, para fundar una nueva teoria del
Estado en oposicion al absolutismo mondrquico de los siglos precedentes;
los pensadores liberales después de Locke mantuvieron inalterado este
punto de partida.

El individuo que se conduce por la persecuciéon de sus fines con el
apoyo de la razon instrumental —el individuo racional, como se le conoce
en la teoria politica, y también econdémica—- es a la vez una clara herencia
del empirismo inglés, cuyos grandes exponentes, de Francis Bacon a Da-
vid Hume, redujeron el papel de la razén a mera servidora de los deseos
o pasiones de los individuos, ya fuera el deseo supremo de defender la
propia vida, central en Hobbes y en Locke, o cualquier otra pasion que los
animara, incluido el sacrificio del propio bien por un ideal, que Hume no
descartaba como posible mévil de la conducta humana. Para los empiris-
tas ingleses la razon no era mas que un instrumento al servicio del deseo
y la pasion. Influidos por el crudo realismo de Maquiavelo, todos ellos re-
chazaron la herencia de la filosofia politica clasica, de Platén y Aristoteles
a Tomas de Aquino, con su énfasis ético o moral en el deber ser, antes que
en el ser.

John Rawls, pensador liberal del siglo XX, decidi6 ir mas alla del
modelo del individuo racional como fundamento de su propuesta liberal.
Fue sensible a las criticas contra el liberalismo clasico desde el siglo
XVIII, primero por los grandes pensadores del iluminismo francés, como
Rousseau y Montesquieu, y después por Kant, Hegel, Marx y muchos

CONfines | afio 11, niimero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61



Rodolfo Canto Saenz

otros, que invariablemente reprocharon al liberalismo inglés su claro sesgo
egoista y su ausencia de fundamentos morales, mas alla de los propositos
del individuo racional motivado por sus propios fines. En particular,
Rawls fue sensible a la critica de Kant a los empiristas ingleses.

Kant, como se recordara, desarrolla una implacable critica al empiris-
mo inglés y en particular a su pobre visién de la razén, reducida al papel
de servidora de los deseos y las pasiones de los hombres. Para Kant, el
empirismo inglés ha dejado de lado lo verdaderamente distintivo de la
razon humana, que es su conciencia moral, para reducirla a un instrumen-
to no muy diferente al instinto de los animales, ocupados tan solo en su
supervivencia. Con lenguaje irénico, Kant recuerda que hasta los hombres
mas rusticos son capaces de escuchar la voz de la razon “tan clara, tan difi-
cil de ahogar, tan perceptible hasta para los hombres mas vulgares”, voz,
sin embargo, ignorada por las “especulaciones vertiginosas de las escuelas
que son lo bastante atrevidas para taparse los oidos ante aquella voz celes-
tial” (Kant 2000, p. 57).

Rawls decide no ignorar a Kant, y tampoco a la voz de la razén pura
prictica, como este la llama. La obra de Kant demostré que la razon hu-
mana es capaz de discernir entre lo justo y lo injusto mas alla de las pa-
siones e intereses egoistas y de conducir la voluntad con independencia
de nuestros deseos e inclinaciones. Rawls opta por incorporar en su obra
una version propia del imperativo categorico kantiano, ese fundamento
aprioristico de la voluntad basado en la conciencia moral y no solo en las
inclinaciones, los deseos o la sensibilidad, como elemento constitutivo de
su propuesta de un liberalismo reformado: Ia justicia como equidad. El pun-
to de partida de Rawls ya no es la persona solamente racional, en el sentido
de Locke y Hume, sino también razonable (término utilizado por Rawls) en
un sentido inspirado en Kant: el individuo capaz de actuar conforme a los
dictados, no solo de la razén instrumental o empirica, sino también de la
razon pura practica, y de tomar en cuenta las consecuencias de sus actos
en el bienestar de los demas.

Locke. EL DERECHO NATURAL A LA PROPIEDAD

La ley natural establece que los hombres nacen libres e iguales entre si,
tal es el estado natural de los seres humanos, aun antes de que existieran
sociedades y gobiernos. La libertad natural del hombre debe estar a salvo
de todo poder terrenal y no supeditarse a la voluntad o autoridad legislati-
va del hombre, sino solo tener a la ley de naturaleza por norma. El hombre
libre transforma la naturaleza con su trabajo y constituye asi la propie-
dad; el recolector que recoge unas manzanas de los arboles del bosque
las retira de la comuin propiedad original y las convierte en su propiedad;

CONfines | afio 11, niumero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

n
[
c

=

Z

o

O




CONfines

)

S
=
RS
ES
<

Libertad y diferencia: la contribucién del liberalismo igualitario al...

para hacer esto no necesita del consentimiento de nadie porque, si tal con-
sentimiento fuera necesario, pereceria de inanicién. La propiedad es un
principio de la ley natural, tan sagrada como el principio de la propia con-
servacion (Locke 1998, pp. 17-19).

Asi como el recolector es propietario de los frutos y raices que recoge
para alimentarse, el agricultor es poseedor de los frutos de la tierra que
cultiva, con el tnico limite de producir lo que podra consumir antes de
que los productos se pudran. Gracias, sin embargo, a la invencion de la
moneda, el agricultor puede vender la parte de su producciéon que no
consumird y guardar el dinero, que también sera suyo; lo mismo pueden
hacer el herrero, el zapatero o el fabricante de telas. El dinero es, entonces,
un legitimo almacén de la propiedad debida al trabajo. Vida, libertad y
hacienda son tres derechos naturales de los hombres, esto es, anteriores a
la existencia de toda sociedad y gobierno y son, por tanto, inalienables e
imprescriptibles. Los gobiernos todos estan obligados a respetarlos y pro-
tegerlos en todo tiempo y lugar.

Sin embargo, el estado de naturaleza, aun cuando es un estado de hom-
bres libres, iguales y con propiedad, tiene algunos inconvenientes. Locke
se pregunta: Si el hombre en su estado de naturaleza es tan libre, si es
sefor absoluto de su persona y posesiones, igual a los mayores y por na-
die subyugado, ;por qué habria de abandonar su libertad y someterse al
dominio y direcciéon de cualquier otro poder? Pero —agrega Locke- eso
tiene obvia respuesta, pues aunque en el estado de naturaleza le valiera
ese derecho, su goce resultaba precario y también expuesto a que lo in-
vadieran los demas, porque al ser todos tan reyes como él y cada hombre
su igual, y siendo la mayor parte de los hombres no estrictos observadores
de la justicia, el disfrute de sus bienes en ese estado es muy inestable y en
zozobra. “Ello le hace desear el abandono de una condicién que, aunque
libre, llena esta de temores y continuados peligros; y no sin razén busca
y se une en sociedad con otros ya reunidos, o afanosos de hacerlo para
esa mutua preservacion de sus vidas, libertades y haciendas, a que doy el
nombre general de propiedad”. (Locke, 1998, p. 73).

Asi pues, el fin mayor y principal de los hombres que se unen en co-
munidades politicas y se ponen bajo el gobierno de ellas es la preser-
vacion de su propiedad, para cuyo objeto faltan en el estado de naturaleza
diversos requisitos: en primer lugar, falta una ley conocida, fija, promul-
gada, recibida y autorizada por comuin consentimiento como patrén de
bien y mal, y medida comun para resolver cualesquiera controversias que
entre los hombres se produjeren; en segundo lugar, falta un juez conocido
e imparcial, con autoridad para determinar todas las diferencias segin
la ley establecida; en tercer lugar, falta el poder que sostenga y asista la
sentencia, si ella fuere recta, y le dé oportuna ejecucion. (Locke, 1998, pp.
73-74).

CONfines | afio 11, niimero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61



Rodolfo Canto Saenz

Locke insiste, a lo largo de su Ensayo sobre el Gobierno Civil, en que el ob-
jetivo primordial de todo gobierno es la preservacion, conservacion, asegu-
ramiento, proteccion —y otros términos similares— de la propiedad (Locke
1998, pp. 55, 57, 73, 76, 82, 83, 136). Algunas veces, emplea su concepto am-
plio de propiedad, entendida como vida, libertad y hacienda y, en otras,
utiliza un concepto mas restringido de propiedad, limitada a la hacienda
o posesiones de los hombres que, en determinadas circunstancias, es mas
sagrada aun que la vida misma. Por ejemplo, cuando se trata de castigar a
un soldado desertor: “...ni el general que puede condenarle a muerte por
haber desertado de su puesto o no haber obedecido las érdenes mas deses-
peradas, tendrd el derecho, con todo su poder absoluto de vida o muerte,
de disponer de un ochavo de la hacienda de tal soldado o de aduefiarse
de un apice de sus bienes, no importando que pudiere mandarle cualquier
cosa y ahorcarle a la menor desobediencia.” (Locke 1998, p. 84).

Por lo demas, la razéon humana no solo nos permite discernir los pos-
tulados de la ley natural, como la libertad, la igualdad y la propiedad,
sino también es un poderoso instrumento al servicio de los fines del hom-
bre: Dios, que diera el mundo a los hombres en comtn, les dio también la
razon para que de él hicieran uso segtin la mayor ventaja y conveniencia.
La tierra y cuanto en ella se encuentra dado fue a los hombres para el sus-
tento y satisfaccion de su ser. Y un ser racional, naturalmente, nunca bus-
card o consentird en empeorar su situacion; antes bien, siempre buscara
mejorarla, por ejemplo cuando decide abandonar el estado natural para
fundar el estado social. (Locke, 1998, p. 75).

Locke suele ser considerado no solo como el fundador del pensamien-
to liberal, sino como uno de los precursores de la economia politica, al
bosquejar los fundamentos de una teoria del valor-trabajo un siglo antes
que Adam Smith. El individuo racional que se guia por la persecuciéon de
sus fines particulares, ya sea en la economia o en la politica, es el modelo
de hombre propuesto por el liberalismo clasico. En contraste, el silencio de
Locke sobre cuestiones morales es destacado por uno de sus comentaristas
en estos términos:

La ley de la naturaleza [en Locke] tiene como fin la paz y la conservacién. Su
obediencia sera producto del deseo universal de conservacion; su aplicacion
no depende de obligaciones para con los demas... no tiene que ver ni con la
excelencia del hombre ni con el amor de Dios y del hombre hacia su proéjimo.
Locke, hay que decirlo, no niega de manera explicita la importancia de la
excelencia o el amor; simplemente hace caso omiso de ellos... rara vez o nunca
emplea palabras como caridad, alma, ética, moral, virtud, generosidad o amor. Estas
no son esenciales para su explicacion del fundamento de la sociedad civil... Es
como si hubiese dicho: no niego que los hombres con frecuencia sean razonables
y justos y que algunos se esfuercen por conseguir la excelencia... Lo tinico que

CONfines | afio 11, niumero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

n
[
c

=

Z

o

O




CONfines

)
~
RS
ES
<

Libertad y diferencia: la contribucién del liberalismo igualitario al...

digo es que cuando consideramos los verdaderos fundamentos de la sociedad
politica, los origenes auténticos del gobierno, ninguno de estos principios tiene
importancia suficiente para merecer que se le mencione. (Goldwin, 2004, p. 459.
Resaltado de Goldwin).

LA jusTICIA COMO EQUIDAD!

Razén, razonable y racional

Rawls ilustra con un ejemplo la diferencia entre razonable y racional:
“Decimos: Su proposicion fue perfectamente racional, dada su fuerte
posicion negociadora, a pesar de lo cual fue sumamente irrazonable, e in-
cluso excesiva”, y se pregunta: ;qué es lo que distingue a lo razonable
de lo racional? El mismo responde: “La distincién entre lo razonable y lo
racional se remonta, en mi opinion, hasta Kant: se expresa en el distingo
que él hace entre el imperativo categorico y el imperativo hipotético... El
primero representa a la razon practica pura, y el segundo a la razén prac-
tica empirica.” Y Rawls agrega: “El sentido comtn considera lo razonable
pero no, en general, lo racional como una idea moral en la que participa la
sensibilidad moral”. (Rawls, 2002, p. 30; 2006, p. 67, nota 1 al pie).

Para abundar en sus concepciones de lo razonable y lo racional, Rawls
cita una obra de W. Sibley: “Sabiendo que las personas son racionales, no
sabemos qué fines persiguen; solo sabemos que persiguen sus fines inteli-
gentemente. Sabiendo que las personas son razonables en lo que se refiere
a las demas personas, sabemos que estan dispuestas a regir su conducta
por un principio a partir del cual ellas y las deméas personas pueden ra-
zonar unas con otras, y las personas razonables toman en cuenta las con-
secuencias de sus actos en el bienestar de las demads. La disposicion a ser
razonable no se deriva de lo racional, ni se opone a lo racional, sino que
es incompatible con el egoismo, asi como se relaciona con la disposicién a
actuar moralmente.” (Rawls, 2006, p. 67, nota 1 al pie).

Es esta disposicion a actuar moralmente, dejando a un lado el egoismo
natural de los hombres, lo que distingue al liberalismo rawlsiano del
liberalismo clasico. Rawls retoma el concepto kantiano de razén prdctica
como aquella que incluye tanto a la razén empiricamente condicionada
como a la razén pura practica (Kant, 2000, p. 28) y conjuga (dicho en
términos rawlsianos) lo racional con lo razonable: el individuo que persigue

1 El concepto con que Rawls denomina su propuesta en lengua inglesa es justice as fairness, que fue
traducido como “justicia como Imparcialidad” en las ediciones de Teoria de la Justicia (2003) y Liberalismo
Politico (2006), del Fondo de Cultura Econdémica, y como “justicia como equidad”, en la edicion de la obra
del mismo titulo, La Justicia como Equidad (2002), de la editorial Paidos. En el presente articulo se emplea
esta segunda traduccion.

CONfines | afio 11, niimero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61



Rodolfo Canto Saenz

sus propios intereses pero que, a la vez, considera y valora los intereses de
los demas en la determinacion de sus actos®.

Como el genuino liberal que es, Rawls conserva como uno de los fun-
damentos filosdficos de su propuesta la idea del individuo que persigue
racionalmente sus fines particulares, lo que coincide con el liberalismo de
Locke; pero, a diferencia de este, quien solo apelaba a principios raciona-
les, sostiene que las concepciones apropiadas de la sociedad y la persona
derivan también de los principios de la razon pura practica, lo que marca
una diferencia de fondo frente al liberalismo clésico.

Locke y la concentracion de la riqueza

Como antes se recordo, Locke considera tan legitima la propiedad de
los frutos del propio trabajo como la del dinero generado por la venta de
los excedentes que el productor no consumira. La acumulacién de rique-
za debida a los intercambios comerciales es igualmente legitima, puesto
que deriva de transacciones justas y equitativas entre particulares que per-
siguen racionalmente su propio interés. El gran problema de esta concep-
cién, que Rawls subraya, es que Locke olvidé considerar algtin género de
cortapisa que condicionara o moderara la acumulacion de riquezas, lo que
andando el tiempo llevaria a una concentracion del capital —y del poder
asociado a este— tan grande que atentaria contra las propias condiciones
requeridas para los acuerdos libres y equitativos entre particulares. En el
mismo sentido, Rawls afirma que las condiciones previstas por Locke “no
consiguen garantizar las libertades politicas iguales”. (Rawls, 2002, p. 85
y nota 20 al pie).

Para preservar las condiciones equitativas de las transacciones entre par-
ticulares y, también, las libertades politicas iguales, Rawls propone lo que
denomina reglas de la justicia procedimental pura de trasfondo: A menos que la
estructura basica de la sociedad sea regulada a lo largo del tiempo, las distri-
buciones justas de inicio de toda clase de bienes no aseguran la justicia de las
distribuciones ulteriores, por muy libres y equitativas que puedan parecer
las transacciones particulares entre individuos y asociaciones, vistas desde
una Optica local y al margen de las instituciones de trasfondo.

Sobre esta premisa, Rawls propone ciertas medidas de justicia procedi-
mental claramente destinadas a moderar lo que hoy suele denominarse como
capitalismo salvaje: “Es necesario regular, mediante leyes que gobiernan la
herencia y las transmisiones patrimoniales, el modo en que la gente ad-

2 Como se recordara, el concepto kantiano de razon pura prictica es ajeno a lo racional en el sentido de
Hume y del citado Sibley y, de hecho, Kant lo construye a partir de su dura critica al empirismo inglés. La
razon pura practica nos dicta el contenido de la ley moral y nos permite formular el imperativo categdrico
como fundamento aprioristico de la voluntad, al margen de toda sensibilidad. Por contraste, la razon
empiricamente condicionada es equivalente a lo racional en el sentido de Hume: guia la voluntad de los
hombres hacia la mejor consecucion de sus deseos, inclinaciones o intereses (Kant, 2000).

CONfines | afio 11, niumero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

n
[
c
=
Z
o
O




CONfines

)
~
RS
ES
<

46

Libertad y diferencia: la contribucién del liberalismo igualitario al...

quiere la propiedad; y ello, entre muchas cosas, para que la distribucién
sea mas parigual o para proporcionar una igualdad equitativa de opor-
tunidades. Que dichas reglas de justicia de trasfondo se mantengan vi-
gentes con el paso del tiempo no desmerece, sino mas bien hace posibles,
los importantes valores expresados por los acuerdos libres y equitativos
alcanzados por los individuos y las asociaciones dentro de la estructura
basica. Esto se debe a que los principios que se aplican a esos acuerdos
directamente (por ejemplo, la ley de contratos) no bastan por si solos para
preservar la justicia de trasfondo”. (Rawls, 2002, pp. 85-86).

Son varias las diferencias de fondo que se aprecian entre los
planteamientos de Locke y los de Rawls en este punto. Por principio de
cuentas, Rawls estd proponiendo una regulacion publica de la propiedad
que es impensable en el liberalismo clasico. Locke, como se recuerda,
propone un modelo de gobierno con tres poderes organizados alrededor de
los acuerdos, las relaciones y las transacciones entre los individuos: una ley
comun valida para todos, un juez para decidir en caso de controversias y
un ejecutivo para hacer valer las sentencias. No hay lugar, en el modelo de
Locke, para la justicia procedimental pura de trasfondo que propone Rawls.
Por lo demas, afectar la propiedad con leyes que gobiernen la herencia
y las transmisiones patrimoniales, o el modo en que la gente adquiere la
propiedad, supone un grado de intervencion de los poderes ptiblicos en la
vida y el patrimonio de los individuos que es impensable en el liberalismo
clasico, y también en el liberalismo contemporaneo de sesgo conservador,
a veces llamado libertarismo o libertarianismo, al estilo de Nozick (2012) o de
Buchanan y Tullock (1993).

Si para Locke el supremo principio de la sociedad y el gobierno es la
preservacion de la propiedad, para Rawls el supremo principio es la justi-
cia: “La justicia es la primera virtud de las instituciones sociales, como la
verdad lo es de los sistemas de pensamiento. Una teoria, por muy atractiva,
elocuente y concisa que sea, tiene que ser rechazada o revisada si no es
verdadera; de igual modo, no importa que las leyes e instituciones estén or-
denadas y sean eficientes: si son injustas han de ser reformadas o abolidas.”
(Rawls, 2003, p. 17).

La cooperacién social

La idea organizadora central de la justicia como equidad es, segun el
propio Rawls, la idea de la sociedad como un sistema equitativo de cooperacion
social a lo largo del tiempo, de una generacion a la siguiente, entre ciudadanos libres
e iguales. Rawls precisa que la cooperacién social es cosa distinta de la mera
actividad socialmente coordinada por una autoridad central; esta guiada
por reglas y procedimientos puiblicamente reconocidos que los cooperantes
aceptan como apropiados para regular su conducta. Los términos equita-

CONfines | afio 11, niimero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61



Rodolfo Canto Saenz

tivos de la cooperacién son aquellos que cada participante puede aceptar
razonablemente, siempre que todos los demas los acepten de igual modo, y
definen una idea de reciprocidad o mutualidad: todo el que hace su parte
segun lo exigen las reglas conocidas debe beneficiarse de acuerdo con un
criterio puiblico y aceptado. A la vez, la idea de cooperacién también incluye
la idea de ventaja racional, o de bien, de cada participante: aquello que per-
siguen los que participan en la cooperacion para promover su propio bien®.
(Rawls, 2002, pp. 28 y 113).

Y los términos equitativos de la cooperacion social entre ciudadanos
libres e iguales quedan especificados por los principios de justicia, que
definen los derechos y deberes basicos que deben asignar las principales
instituciones politicas y sociales, regulan la divisién de los beneficios que
surgen de la cooperacion social y distribuyen las cargas necesarias para
sostenerla. Los principios de justicia dan respuesta a lo que Rawls considera
la cuestion fundamental de la filosofia politica en una democracia: ;cudl es
la concepcion politica de la justicia que define mejor los términos equitativos de la
cooperacion social? Cuestion que, afirma, ha sido el foco de la critica liberal
a la monarquia y la aristocracia y de la critica socialista a la democracia
constitucional liberal, asi como del conflicto contemporaneo entre el
liberalismo y las visiones conservadoras a propdsito de las politicas sociales
asociadas al llamado Estado del bienestar. (Rawls, 2002, pp. 30-31).

Los principios de justicia que propone Rawls son los siguientes (Rawls,
2002, p. 73)*%

a. cada persona tiene el mismo derecho irrevocable a un esquema plenamente
adecuado de libertades basicas iguales que sea compatible con un esquema
similar de libertades para todos; y

b. las desigualdades sociales y econdmicas tienen que satisfacer dos condi-
ciones: en primer lugar, tienen que estar vinculadas a cargos y posiciones
abiertos a todos en condiciones de igualdad equitativa de oportunidades;
y, en segundo lugar, las desigualdades deben redundar en un mayor ben-
eficio de los miembros menos aventajados de la sociedad (el principio de
diferencia).

Rawls aclara que el primer principio —el de las libertades basicas iguales—
es previo al segundo; y en el marco del segundo principio, la igualdad

3 Rawls reconoce que, aunque es irrazonable no honrar los términos equitativos de la cooperacion
cuando podemos razonablemente esperar que los demas los van a aceptar, tal cosa no es irracional, porque
puede ocurrir que algunos tengan un poder politico superior o disfruten de circunstancias mas favorables;
puede entonces ser racional que los mejor situados se aprovechen de su situacion, habida cuenta de que la
racionalidad prescinde en general de consideraciones morales. (Rawls 2002, pp. 29-30).

4 Existen algunas diferencias entre la version original de los dos principios, presentada en Teoria de la
Justicia (Rawls, 2003 [1971]) y la version final presentada en La Justicia como Equidad. Una Reformulacion
(Rawls, 2002 [2001]), citada aqui.

CONfines | afio 11, niumero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

n
[
c

=

Z

o

O




CONfines

)

S
=
RS
ES
<

Libertad y diferencia: la contribucién del liberalismo igualitario al...

equitativa de oportunidades es previa al principio de diferencia. Esta
prioridad significa que al aplicar un principio se asume que los principios
previos estan plenamente satisfechos. (Rawls, 2002, p. 73).

Las libertades basicas iguales, aseguradas por el primer principio, son
las siguientes: libertad de pensamiento y libertad de conciencia; libertades
politicas (por ejemplo, el derecho al voto y el derecho a participar en politi-
ca) y libertad de asociacion, asi como los derechos y libertades determina-
dos por la libertad y la integridad fisica y psicologica de la persona; y fi-
nalmente, los derechos y libertades amparados por el imperio de la ley. La
primacia del primer principio excluye los intercambios o “transacciones”
entre los derechos y libertades basicos amparados en el primer principio y
las ventajas sociales y econémicas reguladas por el principio de diferencia.
Por ejemplo —precisa Rawls—, las libertades politicas iguales no pueden ser
negadas a ciertos grupos aduciendo que, por tener esas libertades, pueden
bloquear politicas necesarias para el desarrollo y la eficiencia econémica
(Rawls, 2002, p. 78).

El segundo principio requiere la igualdad equitativa de oportunidades
y que las desigualdades sociales y econdmicas redunden en beneficio de
los menos aventajados. La igualdad equitativa de oportunidades se introduce
para corregir los defectos de la igualdad formal de oportunidades, o las
“carreras abiertas al talento” en lo que Rawls denomina el “sistema de
libertad natural”. La igualdad equitativa de oportunidades no solo exige
que las posiciones sociales y los cargos publicos estén abiertos en un
sentido formal, sino que todos tengan una oportunidad equitativa de llegar
a ocuparlos: suponiendo que haya una distribucion de dotaciones innatas,
los que tienen el mismo nivel de talento y habilidad y la misma disposicion
a hacer uso de esos dones deberian tener las mismas perspectivas de
éxito independientemente de su clase social de origen o la clase en que
han nacido y crecido hasta la edad de la razén. En todos los campos de
la sociedad debe haber aproximadamente las mismas perspectivas de
cultura y logro para los que estan similarmente motivados y dotados.
(Rawls, 2002, p. 74).

Para alcanzar la igualdad equitativa de oportunidades en el marco
del principio de diferencia, o la “igualdad democratica” —como Rawls la
llama en Teoria de la Justicia (Rawls 2003, p. 72)- deben imponerse ciertos
requisitos a la estructura basica de la sociedad, mas exigentes que los de la
libertad natural. Por ejemplo, un sistema de libre mercado debe establecerse
en un marco de instituciones politicas y legales que ajuste la tendencia a
largo plazo de las fuerzas econdmicas a fin de prevenir las concentraciones
excesivas de propiedad y riqueza, especialmente de aquellas que conducen
a la dominacion politica. La sociedad también debe establecer, entre otras
cosas, iguales oportunidades de educacion para todos, independientemente
de la renta de la familia. (Rawls, 2002, pp. 74-75).

CONfines | afio 11, niimero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61



Rodolfo Canto Saenz

El segundo principio, o principio de diferencia, es definido por Rawls
como un “principio dejusticia distributiva en sentido estricto”. Rawls parte
de que la cooperacion social es siempre productiva y que sin cooperaciéon no
se produciria nada y no habria, por tanto, nada que distribuir. El principio
de diferencia requiere que, cualesquiera puedan ser las desigualdades
de riqueza e ingreso, y por muy dispuesta que esté la gente a trabajar
para ganarse una parte mayor del producto, las desigualdades existentes
deben contribuir efectivamente al beneficio de los menos aventajados.
De lo contrario, las desigualdades no son permisibles. Asi, por grande o
pequeno que sea el nivel general de riqueza, las desigualdades existentes
han de satisfacer la condicion de beneficiar a los otros ademas de a
nosotros mismos. Esta condicion —precisa Rawls— pone de manifiesto que,
aun si se usa la idea de la maximizacion de las expectativas de los menos
aventajados, el principio de diferencia es esencialmente un principio de
reciprocidad. (Rawls, 2002, pp. 74-75).

Ahora bien, ;quiénes son los menos aventajados? Rawls los define
como aquellos que reciben la menor dotacion de lo que denomina bienes
primarios, definidos como los bienes que los ciudadanos necesitan en
tanto personas libres e iguales que viven un ciclo vital completo; no
son cosas que sencillamente es racional preferir o incluso desear, sino
bienes imprescindibles para que las personas sean miembros plenamente
cooperativos de la sociedad. Los bienes primarios son de cinco clases, a
saber: I. Los derechos y libertades basicos: la libertad de pensamiento y la
libertad de conciencia, junto con las demas libertades arriba mencionadas;
II. La libertad de movimiento y la libre eleccion de empleo; III. Los poderes
y prerrogativas que acompafian a cargos y posiciones de autoridad y
responsabilidad; IV. Ingresos y riqueza, entendidas ambas cosas como
medios de uso universal que suelen necesitarse para lograr un amplio
abanico de fines; V. Las bases sociales del autorrespeto, o aquellos aspectos
de las instituciones basicas que son esenciales para que los ciudadanos
tengan clara conciencia de su valor como personas y sean capaces de
promover sus fines con autoconfianza.

Dado que el principio de diferencia implica la vigencia del primer
principio de justicia y de la primera parte del segundo principio, o la
igualdad equitativa de oportunidades (supuestos que se cumplen en
lo que él llama la sociedad bien ordenada), Rawls prescinde de variables
como la raza, el género u otras por el estilo para definir a los menos
aventajados, y se limita a la variable econdmica. Los menos aventajados
“son los que pertenecen a la clase de ingreso con las expectativas mas
bajas”. Por lo demas, Rawls deja muy en claro que los menos aventajados
no son los desafortunados o desventurados —objetos de nuestra caridad y
compasion-— sino aquellos a los que se debe reciprocidad en nombre de la
justicia politica para una totalidad de ciudadanos libres e iguales. Aunque

CONfines | afio 11, niumero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

n
[
c

=

Z

o

O




CONfines

)

S
=
RS
ES
<

Libertad y diferencia: la contribucién del liberalismo igualitario al...

controlen menos recursos, cumplen su parte plenamente en la sociedad,
entendida como un sistema equitativo de cooperacion social a lo largo del
tiempo, de una generacion a la siguiente, entre ciudadanos libres e iguales.
(Rawls, 2002, pp. 92 y 190).

Y =GmA

45°

o X=GMA

Fuente: Rawls, 2002, p. 96

Rawls ilustra con una grafica, aqui parcialmente reproducida, el prin-
cipio de diferencia. Sea el eje de las X el monto de ingresos y riqueza para
los miembros mas aventajados de la sociedad (GMA) y sea el eje de las Y
el monto para los menos aventajados (GmA), para todo posible volumen
de produccién a lo largo de la curva OP. La recta ] desde el origen, situada
en 45 grados, representa la justicia perfecta para cada posibilidad de pro-
duccion P. La parte de la curva OP que va del origen al punto D representa
voltimenes crecientes de produccién que, aunque implican un aumento
de la desigualdad porque los incrementos de la riqueza y el ingreso de
los més aventajados son mayores que los de los menos aventajados, éstos
también se benefician y, por tanto, son opciones aceptables para la justicia
como equidad. El punto D, el mas alto de la curva OP, es el punto eficiente
mas favorable para los menos aventajados y es, por tanto, el objeto a lograr
de la justicia como equidad. La parte descendente de la curva DP, aun
cuando significa volimenes cada vez mayores de ingresos y riqueza para
los mas aventajados, significa también volimenes cada vez menores para
los menos aventajados y, por lo tanto, representa opciones inaceptables
para la justicia como equidad.

Un esquema de cooperacion, abunda Rawls, viene, en gran parte, dado
por el modo en que sus reglas ptiblicas organizan la actividad productiva,
especifican la divisién del trabajo, asignan diversos papeles a los que par-
ticipan en ella, y asi sucesivamente. Estos esquemas incluyen programas

CONfines | afio 11, niimero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61



Rodolfo Canto Saenz

de sueldos y salarios que se pagan en funcion de la cantidad producida.
Variando los sueldos y salarios puede producirse mas. Cada curva OP va
asociada a un esquema particular de cooperacién: indica los rendimientos
de los dos grupos implicados en la cooperacion productiva —los mas aven-
tajados y los menos aventajados— cuando solo cambian los sueldos y sala-
rios. Un esquema es mas eficaz que otro si su curva OP da siempre mayor
rendimiento a los menos aventajados para cualquier rendimiento dado a
los mas aventajados. El principio de diferencia, ceteris paribus, dirige a la
sociedad para que aspire al punto mas alto en la curva OP del esquema de
cooperacion mas eficazmente disefiado. (Rawls, 2002, pp. 95-97).

Rawls marca una distancia entre el principio de diferencia y el 6pti-
mo de Pareto, al que él denomina el principio de eficiencia y define asi: “El
principio [de eficiencia] afirma que una configuracién es eficiente siempre
que sea posible cambiarla de tal modo que beneficie a algunas personas
(al menos una) sin que al mismo tiempo dafie a otras personas (al menos
una). Asi, la distribucion es eficiente si no existe una redistribucion de es-
tos bienes que mejore las circunstancias de, al menos, uno de estos in-
dividuos sin que otro resulte perjudicado” (Rawls, 2003, p. 73). En otras
palabras, una configuracion puede ser eficiente aun cuando toda o casi
toda la riqueza esté concentrada en las manos del grupo mas aventajado
y muy poca o ninguna en el menos aventajado, y semejante configuracion
no podria ser cambiada para favorecer a este tltimo si esto significa afec-
tar al primero, porque ello supondria una pérdida de eficiencia. Frente al
optimo de Pareto, Rawls concluye que, en la justicia como equidad, los
principios de justicia tienen prioridad sobre las consideraciones de eficien-
ciay, por tanto, las distribuciones justas seran preferidas a las injustas aun
cuando sean menos eficientes que estas. (Rawls, 2003, p. 76).

En realidad la desigualdad socioecondmica es, seguin el propio Rawls,
su principal preocupacion. Afirma que “si ignoramos las desigualdades en
las perspectivas de vida de la gente (...) y dejamos que esas desigualdades
sigan su propio curso sin acertar a instituir las regulaciones necesarias
para preservar la idea de justicia de trasfondo, entonces no nos estariamos
tomando en serio la idea de la sociedad como un sistema equitativo de
cooperacion entre ciudadanos considerados libres e iguales.” (Rawls, 2002, p.
88). Asi pues, Rawls afirma que la justicia como equidad es una concepcion
igualitarista, y enumera varias razones por las que es necesario regular las
desigualdades econdmicas y sociales (Rawls, 2002, pp. 177-179):

* Una razén es que, en ausencia de circunstancias especiales, parece
erréoneo que haya alguna o mucha gente en la sociedad a la que se
abastece ampliamente mientras que hay muchos, o incluso unos po-
cos, que sufren privaciones, por no mencionar hambre o enferme-
dades incurables.

CONfines | afio 11, niumero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

n
[
c

=

Z

o

O




CONfines

)
~
RS
ES
<

Libertad y diferencia: la contribucién del liberalismo igualitario al...

* Una segunda razon para controlar las desigualdades econémicas
y sociales es impedir que una parte de la sociedad domine al resto.
Cuando estas dos clases de desigualdades son grandes, tienden a
dar pabulo a la desigualdad politica.

* Una tercera razon nos sitiia mas cerca de lo que es intrinsecamente
malo en la desigualdad. Las desigualdades politicas y econémicas
significativas se asocian a menudo con las desigualdades de estatus
social que inducen a los de menor estatus a considerarse a si mismos
inferiores y a que los demas también los consideren de ese modo.

* La desigualdad puede también ser intrinsecamente mala o injusta
cuando distorsiona mecanismos que debieran ser equitativos, por
ejemplo, los mercados o las elecciones; por ello ha de evitarse el mo-
nopolio, que es ineficiente y pervierte los mercados, o las elecciones
influidas por el dominio de una minoria rica.

Como queda de manifiesto, Rawls hace suya una tesis bien conocida en
la teoria politica: la desigualdad socioecondmica deviene en desigualdad
politica. Ademas de rechazarla por sus efectos injustos en las condiciones
de vida de los menos aventajados, Rawls condena a la desigualdad por
sus efectos mas directamente politicos, como la dominacién que una parte
de la sociedad -la minoria rica— ejerce sobre el resto. También hace suya
(con modificaciones, como él mismo aclara) la soluciéon de Rousseau a la
desigualdad intrinsecamente injusta: “el estatus fundamental en la socie-
dad politica tiene que ser el de la ciudadania parigual, un estatus que to-
dos poseen, en su calidad de personas libres e iguales. Por ser ciudadanos
libres e iguales es por lo que debemos tener un acceso equitativo a los
equitativos procedimientos en los que se sustenta la estructura basica. La
idea de igualdad tiene, pues, una importancia intrinseca en el mas alto
nivel: de ella depende que la sociedad politica misma sea concebida como
un sistema equitativo de cooperacién social a lo largo del tiempo entre
personas consideradas libres e iguales...” (Rawls, 2002, p. 179).

Ahora bien, ;cémo implementar el principio de diferencia? Antes de
proponer medidas especificas de politica publica, Rawls recuerda que las
partes de los dos principios de justicia estan disefiadas para funcionar con-
juntamente y ser aplicadas como una unidad, y que las exigencias de los
principios previos tienen importantes efectos distributivos, por ejemplo
los efectos de la igualdad equitativa de oportunidades aplicada a la edu-
cacién, o los efectos distributivos del valor equitativo de las libertades
politicas. (Rawls, 2002, p. 77, nota 10 al pie). Sobre esta base, el principio
de diferencia exige un minimo social que, junto con la “familia comple-
ta de politicas sociales”, maximice a lo largo del tiempo las perspectivas

CONfines | afio 11, niimero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61



Rodolfo Canto Saenz

de vida de los menos aventajados. El minimo social deriva de la idea de
reciprocidad y cubre, al menos, las necesidades basicas esenciales para
una vida decente y algo mas. Este algo mads es la integracion plena de los
menos aventajados a la sociedad como un sistema de cooperacion entre
ciudadanos libres e iguales. Rawls toma aqui distancia de lo que €l llama
“Estado capitalista de bienestar”, que solo ofrece un minimo de bienes a
los menos afortunados sin preocuparse mucho por su integracion plena a
la vida social, econémica y politica. (Rawls, 2002, pp. 175-176).

Rawls no es muy prolijo en detallar la familia completa de politicas
sociales a que se refiere, pero puede inferirse que incluird las politicas
publicas necesarias para asegurar la igualdad equitativa de oportunidades
(por ejemplo, en educacion, salud y alimentacidn, entre otros rubros), que
a su vez haga posible el disfrute de las libertades basicas iguales para
todos los ciudadanos en el sistema de cooperacién social. En materia
de politica fiscal es mas especifico y, ademas de la ya citada regulacién
de las transmisiones patrimoniales y la restricciéon de las herencias,
necesarias para garantizar el ahorro indispensable para mantener la
cooperacion social de una generacién a la siguiente, plantea tanto un nivel
minimo de ingresos exento del impuesto proporcional sobre la renta,
como la aplicacion de gravamenes solo al gasto total por encima de una
renta determinada; con ambas medidas, considera, se daria cabida a un
minimo social adecuado. Por lo demas, la garantia de un minimo social
que cubra, al menos, las necesidades humanas basicas, deberia ser una
esencia constitucional, “pues es razonablemente obvio que el principio
de diferencia queda violado de forma bastante paladina cuando no se
garantiza ese minimo”. (Rawls, 2002, pp. 214-216).

De este modo, Rawls delinea su gran propuesta de una sociedad
bien ordenada, entendida como un sistema equitativo de cooperaciéon
social a lo largo del tiempo, a la que llama “democracia de propietarios”,
denominacion que justifica porque el primer principio de justicia, tal como
ha sido definido por las partes en la posicion original, incluye el “derecho a
la propiedad privada personal”, lo que nos recuerda a Locke; sin embargo,
Rawls aclara que ese derecho no se extiende a la propiedad privada de los
medios de produccion, lo que marca una diferencia de fondo con Locke.
(Rawls, 2002, p. 189).

Rawls distingue entre cinco clases de regimenes, considerados como
sistemas sociales completos con sus respectivas instituciones politicas,
econdmicas y sociales: a) capitalismo de [laissez-faire; b) capitalismo de
Estado de bienestar; c) socialismo de Estado con economia planificada;
d) democracia de propietarios; e) socialismo liberal o democratico. Por
distintas razones, Rawls rechaza tanto al capitalismo de laissez-faire como
al capitalismo de Estado de bienestar, asi como al socialismo de Estado
con economia planificada; en cambio, considera aceptable al socialismo

CONfines | afio 11, niumero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

n
[
c

=

Z

o

O




CONfines

)
~
RS
ES
<

Libertad y diferencia: la contribucién del liberalismo igualitario al...

liberal o democratico porque, a diferencia de una economia socialista
centralmente dirigida, las empresas en el socialismo liberal desempefian
sus actividades dentro de un sistema de mercados competitivos libres y
viables, y también esta asegurada la libre eleccion de ocupacion. De hecho,
Rawls declara que el socialismo liberal es tan bueno como su democracia
de propietarios, al grado de que “la justicia como equidad no decide entre
estos regimenes”. (Rawls, 2002, pp. 186-189).

LA JUSTICIA COMO EQUIDAD: jQUE TAN VIABLE ES?
UNA REFERENCIA AL CONTEXTO LATINOAMERICANO

La justicia como equidad puede parecer una propuesta de reforma so-
cial limitada o, incluso, tibia si la comparamos con las grandes propuestas
de reforma social herederas de la Ilustracién Francesa, especialmente las
de fildsofos como Rousseau y Kant —la corriente democritica en si, critica
del liberalismo clasico desde el mismo siglo XVIII-, o también con toda la
tradicion del pensamiento socialdemocrata y socialista de los siglos pos-
teriores hasta nuestros dias. En contraste, la justicia como equidad bien
puede ser vista como una auténtica revolucion copernicana en el marco del
pensamiento politico liberal. Son varias las razones que permiten afirmar
esto ultimo; hemos visto algunas de ellas a lo largo del texto que ahora
vale la pena subrayar.

Si para Locke y el liberalismo clésico la razén de ser y el fin tltimo de la
sociedad y el gobierno es la preservacion de la propiedad —sea en el sentido
restringido de patrimonio o en el amplio de vida, libertad y patrimonio-,
para Rawls, la sociedad es, ante todo, un sistema de cooperacién social a lo
largo del tiempo. Este cambio de énfasis es de la mayor relevancia filosofi-
ca y politica: obliga a ir mas alla del estrecho marco del individuo racional,
aquel que se guia por la persecucidn de sus propios fines, cualesquiera que
sean éstos, hacia el individuo razonable (como Rawls lo llama), o el que esta
dispuesto a regir su conducta tomando en cuenta las consecuencias de sus
actos en el bienestar de los demas.

Rawls supera el egoismo intrinseco del liberalismo de Locke, influido
—como €l mismo lo reconoce- por las concepciones kantianas de razén
pura practica e imperativo categdrico, para ofrecer al liberalismo un fun-
damento moral del que carecia desde sus inicios en el siglo XVII. Aunque
Rawls mismo limita el alcance de su propuesta al pensamiento politico
liberal, sus implicaciones se extienden mucho mas all4, por ejemplo, hacia
el pensamiento economico, cuya mainstream, la economia neoclasica, per-
manece asociada al paradigma filoséfico del individuo racional en el senti-
do de Locke. La propuesta de Rawls, acaso algo palida frente a alternativas
mas radicales, es, sin embargo, de la mayor trascendencia en un mundo

CONfines | afio 11, niimero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61



Rodolfo Canto Saenz

en el que el pensamiento liberal sigue siendo ampliamente hegemonico.

Desde la publicacion de A Theory of Justice, en 1971, la propuesta de
Rawls ha recibido numerosas criticas. Podemos destacar, entre muchas
otras, la de Nozick (2012), enderezada desde el liberalismo contemporaneo
de sesgo conservador, y las de Habermas (2010), Sen, Cohen y Dworkin
(Gargarella, 2013), provenientes del lado izquierdo del espectro politico.
Mientras Nozick critica a la justicia como equidad por no ser suficientemente
liberal, los ultimos la han criticado por no ser suficientemente igualitaria
y por otorgar prioridad al principio de las libertades basicas sobre el prin-
cipio de diferencia.

En respuesta a los tltimos, Rawls aclara que los dos principios de
justicia estan disenados para ser aplicados como una unidad, y subraya
los efectos distributivos de las libertades basicas (primer principio) y
de la igualdad equitativa de oportunidades (primera parte del segundo
principio), que preceden al principio de diferencia: “Considérense los
efectos de la igualdad equitativa de oportunidades aplicada, digamos, a la
educacion, o los efectos distributivos del valor equitativo de las libertades
politicas. Posiblemente no podamos tomarnos en serio el principio de
diferencia si lo pensamos en si mismo, al margen de su imbricacién con
principios previos” (Rawls, 2002, p. 77 nota 10 al pie).

Por lo demas, Rawls mismo no parece muy optimista sobre la
viabilidad de su propuesta, por lo menos en el caso de su pais de origen,
ya que menciona tres objeciones a la Constitucion de Estados Unidos y
a la estructura bésica de la sociedad estadounidense, como sistema de
cooperacién social, fundamentadas en los dos principios de la justicia
como equidad:

[1] el presente sistema falla, lamentablemente, en financiar las elecciones politi-
cas, lo que conduce a graves desequilibrios en las libertades politicas equitati-
vas; [2] permite una distribucién disparatada de los ingresos y la riqueza que
socava seriamente las oportunidades equitativas en educacién y en oportuni-
dades de empleo remunerado, todo lo cual socava la igualdad econémica y
social; y [3] también estan ausentes las provisiones de elementos constituciona-
les esenciales tales como la sanidad para quienes no estan asegurados. (Rawls,
2010, p. 114).

En otra parte de su obra, Rawls se pregunta: “;acaso funciona mejor
una sociedad constitucional moderna? Desde luego, no la de Estados Uni-
dos, donde la compra de legislacion por parte de los “intereses especiales”
estd a la orden del dia” (Rawls, 2007, p. 437).

Silasociedad estadounidense, enla perspectiva del propio Rawls, parece
estar todavia lejana de los principios de la justicia como equidad, podemos
conjeturar que América Latina lo estd mas atin; los paises latinoamericanos

CONfines | afio 11, niumero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

CONfines

@

3
=
RS
=
<




CONfines

)

S
=
RS
ES
<

Libertad y diferencia: la contribucién del liberalismo igualitario al...

distan de ser las sociedades bien ordenadas que Rawls considera como
condicion de inicio de la justicia como equidad; las libertades basicas
iguales, que son la materia del primer principio, distan de ser una realidad
para grandes nucleos de la poblacion, como los pueblos originarios, por
ejemplo, y también para los mas pobres; el segundo principio parece mas
improbable auin: la desigualdad socioecondmica en nuestra regién es,
sin mas, la peor del mundo (Palma, 2011), y la pobreza extrema en que
viven millones de ciudadanos latinoamericanos significa en la practica la
inoperancia de sus derechos politicos. A propdsito de la desigualdad en
América Latina, Przeworski escribe:

Si la desigualdad social predomina, el poder estara distribuido de manera
desigual e, inevitablemente, debilitara las perspectivas de que todos disfruten
por completo los derechos civiles y politicos; por ejemplo, la tributaciéon es mas
dificil en las sociedades mas desiguales, y las razones que explican esto son
mas politicas que econdmicas: los ricos tienen mas poder sobre el gobierno en
las sociedades mas desiguales y los pobres tienen menor capacidad de utilizar
sus derechos democraticos. Los ricos encuentran que es mas eficaz contratar
servicios varios de manera privada —educacién, salud, seguridad- que pagar
impuestos que mantendrian estos servicios para todos. Los pobres estan justo
al margen del Estado: no tienen ingresos para ser gravados y reciben pocos ser-
vicios. De aqui surge un circulo vicioso: los pobres son ineficaces politicamente
puesto que no disfrutan de las condiciones necesarias para el ejercicio eficaz
de sus derechos politicos; y como son ineficaces, contintian siendo pobres”.
(Przeworski, 1998, p. 376).

América Latina es, entonces, la antitesis de la justicia como equidad, y
los temores de Rawls sobre los efectos politicos de la desigualdad social
y econdmica son una realidad en esta region: la desigualdad extrema se
traduce aqui en la dominacion politica de las oligarquias, dando lugar al
circulo vicioso del que habla Przeworski. En este contexto, ;tiene algun
sentido hablar de la justicia como equidad y del liberalismo rawlsiano?
Probablemente si. En América Latina, de hecho, ha prevalecido un modelo
liberal de democracia, pero de ofro liberalismo: aquel que enfatiza las
libertades negativas y confia en las fuerzas del mercado para alcanzar
el desarrollo y reducir la desigualdad. Este modelo es por completo
insuficiente en América Latina; en palabras de Touraine: en los paises
en desarrollo una politica puramente liberal no puede producir mas que
efectos contrarios a la democracia porque deja en la exclusidn a una parte
importante de los individuos que, sin embargo, querrian participar como
consumidores y ciudadanos en la vida social. (Touraine 2006, p. 267). Mas
aun, el modelo liberal de democracia implica otro riesgo para los paises
latinoamericanos: no solo no resuelve el problema de la desigualdad en

CONfines | afio 11, niimero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61



Rodolfo Canto Saenz

la regidn, sino que provoca el desencanto de nuestras ciudadanias ante la
democracia, precisamente por su ineficacia para enfrentar con algun éxito
el problema de la desigualdad. (Nun, 2002).

A proposito de la experiencia argentina, José Nun describe un fenéme-
no “bastante peculiar que se ha vuelto distintivo del area: la baja o nula
asociacion positiva que se detecta entre la proteccion social y la democracia
representativa (...) A diferencia de lo sucedido en las naciones capitalistas
avanzadas, la proteccion social crecié aqui en ausencia parcial o total de la
democracia representativa y, a la inversa, tendié a descender precisamente
cuando se afirmaba esta tltima”. (Nun, 2002, p. 170).

Uno de los riesgos del desencanto de la democracia, en parte
materializado ya en la region, es el retorno del populismo que, a diferencia
de la democracia puramente liberal, si puede mejorar la proteccion social
y reducir la desigualdad. El citado Nun nos recuerda también que un
régimen populista autoritario no es una democracia ni tampoco un estado
de bienestar por el solo hecho de otorgar una serie de derechos sociales,
mientras cercena los derechos civiles y politicos. El riesgo aumenta
porque “histéricamente forman legion los latinoamericanos que han visto
sistematicamente confiscada su autonomia por derecha o por izquierda.
Baste pensar en los regimenes oligarquicos, en las dictaduras, en los
populismos autoritarios o en los movimientos leninistas y similares”, tal
es la pesada tradicion heteréonoma en nuestra region. (Nun, 2002, p. 212).

Touraine y Nun se refieren al liberalismo en sentido clasico o, en todo
caso, a los modelos de liberalismo inspirados en el Estado minimalista
o en el llamado libertarianismo (Nozick 2012, Buchanan y Tullock 1963),
justamente los modelos de liberalismo que, como hemos visto, Rawls
critica en su Teoria de la Justicia. Romper el circulo vicioso planteado por
Przeworski obliga desde luego a ir mas alla de la democracia liberal en
sentido minimalista: un gobierno que se limite a los estrechos marcos de la
democracia liberal no llegara muy lejos en esta tarea y acabara perpetuando
la desigualdad socioeconémica y politica.

Ahora bien, ;puede en algin sentido el liberalismo igualitario de
Rawls contribuir a romper el circulo vicioso? Pensamos que si, en varios
sentidos. Por una parte, la propuesta rawlsiana incluye medidas para
prevenir la concentracion excesiva de la riqueza. Como se planted en el
apartado sobre Locke (ver supra), Rawls critica al liberalismo clasico el
no haber puesto ninguna cortapisa a la acumulacion de riquezas, lo que
andando el tiempo llevaria a una concentracion tal del capital —y del poder
asociado a este— que atentaria contra los acuerdos libres y equitativos entre
particulares y contra las libertades politicas iguales. Rawls propone, para
enmendar al liberalismo clasico, sus reglas de justicia procedimental pura de
trasfondo, por ejemplo, regular mediante leyes que gobiernen la herencia
y las transmisiones patrimoniales, el modo en que la gente adquiere

CONfines | afio 11, niumero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

n
[
c

=

Z

o

O




CONfines

)
~
RS
ES
<

a1
)

Libertad y diferencia: la contribucién del liberalismo igualitario al...

propiedad, como alternativa para una mejor distribucién de la riqueza y
para asegurar la igualdad equitativa de oportunidades.

En el mismo sentido, Rawls es partidario del control constitucional de
las aportaciones privadas a los partidos politicos, y en este punto coin-
cide con el citado Przeworski’. A proposito del fallo Buckley vs. Valeo, en
que la Suprema Corte de Estados Unidos rechazé la posibilidad de que el
Poder Legislativo regulase las aportaciones econdmicas a las campafias
electorales (Gargarella, 2013), Rawls escribio: [la Corte] “no reconocié
el punto esencial segtin el cual un procedimiento politico justo requiere
del valor equitativo de las libertades politicas, y que para asegurar dicho
valor equitativo es necesario impedir que aquellos con mayores propie-
dades y mas dinero, con las mayores capacidades organizativas que los
acompanan, controlen el proceso electoral en su propio beneficio... Si no
se da un reconocimiento publico de que la justicia del esquema general se
mantiene, los ciudadanos tienden a dejarse llevar por el cinismo, el resen-
timiento y la apatia. Son estos tipos de estados mentales los que convier-
ten la corrupcion en un problema serio e incontrolable”. (Rawls, citado en
Gargarella, 2013, p. 183).

Otra propuesta de Rawls que vale la pena subrayar es la elevacion del
principio de diferencia a nivel constitucional. Como antes se dijo, ademas
de la igualdad equitativa de oportunidades y la necesidad de una familia
completa de politicas sociales que la haga posible, el principio de diferen-
cia, tal como lo concibe Rawls, supone un minimo social garantizado que
cubra las necesidades basicas esenciales para una vida decente y, ademads,
la integracion plena de los menos aventajados a la sociedad como un siste-
ma de cooperacion entre ciudadanos libres e iguales, exigencia esta tltima
que rebasa las habituales concesiones materiales del Estado capitalista de
bienestar. Rawls insiste en que el principio de diferencia debe convertirse
en una “esencia constitucional”, so pena de ser violado “paladinamente”
si no se consigna en el mas alto nivel juridico.

En sintesis, situandose mucho mas alla de los limites del liberalismo
clasico, Rawls propone un activo papel del Estado para asegurar las
libertades basicas iguales, la igualdad equitativa de oportunidades y el que
las desigualdades redunden en beneficio de los menos aventajados. Para
avanzar hacia estos objetivos, Rawls propone a los gobiernos democraticos
actuar, tanto en el plano constitucional, como a nivel de la administracion
publica, con una bateria de politicas sociales de corte redistributivo.
La democracia liberal-igualitaria de Rawls trasciende, con mucho, a la

5 Przeworski afirma que, para la ciudadania de a pie, dichas aportaciones sin control son peores que el
robo abierto, porque en los hechos se traduciran en privilegios y prebendas todavia mas jugosas para los
interesados donadores que los montos aportados, en detrimento del resto de la sociedad (Przeworski, 1998,
p. 362). Este autor considera a tales aportaciones el mayor atentado contra la calidad de la democracia,
porque convierte a la competencia electoral en algo asi como un partido de basquetbol entre un equipo de
jugadores de mas de dos metros de alto y otro de jugadores bajitos “como yo”. (Przeworski, 2003, p. 26).

CONfines | afio 11, niimero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61



Rodolfo Canto Saenz

democracia minimalista, mas limitada a lo electoral, que ha sido la bandera
habitual del liberalismo clésico.

;Bastaria la propuesta rawlsiana para romper el circulo vicioso de
Przeworski en América Latina? Es dificil responder afirmativamente a
esa pregunta. Przeworski tiene razon al afirmar que el tipico Estado lati-
noamericano es demasiado débil para enfrentar con éxito el poder de las
oligarquias dominantes y carece del contrapeso de ciudadanias fuertes
a causa, precisamente, de la pobreza y la desigualdad, que impiden a
grandes grupos de la poblacion el ejercicio eficaz de sus derechos politicos
(el circulo vicioso en si). Entonces, parece claro que en el contexto latino-
americano hace falta algo mas que la sola accion del Estado para romper
el circulo vicioso. Ese algo mas, solo puede ser, como afirma Touraine, el
empoderamiento de las fuerzas sociales que contrarresten el poder de las
oligarquias y respalden eficazmente la familia de politicas redistributivas:
movimientos sociales, grupos comunitarios y ciudadanos y nuevos suje-
tos sociales (Touraine, 2006), acaso apoyados por partidos politicos que se
identifiquen con estos objetivos (Harriss, 2000).

Sin embargo, el liberalismo igualitario de Rawls es una propuesta que
bien puede contribuir a dicho empoderamiento; una constitucién y unas
leyes igualitarias son ttiles instrumentos en las luchas reivindicatorias de
los movimientos sociales y no deberian ser subestimadas. Por lo demas,
las luchas por la democracia y la igualdad —y, podemos agregar con Rawls,
la justicia— requieren del concurso de todos los actores sociales y politicos
que se identifiquen con la tarea, toda vez que esta es demasiado grande
y compleja para que pueda ser completada por unos pocos actores sola-
mente. Las corrientes democratizadoras bien pueden actuar desde abajo,
apoyando la organizacion y las reivindicaciones de grupos comunitarios,
movimientos sociales y nuevos sujetos sociales, y también desde arriba, im-
pulsando desde los poderes constituidos el disefio e implementacién de
politicas publicas redistributivas de la riqueza y el poder; ambos grupos
pueden encontrar una inspiradora fuente de ideas en la obra de Rawls.

La justicia como equidad nos ofrece un ideal de sociedad igualitaria,
vista como un sistema equitativo de cooperacién social a lo largo del tiem-
po que, a la vez que promueve la igualdad equitativa de oportunidades y
asegura que las diferencias socioeconémicas redunden en beneficio de los
menos aventajados, también garantiza las libertades basicas para todos
los ciudadanos, un ideal que conserva todo su potencial transformador en
nuestros paises y que puede resultar aceptable para una amplia franja del
espectro politico en América Latina.

CONfines | afio 11, niumero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

n
[
c

=

Z

o

O




CONfines

)

S
=
RS
ES
<

Libertad y diferencia: la contribucién del liberalismo igualitario al...

REFERENCIAS

Buchanan, J. y G. Tullock. (1993). El cilculo del consenso. Barcelona: Planeta-
Agostini.

Canto, R. (2014). “Democracia y Politicas Publicas. El contorno de
sus relaciones”. Perspectivas de Politicas Publicas, N°. 6, enero-junio,
Universidad de Lants, Buenos Aires.

Canto, R. (2012). “Gobernanza y democracia. De vuelta al rio turbio de la
politica”. Gestion y Politica Piiblica, Vol. XXI, N°. 2, segundo semestre,
pp- 333-374.

Gargarella, R. (2013). Las teorias de la justicia después de Rawls. Un breve
manual de filosofia politica. Barcelona: Paidds.

Gooldwin, R. (2004). “John Locke”. En Strauss, L. y J. Cropsey (Comps.).
Historia de la filosofia politica. México: Fondo de Cultura Econdmica.
Habermas, J. (2010). “Reconciliaciéon mediante el uso publico de la razén”.
En Habermas, J. y J. Rawls, Debate sobre el liberalismo politico. Barcelona:

Paidos.

Habermas, J. y J. Rawls. (2010). Debate sobre el liberalismo politico. Barcelona:
Paidos.

Harriss, J. (2000). “How Much Difference does Politics Make? Regime
Differences across Indian States Rural and Poverty Reduction”. Working
Paper Series, N°. 00-01, Londres, LSE Development Studies Institute, pp.
1-30.

Hume, D. (2012). Tratado de la naturaleza humana. México: Porrua.

Kant, I. (2000). Critica de la Razén Practica. México: Porrua.

Larroyo, F. (2012). “Estudio introductivo: La filosofia de Hume”. En D.
Hume, Tratado de la naturaleza humana. México: Porrtia.

Locke, J. (2005). Ensayo sobre el entendimiento humano. México: Porrta.

Locke, J. (1998). Ensayo sobre el gobierno Civil. México: Porrtia.

Nozick, R. (2012). Anarquia, Estado y utopia. México: Fondo de Cultura
Econdémica.

Nun, J. (2002). Democracia: ;Gobierno del pueblo o gobierno de los politicos?
México: Fondo de Cultura Econémica.

Palma, J. G. (Enero 2011). “Homogeneous middles vs. heterogeneous tails,
and the end of the ‘Inverted-U’: the share of the rich is what it’s all
about”. Cambridge Working Papers in Economics, N°. 1111.

Przeworski, A. (1998). “El Estado y el ciudadano”. Politica y Gobierno, Vol.
V, N®. 2, segundo semestre, pp. 341-379.

Przeworski, A. (2003). “Capitalism, Democracy and Science”, Interview
with Adam Przeworski. Conducida y editada por Gerardo L. Munck,
febrero 24, Nueva York.

Rawls, J. (2010). “Réplica a Habermas”. En Habermas, J. y J. Rawls, Debate
sobre el liberalismo politico. Barcelona: Paidos.

CONfines | afio 11, niimero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61



Rodolfo Canto Saenz

Rawls, J. (2007). Lecciones sobre la historia de la filosofia moral. Barcelona:
Paidos.

Rawls, J. (2006). Liberalismo politico. México: Fondo de Cultura Economica.

Rawls, J. (2003). Teoria de la justicia. México: Fondo de Cultura Econdmica.

Rawls, J. (2002). La justicia como equidad. Una reformulacién. Barcelona:
Paidos.

Touraine, A. (2006). ;Qué es la democracia? México: Fondo de Cultura
Econémica.

CONfines

@

3
=
RS
=
<

CONfines | afio 11, niumero 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61





