
39

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os

ISSN: 1870-3569CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

Libertad y diferencia: la contribución del liberalismo 
igualitario al pensamiento democrático
Rodolfo Canto Sáenz*

Fecha de recepción: 13/12/2013 Fecha de aceptación: 26/04/2015

La obra de John Rawls intenta dotar al liberalismo de un fundamento moral del que carecía 
desde los escritos de John Locke. El artículo refl exiona sobre un liberalismo reformado que 
contempla políticas públicas redistributivas en favor de los menos aventajados y sobre su 
viabilidad, con una referencia al contexto latinoamericano. La justicia como equidad ofrece 
un ideal de sociedad igualitaria que promueve la igualdad equitativa de oportunidades, 
asegura que las diferencias socioeconómicas redunden en benefi cio de los menos aventajados 
y garantiza las libertades básicas para todos los ciudadanos, un ideal que conserva todo 
su potencial transformador en América Latina. La propuesta de Rawls es de la mayor 
trascendencia en un mundo en el que el pensamiento liberal sigue siendo hegemónico.

Palabras clave: Liberalismo, democracia, igualdad, justicia, políticas públicas en América 
Latina.

The work of John Rawls att empts to provide a moral foundation to liberalism, which it lacked of since 
the writings of John Locke. This paper refl ects on a reformed liberalism which includes redistributive 
public policies in favor of disadvantages individuals in society and on its feasibility, with a reference 
to the Latin American context. Justice as fairness off ers an ideal egalitarian society that promotes 
fair equality of opportunity, ensuring that socioeconomic diff erences benefi t the least advantaged, and 
also guarantees basic freedoms to all citizens; this ideal retains all of its transformative potential in 
Latin America. Rawls proposal is of utmost importance in a world in which liberal thought is still 
hegemonic.

Key words: Liberalism, democracy, equality, justice, public policy in Latin America.

* Universidad Autónoma de Yucatán, Facultad de Economía. Doctor en Ciencia Política. UNAM, Facultad 
de Ciencias Políticas y Sociales. Líneas de investigación: políticas públicas, democracia, desarrollo.



40

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os
Libertad y diferencia: la contribución del liberalismo igualitario al...

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

IntroducciÓn

El presente trabajo tiene dos objetivos: 1) contrastar el pensamiento 
liberal de John Rawls con el liberalismo clásico para poner en relieve las 
aportaciones del fi lósofo estadounidense del siglo XX; y 2) refl exionar so-
bre las implicaciones de un liberalismo igualitario que, a diferencia del 
original, contempla políticas públicas para contrarrestar la concentración 
de la riqueza y redistribuir parte de ella en favor de los individuos menos 
aventajados de la sociedad. En el primer apartado se retoman brevemente 
algunos fundamentos del liberalismo clásico, tal como fueron planteados 
por John Locke; en el segundo se aborda con cierto detalle la propuesta de 
Rawls, que él denomina la justicia como equidad y, en el tercero y último, se 
refl exiona sobre la viabilidad del liberalismo rawlsiano, con una referencia 
al contexto latinoamericano.

La obra de John Rawls es el intento más profundo, y probablemente 
el más logrado, de dotar al liberalismo clásico de un fundamento moral, 
del que carecía desde sus orígenes en el siglo XVII, con la obra del fi ló-
sofo inglés John Locke, habitualmente considerado el fundador del pens-
amiento político liberal. Locke partió del individuo que persigue sus fi nes 
particulares con la ayuda de la razón, entendida esta como un instrumento 
al servicio de los intereses de cada uno, para fundar una nueva teoría del 
Estado en oposición al absolutismo monárquico de los siglos precedentes; 
los pensadores liberales después de Locke mantuvieron inalterado este 
punto de partida.

El individuo que se conduce por la persecución de sus fi nes con el 
apoyo de la razón instrumental –el individuo racional, como se le conoce 
en la teoría política, y también económica– es a la vez una clara herencia 
del empirismo inglés, cuyos grandes exponentes, de Francis Bacon a Da-
vid Hume, redujeron el papel de la razón a mera servidora de los deseos 
o pasiones de los individuos, ya fuera el deseo supremo de defender la 
propia vida, central en Hobbes y en Locke, o cualquier otra pasión que los 
animara, incluido el sacrifi cio del propio bien por un ideal, que Hume no 
descartaba como posible móvil de la conducta humana. Para los empiris-
tas ingleses la razón no era más que un instrumento al servicio del deseo 
y la pasión. Infl uidos por el crudo realismo de Maquiavelo, todos ellos re-
chazaron la herencia de la fi losofía política clásica, de Platón y Aristóteles 
a Tomás de Aquino, con su énfasis ético o moral en el deber ser, antes que 
en el ser.

John Rawls, pensador liberal del siglo XX, decidió ir más allá del 
modelo del individuo racional como fundamento de su propuesta liberal. 
Fue sensible a las críticas contra el liberalismo clásico desde el siglo 
XVIII, primero por los grandes pensadores del iluminismo francés, como 
Rousseau y Montesquieu, y después por Kant, Hegel, Marx y muchos 



41

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os

Rodolfo Canto Sáenz

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

otros, que invariablemente reprocharon al liberalismo inglés su claro sesgo 
egoísta y su ausencia de fundamentos morales, más allá de los propósitos 
del individuo racional motivado por sus propios fi nes. En particular, 
Rawls fue sensible a la crítica de Kant a los empiristas ingleses.

Kant, como se recordará, desarrolla una implacable crítica al empiris-
mo inglés y en particular a su pobre visión de la razón, reducida al papel 
de servidora de los deseos y las pasiones de los hombres. Para Kant, el 
empirismo inglés ha dejado de lado lo verdaderamente distintivo de la 
razón humana, que es su conciencia moral, para reducirla a un instrumen-
to no muy diferente al instinto de los animales, ocupados tan solo en su 
supervivencia. Con lenguaje irónico, Kant recuerda que hasta los hombres 
más rústicos son capaces de escuchar la voz de la razón “tan clara, tan difí-
cil de ahogar, tan perceptible hasta para los hombres más vulgares”, voz, 
sin embargo, ignorada por las “especulaciones vertiginosas de las escuelas 
que son lo bastante atrevidas para taparse los oídos ante aquella voz celes-
tial” (Kant 2000, p. 57).

Rawls decide no ignorar a Kant, y tampoco a la voz de la razón pura 
práctica, como este la llama. La obra de Kant demostró que la razón hu-
mana es capaz de discernir entre lo justo y lo injusto más allá de las pa-
siones e intereses egoístas y de conducir la voluntad con independencia 
de nuestros deseos e inclinaciones. Rawls opta por incorporar en su obra 
una versión propia del imperativo categórico kantiano, ese fundamento 
apriorístico de la voluntad basado en la conciencia moral y no solo en las 
inclinaciones, los deseos o la sensibilidad, como elemento constitutivo de 
su propuesta de un liberalismo reformado: la justicia como equidad. El pun-
to de partida de Rawls ya no es la persona solamente racional, en el sentido 
de Locke y Hume, sino también razonable (término utilizado por Rawls) en 
un sentido inspirado en Kant: el individuo capaz de actuar conforme a los 
dictados, no solo de la razón instrumental o empírica, sino también de la 
razón pura práctica, y de tomar en cuenta las consecuencias de sus actos 
en el bienestar de los demás.

Locke. El derecho natural a la propiedad

La ley natural establece que los hombres nacen libres e iguales entre sí, 
tal es el estado natural de los seres humanos, aun antes de que existieran 
sociedades y gobiernos. La libertad natural del hombre debe estar a salvo 
de todo poder terrenal y no supeditarse a la voluntad o autoridad legislati-
va del hombre, sino solo tener a la ley de naturaleza por norma. El hombre 
libre transforma la naturaleza con su trabajo y constituye así la propie-
dad; el recolector que recoge unas manzanas de los árboles del bosque 
las retira de la común propiedad original y las convierte en su propiedad; 



42

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os
Libertad y diferencia: la contribución del liberalismo igualitario al...

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

para hacer esto no necesita del consentimiento de nadie porque, si tal con-
sentimiento fuera necesario, perecería de inanición. La propiedad es un 
principio de la ley natural, tan sagrada como el principio de la propia con-
servación (Locke 1998, pp. 17-19).

Así como el recolector es propietario de los frutos y raíces que recoge 
para alimentarse, el agricultor es poseedor de los frutos de la tierra que 
cultiva, con el único límite de producir lo que podrá consumir antes de 
que los productos se pudran. Gracias, sin embargo, a la invención de la 
moneda, el agricultor puede vender la parte de su producción que no 
consumirá y guardar el dinero, que también será suyo; lo mismo pueden 
hacer el herrero, el zapatero o el fabricante de telas. El dinero es, entonces, 
un legítimo almacén de la propiedad debida al trabajo. Vida, libertad y 
hacienda son tres derechos naturales de los hombres, esto es, anteriores a 
la existencia de toda sociedad y gobierno y son, por tanto, inalienables e 
imprescriptibles. Los gobiernos todos están obligados a respetarlos y pro-
tegerlos en todo tiempo y lugar.

Sin embargo, el estado de naturaleza, aun cuando es un estado de hom-
bres libres, iguales y con propiedad, tiene algunos inconvenientes. Locke 
se pregunta: Si el hombre en su estado de naturaleza es tan libre, si es 
señor absoluto de su persona y posesiones, igual a los mayores y por na-
die subyugado, ¿por qué habría de abandonar su libertad y someterse al 
dominio y dirección de cualquier otro poder? Pero –agrega Locke– eso 
tiene obvia respuesta, pues aunque en el estado de naturaleza le valiera 
ese derecho, su goce resultaba precario y también expuesto a que lo in-
vadieran los demás, porque al ser todos tan reyes como él y cada hombre 
su igual, y siendo la mayor parte de los hombres no estrictos observadores 
de la justicia, el disfrute de sus bienes en ese estado es muy inestable y en 
zozobra. “Ello le hace desear el abandono de una condición que, aunque 
libre, llena está de temores y continuados peligros; y no sin razón busca 
y se une en sociedad con otros ya reunidos, o afanosos de hacerlo para 
esa mutua preservación de sus vidas, libertades y haciendas, a que doy el 
nombre general de propiedad”. (Locke, 1998, p. 73).

Así pues, el fi n mayor y principal de los hombres que se unen en co-
munidades políticas y se ponen bajo el gobierno de ellas es la preser-
vación de su propiedad, para cuyo objeto faltan en el estado de naturaleza 
diversos requisitos: en primer lugar, falta una ley conocida, fi ja, promul-
gada, recibida y autorizada por común consentimiento como patrón de 
bien y mal, y medida común para resolver cualesquiera controversias que 
entre los hombres se produjeren; en segundo lugar, falta un juez conocido 
e imparcial, con autoridad para determinar todas las diferencias según 
la ley establecida; en tercer lugar, falta el poder que sostenga y asista la 
sentencia, si ella fuere recta, y le dé oportuna ejecución. (Locke, 1998, pp. 
73-74).



43

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os

Rodolfo Canto Sáenz

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

Locke insiste, a lo largo de su Ensayo sobre el Gobierno Civil, en que el ob-
jetivo primordial de todo gobierno es la preservación, conservación, asegu-
ramiento, protección –y otros términos similares– de la propiedad (Locke 
1998, pp. 55, 57, 73, 76, 82, 83, 136). Algunas veces, emplea su concepto am-
plio de propiedad, entendida como vida, libertad y hacienda y, en otras, 
utiliza un concepto más restringido de propiedad, limitada a la hacienda 
o posesiones de los hombres que, en determinadas circunstancias, es más 
sagrada aún que la vida misma. Por ejemplo, cuando se trata de castigar a 
un soldado desertor: “…ni el general que puede condenarle a muerte por 
haber desertado de su puesto o no haber obedecido las órdenes más deses-
peradas, tendrá el derecho, con todo su poder absoluto de vida o muerte, 
de disponer de un ochavo de la hacienda de tal soldado o de adueñarse 
de un ápice de sus bienes, no importando que pudiere mandarle cualquier 
cosa y ahorcarle a la menor desobediencia.” (Locke 1998, p. 84).

Por lo demás, la razón humana no solo nos permite discernir los pos-
tulados de la ley natural, como la libertad, la igualdad y la propiedad, 
sino también es un poderoso instrumento al servicio de los fi nes del hom-
bre: Dios, que diera el mundo a los hombres en común, les dio también la 
razón para que de él hicieran uso según la mayor ventaja y conveniencia. 
La tierra y cuanto en ella se encuentra dado fue a los hombres para el sus-
tento y satisfacción de su ser. Y un ser racional, naturalmente, nunca bus-
cará o consentirá en empeorar su situación; antes bien, siempre buscará 
mejorarla, por ejemplo cuando decide abandonar el estado natural para 
fundar el estado social. (Locke, 1998, p. 75).

Locke suele ser considerado no solo como el fundador del pensamien-
to liberal, sino como uno de los precursores de la economía política, al 
bosquejar los fundamentos de una teoría del valor-trabajo un siglo antes 
que Adam Smith. El individuo racional que se guía por la persecución de 
sus fi nes particulares, ya sea en la economía o en la política, es el modelo 
de hombre propuesto por el liberalismo clásico. En contraste, el silencio de 
Locke sobre cuestiones morales es destacado por uno de sus comentaristas 
en estos términos:

La ley de la naturaleza [en Locke] tiene como fi n la paz y la conservación. Su 
obediencia será producto del deseo universal de conservación; su aplicación 
no depende de obligaciones para con los demás… no tiene que ver ni con la 
excelencia del hombre ni con el amor de Dios y del hombre hacia su prójimo. 
Locke, hay que decirlo, no niega de manera explícita la importancia de la 
excelencia o el amor; simplemente hace caso omiso de ellos… rara vez o nunca 
emplea palabras como caridad, alma, ética, moral, virtud, generosidad o amor. Estas 
no son esenciales para su explicación del fundamento de la sociedad civil… Es 
como si hubiese dicho: no niego que los hombres con frecuencia sean razonables 
y justos y que algunos se esfuercen por conseguir la excelencia… Lo único que 



44

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os
Libertad y diferencia: la contribución del liberalismo igualitario al...

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

digo es que cuando consideramos los verdaderos fundamentos de la sociedad 
política, los orígenes auténticos del gobierno, ninguno de estos principios tiene 
importancia sufi ciente para merecer que se le mencione. (Goldwin, 2004, p. 459. 
Resaltado de Goldwin).

La justicia como equidad1

Razón, razonable y racional

Rawls ilustra con un ejemplo la diferencia entre razonable y racional: 
“Decimos: Su proposición fue perfectamente racional, dada su fuerte 
posición negociadora, a pesar de lo cual fue sumamente irrazonable, e in-
cluso excesiva”, y se pregunta: ¿qué es lo que distingue a lo razonable 
de lo racional? Él mismo responde: “La distinción entre lo razonable y lo 
racional se remonta, en mi opinión, hasta Kant: se expresa en el distingo 
que él hace entre el imperativo categórico y el imperativo hipotético… El 
primero representa a la razón práctica pura, y el segundo a la razón prác-
tica empírica.” Y Rawls agrega: “El sentido común considera lo razonable 
pero no, en general, lo racional como una idea moral en la que participa la 
sensibilidad moral”. (Rawls, 2002, p. 30; 2006, p. 67, nota 1 al pie).

Para abundar en sus concepciones de lo razonable y lo racional, Rawls 
cita una obra de W. Sibley: “Sabiendo que las personas son racionales, no 
sabemos qué fi nes persiguen; solo sabemos que persiguen sus fi nes inteli-
gentemente. Sabiendo que las personas son razonables en lo que se refi ere 
a las demás personas, sabemos que están dispuestas a regir su conducta 
por un principio a partir del cual ellas y las demás personas pueden ra-
zonar unas con otras, y las personas razonables toman en cuenta las con-
secuencias de sus actos en el bienestar de las demás. La disposición a ser 
razonable no se deriva de lo racional, ni se opone a lo racional, sino que 
es incompatible con el egoísmo, así como se relaciona con la disposición a 
actuar moralmente.” (Rawls, 2006, p. 67, nota 1 al pie).

Es esta disposición a actuar moralmente, dejando a un lado el egoísmo 
natural de los hombres, lo que distingue al liberalismo rawlsiano del 
liberalismo clásico. Rawls retoma el concepto kantiano de razón práctica 
como aquella que incluye tanto a la razón empíricamente condicionada 
como a la razón pura práctica (Kant, 2000, p. 28) y conjuga (dicho en 
términos rawlsianos) lo racional con lo razonable: el individuo que persigue 

1 El concepto con que Rawls denomina su propuesta en lengua inglesa es justice as fairness, que fue 
traducido como “justicia como Imparcialidad” en las ediciones de Teoría de la Justicia (2003) y Liberalismo 
Político (2006), del Fondo de Cultura Económica, y como “justicia como equidad”, en la edición de la obra 
del mismo título, La Justicia como Equidad (2002), de la editorial Paidós. En el presente artículo se emplea 
esta segunda traducción.



45

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os

Rodolfo Canto Sáenz

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

sus propios intereses pero que, a la vez, considera y valora los intereses de 
los demás en la determinación de sus actos2.

Como el genuino liberal que es, Rawls conserva como uno de los fun-
damentos fi losófi cos de su propuesta la idea del individuo que persigue 
racionalmente sus fi nes particulares, lo que coincide con el liberalismo de 
Locke; pero, a diferencia de este, quien solo apelaba a principios raciona-
les, sostiene que las concepciones apropiadas de la sociedad y la persona 
derivan también de los principios de la razón pura práctica, lo que marca 
una diferencia de fondo frente al liberalismo clásico.

Locke y la concentración de la riqueza

Como antes se recordó, Locke considera tan legítima la propiedad de 
los frutos del propio trabajo como la del dinero generado por la venta de 
los excedentes que el productor no consumirá. La acumulación de rique-
za debida a los intercambios comerciales es igualmente legítima, puesto 
que deriva de transacciones justas y equitativas entre particulares que per-
siguen racionalmente su propio interés. El gran problema de esta concep-
ción, que Rawls subraya, es que Locke olvidó considerar algún género de 
cortapisa que condicionara o moderara la acumulación de riquezas, lo que 
andando el tiempo llevaría a una concentración del capital –y del poder 
asociado a este– tan grande que atentaría contra las propias condiciones 
requeridas para los acuerdos libres y equitativos entre particulares. En el 
mismo sentido, Rawls afi rma que las condiciones previstas por Locke “no 
consiguen garantizar las libertades políticas iguales”. (Rawls, 2002, p. 85 
y nota 20 al pie).

Para preservar las condiciones equitativas de las transacciones entre par-
ticulares y, también, las libertades políticas iguales, Rawls propone lo que 
denomina reglas de la justicia procedimental pura de trasfondo: A menos que la 
estructura básica de la sociedad sea regulada a lo largo del tiempo, las distri-
buciones justas de inicio de toda clase de bienes no aseguran la justicia de las 
distribuciones ulteriores, por muy libres y equitativas que puedan parecer 
las transacciones particulares entre individuos y asociaciones, vistas desde 
una óptica local y al margen de las instituciones de trasfondo.

Sobre esta premisa, Rawls propone ciertas medidas de justicia procedi-
mental claramente destinadas a moderar lo que hoy suele denominarse como 
capitalismo salvaje: “Es necesario regular, mediante leyes que gobiernan la 
herencia y las transmisiones patrimoniales, el modo en que la gente ad-

2 Como se recordará, el concepto kantiano de razón pura práctica es ajeno a lo racional en el sentido de 
Hume y del citado Sibley y, de hecho, Kant lo construye a partir de su dura crítica al empirismo inglés. La 
razón pura práctica nos dicta el contenido de la ley moral y nos permite formular el imperativo categórico 
como fundamento apriorístico de la voluntad, al margen de toda sensibilidad. Por contraste, la razón 
empíricamente condicionada es equivalente a lo racional en el sentido de Hume: guía la voluntad de los 
hombres hacia la mejor consecución de sus deseos, inclinaciones o intereses (Kant, 2000).



46

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os
Libertad y diferencia: la contribución del liberalismo igualitario al...

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

quiere la propiedad; y ello, entre muchas cosas, para que la distribución 
sea más parigual o para proporcionar una igualdad equitativa de opor-
tunidades. Que dichas reglas de justicia de trasfondo se mantengan vi-
gentes con el paso del tiempo no desmerece, sino más bien hace posibles, 
los importantes valores expresados por los acuerdos libres y equitativos 
alcanzados por los individuos y las asociaciones dentro de la estructura 
básica. Esto se debe a que los principios que se aplican a esos acuerdos 
directamente (por ejemplo, la ley de contratos) no bastan por sí solos para 
preservar la justicia de trasfondo”. (Rawls, 2002, pp. 85-86).

Son varias las diferencias de fondo que se aprecian entre los 
planteamientos de Locke y los de Rawls en este punto. Por principio de 
cuentas, Rawls está proponiendo una regulación pública de la propiedad 
que es impensable en el liberalismo clásico. Locke, como se recuerda, 
propone un modelo de gobierno con tres poderes organizados alrededor de 
los acuerdos, las relaciones y las transacciones entre los individuos: una ley 
común válida para todos, un juez para decidir en caso de controversias y 
un ejecutivo para hacer valer las sentencias. No hay lugar, en el modelo de 
Locke, para la justicia procedimental pura de trasfondo que propone Rawls. 
Por lo demás, afectar la propiedad con leyes que gobiernen la herencia 
y las transmisiones patrimoniales, o el modo en que la gente adquiere la 
propiedad, supone un grado de intervención de los poderes públicos en la 
vida y el patrimonio de los individuos que es impensable en el liberalismo 
clásico, y también en el liberalismo contemporáneo de sesgo conservador, 
a veces llamado libertarismo o libertarianismo, al estilo de Nozick (2012) o de 
Buchanan y Tullock (1993).

Si para Locke el supremo principio de la sociedad y el gobierno es la 
preservación de la propiedad, para Rawls el supremo principio es la justi-
cia: “La justicia es la primera virtud de las instituciones sociales, como la 
verdad lo es de los sistemas de pensamiento. Una teoría, por muy atractiva, 
elocuente y concisa que sea, tiene que ser rechazada o revisada si no es 
verdadera; de igual modo, no importa que las leyes e instituciones estén or-
denadas y sean efi cientes: si son injustas han de ser reformadas o abolidas.” 
(Rawls, 2003, p. 17).

La cooperación social

La idea organizadora central de la justicia como equidad es, según el 
propio Rawls, la idea de la sociedad como un sistema equitativo de cooperación 
social a lo largo del tiempo, de una generación a la siguiente, entre ciudadanos libres 
e iguales. Rawls precisa que la cooperación social es cosa distinta de la mera 
actividad socialmente coordinada por una autoridad central; está guiada 
por reglas y procedimientos públicamente reconocidos que los cooperantes 
aceptan como apropiados para regular su conducta. Los términos equita-



47

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os

Rodolfo Canto Sáenz

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

tivos de la cooperación son aquellos que cada participante puede aceptar 
razonablemente, siempre que todos los demás los acepten de igual modo, y 
defi nen una idea de reciprocidad o mutualidad: todo el que hace su parte 
según lo exigen las reglas conocidas debe benefi ciarse de acuerdo con un 
criterio público y aceptado. A la vez, la idea de cooperación también incluye 
la idea de ventaja racional, o de bien, de cada participante: aquello que per-
siguen los que participan en la cooperación para promover su propio bien3. 
(Rawls, 2002, pp. 28 y 113).

Y los términos equitativos de la cooperación social entre ciudadanos 
libres e iguales quedan especifi cados por los principios de justicia, que 
defi nen los derechos y deberes básicos que deben asignar las principales 
instituciones políticas y sociales, regulan la división de los benefi cios que 
surgen de la cooperación social y distribuyen las cargas necesarias para 
sostenerla. Los principios de justicia dan respuesta a lo que Rawls considera 
la cuestión fundamental de la fi losofía política en una democracia: ¿cuál es 
la concepción política de la justicia que defi ne mejor los términos equitativos de la 
cooperación social? Cuestión que, afi rma, ha sido el foco de la crítica liberal 
a la monarquía y la aristocracia y de la crítica socialista a la democracia 
constitucional liberal, así como del confl icto contemporáneo entre el 
liberalismo y las visiones conservadoras a propósito de las políticas sociales 
asociadas al llamado Estado del bienestar. (Rawls, 2002, pp. 30-31).

Los principios de justicia que propone Rawls son los siguientes (Rawls, 
2002, p. 73)4:

a. cada persona tiene el mismo derecho irrevocable a un esquema plenamente 
adecuado de libertades básicas iguales que sea compatible con un esquema 
similar de libertades para todos; y

b. las desigualdades sociales y económicas tienen que satisfacer dos condi-
ciones: en primer lugar, tienen que estar vinculadas a cargos y posiciones 
abiertos a todos en condiciones de igualdad equitativa de oportunidades; 
y, en segundo lugar, las desigualdades deben redundar en un mayor ben-
efi cio de los miembros menos aventajados de la sociedad (el principio de 
diferencia).

Rawls aclara que el primer principio –el de las libertades básicas iguales– 
es previo al segundo; y en el marco del segundo principio, la igualdad 

3 Rawls reconoce que, aunque es irrazonable no honrar los términos equitativos de la cooperación 
cuando podemos razonablemente esperar que los demás los van a aceptar, tal cosa no es irracional, porque 
puede ocurrir que algunos tengan un poder político superior o disfruten de circunstancias más favorables; 
puede entonces ser racional que los mejor situados se aprovechen de su situación, habida cuenta de que la 
racionalidad prescinde en general de consideraciones morales. (Rawls 2002, pp. 29-30).

4 Existen algunas diferencias entre la versión original de los dos principios, presentada en Teoría de la 
Justicia (Rawls, 2003 [1971]) y la versión fi nal presentada en La Justicia como Equidad. Una Reformulación 
(Rawls, 2002 [2001]), citada aquí.



48

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os
Libertad y diferencia: la contribución del liberalismo igualitario al...

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

equitativa de oportunidades es previa al principio de diferencia. Esta 
prioridad signifi ca que al aplicar un principio se asume que los principios 
previos están plenamente satisfechos. (Rawls, 2002, p. 73).

Las libertades básicas iguales, aseguradas por el primer principio, son 
las siguientes: libertad de pensamiento y libertad de conciencia; libertades 
políticas (por ejemplo, el derecho al voto y el derecho a participar en políti-
ca) y libertad de asociación, así como los derechos y libertades determina-
dos por la libertad y la integridad física y psicológica de la persona; y fi -
nalmente, los derechos y libertades amparados por el imperio de la ley. La 
primacía del primer principio excluye los intercambios o “transacciones” 
entre los derechos y libertades básicos amparados en el primer principio y 
las ventajas sociales y económicas reguladas por el principio de diferencia. 
Por ejemplo –precisa Rawls–, las libertades políticas iguales no pueden ser 
negadas a ciertos grupos aduciendo que, por tener esas libertades, pueden 
bloquear políticas necesarias para el desarrollo y la efi ciencia económica 
(Rawls, 2002, p. 78).

El segundo principio requiere la igualdad equitativa de oportunidades 
y que las desigualdades sociales y económicas redunden en benefi cio de 
los menos aventajados. La igualdad equitativa de oportunidades se introduce 
para corregir los defectos de la igualdad formal de oportunidades, o las 
“carreras abiertas al talento” en lo que Rawls denomina el “sistema de 
libertad natural”. La igualdad equitativa de oportunidades no solo exige 
que las posiciones sociales y los cargos públicos estén abiertos en un 
sentido formal, sino que todos tengan una oportunidad equitativa de llegar 
a ocuparlos: suponiendo que haya una distribución de dotaciones innatas, 
los que tienen el mismo nivel de talento y habilidad y la misma disposición 
a hacer uso de esos dones deberían tener las mismas perspectivas de 
éxito independientemente de su clase social de origen o la clase en que 
han nacido y crecido hasta la edad de la razón. En todos los campos de 
la sociedad debe haber aproximadamente las mismas perspectivas de 
cultura y logro para los que están similarmente motivados y dotados. 
(Rawls, 2002, p. 74).

Para alcanzar la igualdad equitativa de oportunidades en el marco 
del principio de diferencia, o la “igualdad democrática” −como Rawls la 
llama en Teoría de la Justicia (Rawls 2003, p. 72)− deben imponerse ciertos 
requisitos a la estructura básica de la sociedad, más exigentes que los de la 
libertad natural. Por ejemplo, un sistema de libre mercado debe establecerse 
en un marco de instituciones políticas y legales que ajuste la tendencia a 
largo plazo de las fuerzas económicas a fi n de prevenir las concentraciones 
excesivas de propiedad y riqueza, especialmente de aquellas que conducen 
a la dominación política. La sociedad también debe establecer, entre otras 
cosas, iguales oportunidades de educación para todos, independientemente 
de la renta de la familia. (Rawls, 2002, pp. 74-75).



49

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os

Rodolfo Canto Sáenz

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

El segundo principio, o principio de diferencia, es defi nido por Rawls 
como un “principio de justicia distributiva en sentido estricto”. Rawls parte 
de que la cooperación social es siempre productiva y que sin cooperación no 
se produciría nada y no habría, por tanto, nada que distribuir. El principio 
de diferencia requiere que, cualesquiera puedan ser las desigualdades 
de riqueza e ingreso, y por muy dispuesta que esté la gente a trabajar 
para ganarse una parte mayor del producto, las desigualdades existentes 
deben contribuir efectivamente al benefi cio de los menos aventajados. 
De lo contrario, las desigualdades no son permisibles. Así, por grande o 
pequeño que sea el nivel general de riqueza, las desigualdades existentes 
han de satisfacer la condición de benefi ciar a los otros además de a 
nosotros mismos. Esta condición –precisa Rawls– pone de manifi esto que, 
aun si se usa la idea de la maximización de las expectativas de los menos 
aventajados, el principio de diferencia es esencialmente un principio de 
reciprocidad. (Rawls, 2002, pp. 74-75).

Ahora bien, ¿quiénes son los menos aventajados? Rawls los defi ne 
como aquellos que reciben la menor dotación de lo que denomina bienes 
primarios, defi nidos como los bienes que los ciudadanos necesitan en 
tanto personas libres e iguales que viven un ciclo vital completo; no 
son cosas que sencillamente es racional preferir o incluso desear, sino 
bienes imprescindibles para que las personas sean miembros plenamente 
cooperativos de la sociedad. Los bienes primarios son de cinco clases, a 
saber: I. Los derechos y libertades básicos: la libertad de pensamiento y la 
libertad de conciencia, junto con las demás libertades arriba mencionadas; 
II. La libertad de movimiento y la libre elección de empleo; III. Los poderes 
y prerrogativas que acompañan a cargos y posiciones de autoridad y 
responsabilidad; IV. Ingresos y riqueza, entendidas ambas cosas como 
medios de uso universal que suelen necesitarse para lograr un amplio 
abanico de fi nes; V. Las bases sociales del autorrespeto, o aquellos aspectos 
de las instituciones básicas que son esenciales para que los ciudadanos 
tengan clara conciencia de su valor como personas y sean capaces de 
promover sus fi nes con autoconfi anza.

Dado que el principio de diferencia implica la vigencia del primer 
principio de justicia y de la primera parte del segundo principio, o la 
igualdad equitativa de oportunidades (supuestos que se cumplen en 
lo que él llama la sociedad bien ordenada), Rawls prescinde de variables 
como la raza, el género u otras por el estilo para defi nir a los menos 
aventajados, y se limita a la variable económica. Los menos aventajados 
“son los que pertenecen a la clase de ingreso con las expectativas más 
bajas”. Por lo demás, Rawls deja muy en claro que los menos aventajados 
no son los desafortunados o desventurados –objetos de nuestra caridad y 
compasión– sino aquellos a los que se debe reciprocidad en nombre de la 
justicia política para una totalidad de ciudadanos libres e iguales. Aunque 



50

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os
Libertad y diferencia: la contribución del liberalismo igualitario al...

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

controlen menos recursos, cumplen su parte plenamente en la sociedad, 
entendida como un sistema equitativo de cooperación social a lo largo del 
tiempo, de una generación a la siguiente, entre ciudadanos libres e iguales. 
(Rawls, 2002, pp. 92 y 190).

Y = GmA

45°

O X = GMA

J

P

DJ

          Fuente: Rawls, 2002, p. 96

Rawls ilustra con una gráfi ca, aquí parcialmente reproducida, el prin-
cipio de diferencia. Sea el eje de las X el monto de ingresos y riqueza para 
los miembros más aventajados de la sociedad (GMA) y sea el eje de las Y 
el monto para los menos aventajados (GmA), para todo posible volumen 
de producción a lo largo de la curva OP. La recta J desde el origen, situada 
en 45 grados, representa la justicia perfecta para cada posibilidad de pro-
ducción P. La parte de la curva OP que va del origen al punto D representa 
volúmenes crecientes de producción que, aunque implican un aumento 
de la desigualdad porque los incrementos de la riqueza y el ingreso de 
los más aventajados son mayores que los de los menos aventajados, éstos 
también se benefi cian y, por tanto, son opciones aceptables para la justicia 
como equidad. El punto D, el más alto de la curva OP, es el punto efi ciente 
más favorable para los menos aventajados y es, por tanto, el objeto a lograr 
de la justicia como equidad. La parte descendente de la curva DP, aun 
cuando signifi ca volúmenes cada vez mayores de ingresos y riqueza para 
los más aventajados, signifi ca también volúmenes cada vez menores para 
los menos aventajados y, por lo tanto, representa opciones inaceptables 
para la justicia como equidad.

Un esquema de cooperación, abunda Rawls, viene, en gran parte, dado 
por el modo en que sus reglas públicas organizan la actividad productiva, 
especifi can la división del trabajo, asignan diversos papeles a los que par-
ticipan en ella, y así sucesivamente. Estos esquemas incluyen programas 



51

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os

Rodolfo Canto Sáenz

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

de sueldos y salarios que se pagan en función de la cantidad producida. 
Variando los sueldos y salarios puede producirse más. Cada curva OP va 
asociada a un esquema particular de cooperación: indica los rendimientos 
de los dos grupos implicados en la cooperación productiva −los más aven-
tajados y los menos aventajados− cuando solo cambian los sueldos y sala-
rios. Un esquema es más efi caz que otro si su curva OP da siempre mayor 
rendimiento a los menos aventajados para cualquier rendimiento dado a 
los más aventajados. El principio de diferencia, ceteris paribus, dirige a la 
sociedad para que aspire al punto más alto en la curva OP del esquema de 
cooperación más efi cazmente diseñado. (Rawls, 2002, pp. 95-97).

Rawls marca una distancia entre el principio de diferencia y el ópti-
mo de Pareto, al que él denomina el principio de efi ciencia y defi ne así: “El 
principio [de efi ciencia] afi rma que una confi guración es efi ciente siempre 
que sea posible cambiarla de tal modo que benefi cie a algunas personas 
(al menos una) sin que al mismo tiempo dañe a otras personas (al menos 
una). Así, la distribución es efi ciente si no existe una redistribución de es-
tos bienes que mejore las circunstancias de, al menos, uno de estos in-
dividuos sin que otro resulte perjudicado” (Rawls, 2003, p. 73). En otras 
palabras, una confi guración puede ser efi ciente aun cuando toda o casi 
toda la riqueza esté concentrada en las manos del grupo más aventajado 
y muy poca o ninguna en el menos aventajado, y semejante confi guración 
no podría ser cambiada para favorecer a este último si esto signifi ca afec-
tar al primero, porque ello supondría una pérdida de efi ciencia. Frente al 
óptimo de Pareto, Rawls concluye que, en la justicia como equidad, los 
principios de justicia tienen prioridad sobre las consideraciones de efi cien-
cia y, por tanto, las distribuciones justas serán preferidas a las injustas aun 
cuando sean menos efi cientes que estas. (Rawls, 2003, p. 76).

En realidad la desigualdad socioeconómica es, según el propio Rawls, 
su principal preocupación. Afi rma que “si ignoramos las desigualdades en 
las perspectivas de vida de la gente (…) y dejamos que esas desigualdades 
sigan su propio curso sin acertar a instituir las regulaciones necesarias 
para preservar la idea de justicia de trasfondo, entonces no nos estaríamos 
tomando en serio la idea de la sociedad como un sistema equitativo de 
cooperación entre ciudadanos considerados libres e iguales.” (Rawls, 2002, p. 
88). Así pues, Rawls afi rma que la justicia como equidad es una concepción 
igualitarista, y enumera varias razones por las que es necesario regular las 
desigualdades económicas y sociales (Rawls, 2002, pp. 177-179):

• Una razón es que, en ausencia de circunstancias especiales, parece 
erróneo que haya alguna o mucha gente en la sociedad a la que se 
abastece ampliamente mientras que hay muchos, o incluso unos po-
cos, que sufren privaciones, por no mencionar hambre o enferme-
dades incurables.



52

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os
Libertad y diferencia: la contribución del liberalismo igualitario al...

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

• Una segunda razón para controlar las desigualdades económicas 
y sociales es impedir que una parte de la sociedad domine al resto. 
Cuando estas dos clases de desigualdades son grandes, tienden a 
dar pábulo a la desigualdad política.

• Una tercera razón nos sitúa más cerca de lo que es intrínsecamente 
malo en la desigualdad. Las desigualdades políticas y económicas 
signifi cativas se asocian a menudo con las desigualdades de estatus 
social que inducen a los de menor estatus a considerarse a sí mismos 
inferiores y a que los demás también los consideren de ese modo.

• La desigualdad puede también ser intrínsecamente mala o injusta 
cuando distorsiona mecanismos que debieran ser equitativos, por 
ejemplo, los mercados o las elecciones; por ello ha de evitarse el mo-
nopolio, que es inefi ciente y pervierte los mercados, o las elecciones 
infl uidas por el dominio de una minoría rica.

Como queda de manifi esto, Rawls hace suya una tesis bien conocida en 
la teoría política: la desigualdad socioeconómica deviene en desigualdad 
política. Además de rechazarla por sus efectos injustos en las condiciones 
de vida de los menos aventajados, Rawls condena a la desigualdad por 
sus efectos más directamente políticos, como la dominación que una parte 
de la sociedad –la minoría rica– ejerce sobre el resto. También hace suya 
(con modifi caciones, como él mismo aclara) la solución de Rousseau a la 
desigualdad intrínsecamente injusta: “el estatus fundamental en la socie-
dad política tiene que ser el de la ciudadanía parigual, un estatus que to-
dos poseen, en su calidad de personas libres e iguales. Por ser ciudadanos 
libres e iguales es por lo que debemos tener un acceso equitativo a los 
equitativos procedimientos en los que se sustenta la estructura básica. La 
idea de igualdad tiene, pues, una importancia intrínseca en el más alto 
nivel: de ella depende que la sociedad política misma sea concebida como 
un sistema equitativo de cooperación social a lo largo del tiempo entre 
personas consideradas libres e iguales…” (Rawls, 2002, p. 179).

Ahora bien, ¿cómo implementar el principio de diferencia? Antes de 
proponer medidas específi cas de política pública, Rawls recuerda que las 
partes de los dos principios de justicia están diseñadas para funcionar con-
juntamente y ser aplicadas como una unidad, y que las exigencias de los 
principios previos tienen importantes efectos distributivos, por ejemplo 
los efectos de la igualdad equitativa de oportunidades aplicada a la edu-
cación, o los efectos distributivos del valor equitativo de las libertades 
políticas. (Rawls, 2002, p. 77, nota 10 al pie). Sobre esta base, el principio 
de diferencia exige un mínimo social que, junto con la “familia comple-
ta de políticas sociales”, maximice a lo largo del tiempo las perspectivas 



53

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os

Rodolfo Canto Sáenz

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

de vida de los menos aventajados. El mínimo social deriva de la idea de 
reciprocidad y cubre, al menos, las necesidades básicas esenciales para 
una vida decente y algo más. Este algo más es la integración plena de los 
menos aventajados a la sociedad como un sistema de cooperación entre 
ciudadanos libres e iguales. Rawls toma aquí distancia de lo que él llama 
“Estado capitalista de bienestar”, que solo ofrece un mínimo de bienes a 
los menos afortunados sin preocuparse mucho por su integración plena a 
la vida social, económica y política. (Rawls, 2002, pp. 175-176).

Rawls no es muy prolijo en detallar la familia completa de políticas 
sociales a que se refi ere, pero puede inferirse que incluirá las políticas 
públicas necesarias para asegurar la igualdad equitativa de oportunidades 
(por ejemplo, en educación, salud y alimentación, entre otros rubros), que 
a su vez haga posible el disfrute de las libertades básicas iguales para 
todos los ciudadanos en el sistema de cooperación social. En materia 
de política fi scal es más específi co y, además de la ya citada regulación 
de las transmisiones patrimoniales y la restricción de las herencias, 
necesarias para garantizar el ahorro indispensable para mantener la 
cooperación social de una generación a la siguiente, plantea tanto un nivel 
mínimo de ingresos exento del impuesto proporcional sobre la renta, 
como la aplicación de gravámenes solo al gasto total por encima de una 
renta determinada; con ambas medidas, considera, se daría cabida a un 
mínimo social adecuado. Por lo demás, la garantía de un mínimo social 
que cubra, al menos, las necesidades humanas básicas, debería ser una 
esencia constitucional, “pues es razonablemente obvio que el principio 
de diferencia queda violado de forma bastante paladina cuando no se 
garantiza ese mínimo”. (Rawls, 2002, pp. 214-216).

De este modo, Rawls delinea su gran propuesta de una sociedad 
bien ordenada, entendida como un sistema equitativo de cooperación 
social a lo largo del tiempo, a la que llama “democracia de propietarios”, 
denominación que justifi ca porque el primer principio de justicia, tal como 
ha sido defi nido por las partes en la posición original, incluye el “derecho a 
la propiedad privada personal”, lo que nos recuerda a Locke; sin embargo, 
Rawls aclara que ese derecho no se extiende a la propiedad privada de los 
medios de producción, lo que marca una diferencia de fondo con Locke. 
(Rawls, 2002, p. 189).

Rawls distingue entre cinco clases de regímenes, considerados como 
sistemas sociales completos con sus respectivas instituciones políticas, 
económicas y sociales: a) capitalismo de laissez-faire; b) capitalismo de 
Estado de bienestar; c) socialismo de Estado con economía planifi cada; 
d) democracia de propietarios; e) socialismo liberal o democrático. Por 
distintas razones, Rawls rechaza tanto al capitalismo de laissez-faire como 
al capitalismo de Estado de bienestar, así como al socialismo de Estado 
con economía planifi cada; en cambio, considera aceptable al socialismo 



54

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os
Libertad y diferencia: la contribución del liberalismo igualitario al...

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

liberal o democrático porque, a diferencia de una economía socialista 
centralmente dirigida, las empresas en el socialismo liberal desempeñan 
sus actividades dentro de un sistema de mercados competitivos libres y 
viables, y también está asegurada la libre elección de ocupación. De hecho, 
Rawls declara que el socialismo liberal es tan bueno como su democracia 
de propietarios, al grado de que “la justicia como equidad no decide entre 
estos regímenes”. (Rawls, 2002, pp. 186-189).

La justicia como equidad: ¿qué tan viable esӓ
Una referencia al contexto latinoamericano

La justicia como equidad puede parecer una propuesta de reforma so-
cial limitada o, incluso, tibia si la comparamos con las grandes propuestas 
de reforma social herederas de la Ilustración Francesa, especialmente las 
de fi lósofos como Rousseau y Kant –la corriente democrática en sí, crítica 
del liberalismo clásico desde el mismo siglo XVIII−, o también con toda la 
tradición del pensamiento socialdemócrata y socialista de los siglos pos-
teriores hasta nuestros días. En contraste, la justicia como equidad bien 
puede ser vista como una auténtica revolución copernicana en el marco del 
pensamiento político liberal. Son varias las razones que permiten afi rmar 
esto último; hemos visto algunas de ellas a lo largo del texto que ahora 
vale la pena subrayar.

Si para Locke y el liberalismo clásico la razón de ser y el fi n último de la 
sociedad y el gobierno es la preservación de la propiedad –sea en el sentido 
restringido de patrimonio o en el amplio de vida, libertad y patrimonio−, 
para Rawls, la sociedad es, ante todo, un sistema de cooperación social a lo 
largo del tiempo. Este cambio de énfasis es de la mayor relevancia fi losófi -
ca y política: obliga a ir más allá del estrecho marco del individuo racional, 
aquel que se guía por la persecución de sus propios fi nes, cualesquiera que 
sean éstos, hacia el individuo razonable (como Rawls lo llama), o el que está 
dispuesto a regir su conducta tomando en cuenta las consecuencias de sus 
actos en el bienestar de los demás.

Rawls supera el egoísmo intrínseco del liberalismo de Locke, infl uido 
–como él mismo lo reconoce− por las concepciones kantianas de razón 
pura práctica e imperativo categórico, para ofrecer al liberalismo un fun-
damento moral del que carecía desde sus inicios en el siglo XVII. Aunque 
Rawls mismo limita el alcance de su propuesta al pensamiento político 
liberal, sus implicaciones se extienden mucho más allá, por ejemplo, hacia 
el pensamiento económico, cuya mainstream, la economía neoclásica, per-
manece asociada al paradigma fi losófi co del individuo racional en el senti-
do de Locke. La propuesta de Rawls, acaso algo pálida frente a alternativas 
más radicales, es, sin embargo, de la mayor trascendencia en un mundo 



55

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os

Rodolfo Canto Sáenz

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

en el que el pensamiento liberal sigue siendo ampliamente hegemónico.
Desde la publicación de A Theory of Justice, en 1971, la propuesta de 

Rawls ha recibido numerosas críticas. Podemos destacar, entre muchas 
otras, la de Nozick (2012), enderezada desde el liberalismo contemporáneo 
de sesgo conservador, y las de Habermas (2010), Sen, Cohen y Dworkin 
(Gargarella, 2013), provenientes del lado izquierdo del espectro político. 
Mientras Nozick critica a la justicia como equidad por no ser sufi cientemente 
liberal, los últimos la han criticado por no ser sufi cientemente igualitaria 
y por otorgar prioridad al principio de las libertades básicas sobre el prin-
cipio de diferencia.

En respuesta a los últimos, Rawls aclara que los dos principios de 
justicia están diseñados para ser aplicados como una unidad, y subraya 
los efectos distributivos de las libertades básicas (primer principio) y 
de la igualdad equitativa de oportunidades (primera parte del segundo 
principio), que preceden al principio de diferencia: “Considérense los 
efectos de la igualdad equitativa de oportunidades aplicada, digamos, a la 
educación, o los efectos distributivos del valor equitativo de las libertades 
políticas. Posiblemente no podamos tomarnos en serio el principio de 
diferencia si lo pensamos en sí mismo, al margen de su imbricación con 
principios previos” (Rawls, 2002, p. 77 nota 10 al pie).

Por lo demás, Rawls mismo no parece muy optimista sobre la 
viabilidad de su propuesta, por lo menos en el caso de su país de origen, 
ya que menciona tres objeciones a la Constitución de Estados Unidos y 
a la estructura básica de la sociedad estadounidense, como sistema de 
cooperación social, fundamentadas en los dos principios de la justicia 
como equidad:

[1] el presente sistema falla, lamentablemente, en fi nanciar las elecciones políti-
cas, lo que conduce a graves desequilibrios en las libertades políticas equitati-
vas; [2] permite una distribución disparatada de los ingresos y la riqueza que 
socava seriamente las oportunidades equitativas en educación y en oportuni-
dades de empleo remunerado, todo lo cual socava la igualdad económica y 
social; y [3] también están ausentes las provisiones de elementos constituciona-
les esenciales tales como la sanidad para quienes no están asegurados. (Rawls, 
2010, p. 114).

En otra parte de su obra, Rawls se pregunta: “¿acaso funciona mejor 
una sociedad constitucional moderna? Desde luego, no la de Estados Uni-
dos, donde la compra de legislación por parte de los “intereses especiales” 
está a la orden del día” (Rawls, 2007, p. 437).

Si la sociedad estadounidense, en la perspectiva del propio Rawls, parece 
estar todavía lejana de los principios de la justicia como equidad, podemos 
conjeturar que América Latina lo está más aún; los países latinoamericanos 



56

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os
Libertad y diferencia: la contribución del liberalismo igualitario al...

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

distan de ser las sociedades bien ordenadas que Rawls considera como 
condición de inicio de la justicia como equidad; las libertades básicas 
iguales, que son la materia del primer principio, distan de ser una realidad 
para grandes núcleos de la población, como los pueblos originarios, por 
ejemplo, y también para los más pobres; el segundo principio parece más 
improbable aún: la desigualdad socioeconómica en nuestra región es, 
sin más, la peor del mundo (Palma, 2011), y la pobreza extrema en que 
viven millones de ciudadanos latinoamericanos signifi ca en la práctica la 
inoperancia de sus derechos políticos. A propósito de la desigualdad en 
América Latina, Przeworski escribe:

Si la desigualdad social predomina, el poder estará distribuido de manera 
desigual e, inevitablemente, debilitará las perspectivas de que todos disfruten 
por completo los derechos civiles y políticos; por ejemplo, la tributación es más 
difícil en las sociedades más desiguales, y las razones que explican esto son 
más políticas que económicas: los ricos tienen más poder sobre el gobierno en 
las sociedades más desiguales y los pobres tienen menor capacidad de utilizar 
sus derechos democráticos. Los ricos encuentran que es más efi caz contratar 
servicios varios de manera privada –educación, salud, seguridad– que pagar 
impuestos que mantendrían estos servicios para todos. Los pobres están justo 
al margen del Estado: no tienen ingresos para ser gravados y reciben pocos ser-
vicios. De aquí surge un círculo vicioso: los pobres son inefi caces políticamente 
puesto que no disfrutan de las condiciones necesarias para el ejercicio efi caz 
de sus derechos políticos; y como son inefi caces, continúan siendo pobres”. 
(Przeworski, 1998, p. 376).

América Latina es, entonces, la antítesis de la justicia como equidad, y 
los temores de Rawls sobre los efectos políticos de la desigualdad social 
y económica son una realidad en esta región: la desigualdad extrema se 
traduce aquí en la dominación política de las oligarquías, dando lugar al 
círculo vicioso del que habla Przeworski. En este contexto, ¿tiene algún 
sentido hablar de la justicia como equidad y del liberalismo rawlsiano? 
Probablemente sí. En América Latina, de hecho, ha prevalecido un modelo 
liberal de democracia, pero de otro liberalismo: aquel que enfatiza las 
libertades negativas y confía en las fuerzas del mercado para alcanzar 
el desarrollo y reducir la desigualdad. Este modelo es por completo 
insufi ciente en América Latina; en palabras de Touraine: en los países 
en desarrollo una política puramente liberal no puede producir más que 
efectos contrarios a la democracia porque deja en la exclusión a una parte 
importante de los individuos que, sin embargo, querrían participar como 
consumidores y ciudadanos en la vida social. (Touraine 2006, p. 267). Más 
aún, el modelo liberal de democracia implica otro riesgo para los países 
latinoamericanos: no solo no resuelve el problema de la desigualdad en 



57

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os

Rodolfo Canto Sáenz

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

la región, sino que provoca el desencanto de nuestras ciudadanías ante la 
democracia, precisamente por su inefi cacia para enfrentar con algún éxito 
el problema de la desigualdad. (Nun, 2002).

A propósito de la experiencia argentina, José Nun describe un fenóme-
no “bastante peculiar que se ha vuelto distintivo del área: la baja o nula 
asociación positiva que se detecta entre la protección social y la democracia 
representativa (…) A diferencia de lo sucedido en las naciones capitalistas 
avanzadas, la protección social creció aquí en ausencia parcial o total de la 
democracia representativa y, a la inversa, tendió a descender precisamente 
cuando se afi rmaba esta última”. (Nun, 2002, p. 170).

Uno de los riesgos del desencanto de la democracia, en parte 
materializado ya en la región, es el retorno del populismo que, a diferencia 
de la democracia puramente liberal, sí puede mejorar la protección social 
y reducir la desigualdad. El citado Nun nos recuerda también que un 
régimen populista autoritario no es una democracia ni tampoco un estado 
de bienestar por el solo hecho de otorgar una serie de derechos sociales, 
mientras cercena los derechos civiles y políticos. El riesgo aumenta 
porque “históricamente forman legión los latinoamericanos que han visto 
sistemáticamente confi scada su autonomía por derecha o por izquierda. 
Baste pensar en los regímenes oligárquicos, en las dictaduras, en los 
populismos autoritarios o en los movimientos leninistas y similares”, tal 
es la pesada tradición heterónoma en nuestra región. (Nun, 2002, p. 212).

Touraine y Nun se refi eren al liberalismo en sentido clásico o, en todo 
caso, a los modelos de liberalismo inspirados en el Estado minimalista 
o en el llamado libertarianismo (Nozick 2012, Buchanan y Tullock 1963), 
justamente los modelos de liberalismo que, como hemos visto, Rawls 
critica en su Teoría de la Justicia. Romper el círculo vicioso planteado por 
Przeworski obliga desde luego a ir más allá de la democracia liberal en 
sentido minimalista: un gobierno que se limite a los estrechos marcos de la 
democracia liberal no llegará muy lejos en esta tarea y acabará perpetuando 
la desigualdad socioeconómica y política.

Ahora bien, ¿puede en algún sentido el liberalismo igualitario de 
Rawls contribuir a romper el círculo vicioso? Pensamos que sí, en varios 
sentidos. Por una parte, la propuesta rawlsiana incluye medidas para 
prevenir la concentración excesiva de la riqueza. Como se planteó en el 
apartado sobre Locke (ver supra), Rawls critica al liberalismo clásico el 
no haber puesto ninguna cortapisa a la acumulación de riquezas, lo que 
andando el tiempo llevaría a una concentración tal del capital –y del poder 
asociado a este− que atentaría contra los acuerdos libres y equitativos entre 
particulares y contra las libertades políticas iguales. Rawls propone, para 
enmendar al liberalismo clásico, sus reglas de justicia procedimental pura de 
trasfondo, por ejemplo, regular mediante leyes que gobiernen la herencia 
y las transmisiones patrimoniales, el modo en que la gente adquiere 



58

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os
Libertad y diferencia: la contribución del liberalismo igualitario al...

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

propiedad, como alternativa para una mejor distribución de la riqueza y 
para asegurar la igualdad equitativa de oportunidades.

En el mismo sentido, Rawls es partidario del control constitucional de 
las aportaciones privadas a los partidos políticos, y en este punto coin-
cide con el citado Przeworski5. A propósito del fallo Buckley vs. Valeo, en 
que la Suprema Corte de Estados Unidos rechazó la posibilidad de que el 
Poder Legislativo regulase las aportaciones económicas a las campañas 
electorales (Gargarella, 2013), Rawls escribió: [la Corte] “no reconoció 
el punto esencial según el cual un procedimiento político justo requiere 
del valor equitativo de las libertades políticas, y que para asegurar dicho 
valor equitativo es necesario impedir que aquellos con mayores propie-
dades y más dinero, con las mayores capacidades organizativas que los 
acompañan, controlen el proceso electoral en su propio benefi cio… Si no 
se da un reconocimiento público de que la justicia del esquema general se 
mantiene, los ciudadanos tienden a dejarse llevar por el cinismo, el resen-
timiento y la apatía. Son estos tipos de estados mentales los que convier-
ten la corrupción en un problema serio e incontrolable”. (Rawls, citado en 
Gargarella, 2013, p. 183).

Otra propuesta de Rawls que vale la pena subrayar es la elevación del 
principio de diferencia a nivel constitucional. Como antes se dijo, además 
de la igualdad equitativa de oportunidades y la necesidad de una familia 
completa de políticas sociales que la haga posible, el principio de diferen-
cia, tal como lo concibe Rawls, supone un mínimo social garantizado que 
cubra las necesidades básicas esenciales para una vida decente y, además, 
la integración plena de los menos aventajados a la sociedad como un siste-
ma de cooperación entre ciudadanos libres e iguales, exigencia esta última 
que rebasa las habituales concesiones materiales del Estado capitalista de 
bienestar. Rawls insiste en que el principio de diferencia debe convertirse 
en una “esencia constitucional”, so pena de ser violado “paladinamente” 
si no se consigna en el más alto nivel jurídico.

En síntesis, situándose mucho más allá de los límites del liberalismo 
clásico, Rawls propone un activo papel del Estado para asegurar las 
libertades básicas iguales, la igualdad equitativa de oportunidades y el que 
las desigualdades redunden en benefi cio de los menos aventajados. Para 
avanzar hacia estos objetivos, Rawls propone a los gobiernos democráticos 
actuar, tanto en el plano constitucional, como a nivel de la administración 
pública, con una batería de políticas sociales de corte redistributivo. 
La democracia liberal-igualitaria de Rawls trasciende, con mucho, a la 

5 Przeworski afi rma que, para la ciudadanía de a pie, dichas aportaciones sin control son peores que el 
robo abierto, porque en los hechos se traducirán en privilegios y prebendas todavía más jugosas para los 
interesados donadores que los montos aportados, en detrimento del resto de la sociedad (Przeworski, 1998, 
p. 362). Este autor considera a tales aportaciones el mayor atentado contra la calidad de la democracia, 
porque convierte a la competencia electoral en algo así como un partido de básquetbol entre un equipo de 
jugadores de más de dos metros de alto y otro de jugadores bajitos “como yo”. (Przeworski, 2003, p. 26).



59

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os

Rodolfo Canto Sáenz

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

democracia minimalista, más limitada a lo electoral, que ha sido la bandera 
habitual del liberalismo clásico.

¿Bastaría la propuesta rawlsiana para romper el círculo vicioso de 
Przeworski en América Latina? Es difícil responder afi rmativamente a 
esa pregunta. Przeworski tiene razón al afi rmar que el típico Estado lati-
noamericano es demasiado débil para enfrentar con éxito el poder de las 
oligarquías dominantes y carece del contrapeso de ciudadanías fuertes 
a causa, precisamente, de la pobreza y la desigualdad, que impiden a 
grandes grupos de la población el ejercicio efi caz de sus derechos políticos 
(el círculo vicioso en sí). Entonces, parece claro que en el contexto latino-
americano hace falta algo más que la sola acción del Estado para romper 
el círculo vicioso. Ese algo más, solo puede ser, como afi rma Touraine, el 
empoderamiento de las fuerzas sociales que contrarresten el poder de las 
oligarquías y respalden efi cazmente la familia de políticas redistributivas: 
movimientos sociales, grupos comunitarios y ciudadanos y nuevos suje-
tos sociales (Touraine, 2006), acaso apoyados por partidos políticos que se 
identifi quen con estos objetivos (Harriss, 2000).

Sin embargo, el liberalismo igualitario de Rawls es una propuesta que 
bien puede contribuir a dicho empoderamiento; una constitución y unas 
leyes igualitarias son útiles instrumentos en las luchas reivindicatorias de 
los movimientos sociales y no deberían ser subestimadas. Por lo demás, 
las luchas por la democracia y la igualdad –y, podemos agregar con Rawls, 
la justicia− requieren del concurso de todos los actores sociales y políticos 
que se identifi quen con la tarea, toda vez que esta es demasiado grande 
y compleja para que pueda ser completada por unos pocos actores sola-
mente. Las corrientes democratizadoras bien pueden actuar desde abajo, 
apoyando la organización y las reivindicaciones de grupos comunitarios, 
movimientos sociales y nuevos sujetos sociales, y también desde arriba, im-
pulsando desde los poderes constituidos el diseño e implementación de 
políticas públicas redistributivas de la riqueza y el poder; ambos grupos 
pueden encontrar una inspiradora fuente de ideas en la obra de Rawls.

La justicia como equidad nos ofrece un ideal de sociedad igualitaria, 
vista como un sistema equitativo de cooperación social a lo largo del tiem-
po que, a la vez que promueve la igualdad equitativa de oportunidades y 
asegura que las diferencias socioeconómicas redunden en benefi cio de los 
menos aventajados, también garantiza las libertades básicas para todos 
los ciudadanos, un ideal que conserva todo su potencial transformador en 
nuestros países y que puede resultar aceptable para una amplia franja del 
espectro político en América Latina.



60

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os
Libertad y diferencia: la contribución del liberalismo igualitario al...

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

Referencias

Buchanan, J. y G. Tullock. (1993). El cálculo del consenso. Barcelona: Planeta-
Agostini.

Canto, R. (2014). “Democracia y Políticas Públicas. El contorno de 
sus relaciones”. Perspectivas de Políticas Públicas, Nº. 6, enero-junio, 
Universidad de Lanús, Buenos Aires.

Canto, R. (2012). “Gobernanza y democracia. De vuelta al río turbio de la 
política”. Gestión y Política Pública, Vol. XXI, Nº. 2, segundo semestre, 
pp. 333-374.

Gargarella, R. (2013). Las teorías de la justicia después de Rawls. Un breve 
manual de fi losofía política. Barcelona: Paidós.

Gooldwin, R. (2004). “John Locke”. En Strauss, L. y J. Cropsey (Comps.). 
Historia de la fi losofía política. México: Fondo de Cultura Económica.

Habermas, J. (2010). “Reconciliación mediante el uso público de la razón”. 
En Habermas, J. y J. Rawls, Debate sobre el liberalismo político. Barcelona: 
Paidós.

Habermas, J. y J. Rawls. (2010). Debate sobre el liberalismo político. Barcelona: 
Paidós.

Harriss, J. (2000). “How Much Diff erence does Politics Make? Regime 
Diff erences across Indian States Rural and Poverty Reduction”. Working 
Paper Series, Nº. 00-01, Londres, LSE Development Studies Institute, pp. 
1-30.

Hume, D. (2012). Tratado de la naturaleza humana. México: Porrúa.
Kant, I. (2000). Crítica de la Razón Práctica. México: Porrúa.
Larroyo, F. (2012). “Estudio introductivo: La fi losofía de Hume”. En D. 

Hume, Tratado de la naturaleza humana. México: Porrúa.
Locke, J. (2005). Ensayo sobre el entendimiento humano. México: Porrúa.
Locke, J. (1998). Ensayo sobre el gobierno Civil. México: Porrúa.
Nozick, R. (2012). Anarquía, Estado y utopía. México: Fondo de Cultura 

Económica.
Nun, J. (2002). Democracia: ¿Gobierno del pueblo o gobierno de los políticos? 

México: Fondo de Cultura Económica.
Palma, J. G. (Enero 2011). “Homogeneous middles vs. heterogeneous tails, 

and the end of the ‘Inverted-U’: the share of the rich is what it’s all 
about”. Cambridge Working Papers in Economics, Nº. 1111.

Przeworski, A. (1998). “El Estado y el ciudadano”. Política y Gobierno, Vol. 
V, Nº. 2, segundo semestre, pp. 341-379.

Przeworski, A. (2003). “Capitalism, Democracy and Science”, Interview 
with Adam Przeworski. Conducida y editada por Gerardo L. Munck, 
febrero 24, Nueva York.

Rawls, J. (2010). “Réplica a Habermas”. En Habermas, J. y J. Rawls, Debate 
sobre el liberalismo político. Barcelona: Paidós.



61

C
O
N
fi
n
es

A
rt

íc
ul

os

Rodolfo Canto Sáenz

CONfi nes | año 11, número 21 | enero-mayo 2015 | pp. 39-61

Rawls, J. (2007). Lecciones sobre la historia de la fi losofía moral. Barcelona: 
Paidós.

Rawls, J. (2006). Liberalismo político. México: Fondo de Cultura Económica.
Rawls, J. (2003). Teoría de la justicia. México: Fondo de Cultura Económica.
Rawls, J. (2002). La justicia como equidad. Una reformulación. Barcelona: 

Paidós.
Touraine, A. (2006). ¿Qué es la democracia? México: Fondo de Cultura 

Económica.




