
Revista Mexicana de Derecho Constitucional 
Núm. 35, julio-diciembre 2016

Resumen: El discurso del odio, en términos 
generales, engloba todas aquellas “expresio-
nes peligrosas” para la estabilidad del sistema 
democrático, entre las que encontramos ofensas, 
insultos y expresiones que discriminan a colecti-
vos por condición de clase, género, color de piel, 
orientación sexual o etnia. La protección de 
dichas expresiones sigue generando interesantes 
debates en diversos tribunales constitucionales 
y supranacionales. Es por esto que el presente 
artículo pretende dar cuenta de algunos de los 
principales criterios jurisprudenciales que ha 
adoptado el TEDH en torno al discurso del odio. 
 
Palabras clave: discurso del odio, libertad de 
expresión, incitación pública a la violencia, 
discriminación racial, negación del Holocausto.

  *		  Doctora en derecho por la Universidad Complutense de Madrid.

Abstract: In general terms hate speech encom-
pass all those expressions considered dangerous 
for the stability of democratic systems. Among 
them we can find hatred offenses based on 
social class, gender, skin color, sexual orienta-
tion or ethnicity. The legal protection of these 
expressions continues to generate interesting 
discussions among several constitutional and 
supranational courts. It is for that reason that our 
article seeks to explain some of the main legal 
criteria that ECHR has adopted about this topic. 
 
 
 
Descriptors: hate speech, freedom of speech, 
public incitement to violence, racial discrimi-
nation, holocaust denial.

EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA 
DEL TRIBUNAL EUROPEO DE DERECHOS HUMANOS

HATE SPEECH IN THE JURISPRUDENCE OF THE EUROPEAN 
COURT OF HUMAN RIGHTS

Yéssica Esquivel Alonso*

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO4

I. Aproximación conceptual del discurso del odio

El discurso del odio o hate speech encierra la deliberada intención de pro-
vocar una afectación en la dignidad de un grupo de personas a través de 
“expresiones hirientes”. Dichas manifestaciones suelen referirse a expre-
siones racistas, xenófobas, discriminatorias, machistas, homófobas, entre 
otras.1

Como su nombre lo indica, el discurso del odio pretende difundir ani-
madversión hacia un grupo determinado, por lo que no se consideran las 
ofensas individuales (difamación, injurias, calumnias, etcétera) como propias 
del hate speech. Las expresiones de odio intentan esencialmente provocar 
una especie de “dolor lingüístico” a un sector poblacional determinado.2 La 
Decisión marco 2008/913/JAI del Consejo de Europa, de 28 de noviembre 
de 2008, señala que el concepto del “odio” se refiere al odio basado en la 
raza, el color, la religión, la ascendencia o el origen nacional o étnico.3

1		 Sobre el discurso extremo, véase Revenga Sánchez, Miguel (dir.), Libertad de ex-
presión y discurso del odio, Madrid, Universidad de Alcalá, 2015; Alcácer Guirao, Rafa-
el, “Víctimas y disidentes. El ‘discurso del odio’ en EE. UU. y Europa”, Revista Española 
de Derecho Constitucional, núm. 103, 2015, pp. 45-86; Marciani Burgos, Betzabé, “El 
lenguaje sexista y el hate speech: un pretexto para discutir sobre los límites de la libertad 
de expresión y de la tolerancia liberal”, Revista Derecho del Estado, Bogotá, Universidad 
Externado de Colombia, núm. 30, 2013, pp. 157-198; Waldron, Jeremy, The Harm in 
Hate Speech, Cambridge, Harvard University Press, 2012; Rodríguez Montañés, Teresa, 
Libertad de expresión, discurso extremo y delito. Una aproximación desde la Consti-
tución a las fronteras del derecho penal, Valencia, Tirant lo Blanch, 2012, pp. 273-362; 
Levin, Abigail, The Cost of Free Speech: Pornography, Hate Speech, and their Challenge 
to Liberalism, Nueva York, Palgrave Macmillan, 2010, pp. 176-195; Pérez de la Fuente, 
Óscar, “Libertad de expresión y el caso de lenguaje del odio. Una aproximación desde 
la perspectiva norteamericana y la perspectiva alemana”, Cuadernos Electrónicos de Fi-
losofía del Derecho, Valencia, Instituto de Derechos Humanos de la Universidad de Va-
lencia, núm. 21, diciembre de 2010, pp. 67-104; y Weber, Anne, Manual on Hate Speech, 
Estrasburgo, Council of Europe Publishing, 2009, pp. 28-63; entre otros.

2		 En este sentido, Belavusau, Uladzislau, “Instrumentalisation of Freedom of Ex-
pression in Postmodern Legal Discourses”, European Journal of Legal Studies, vol. 3, 
issue I, 2010, p. 149.

3		 Decisión marco 2008/913/JAI del Consejo, de 28 de noviembre de 2008, relativa 
a la Lucha contra Determinadas Formas y Manifestaciones de Racismo y Xenofobia me-
diante el Derecho Penal, párrafo 9; disponible en http://eur-lex.europa.eu/LexUriServ/
LexUriServ.do?uri=OJ:L:2008:328:0055:0058:es:PDF (consultado el 15 de diciembre 
de 2015).

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 5

En este sentido, autores como Bertoni señalan que:

los discursos de odio pueden definirse tanto por su intención como por su 
objetivo. Con respecto a la intención, el discurso de odio es aquel diseñado 
para intimidar, oprimir o incitar al odio o a la violencia […] Históricamente, 
los discursos de odio no han tenido límites temporales o espaciales. Fueron 
utilizados por los oficiales nazis en Alemania y por el Ku Klux Klan en Es-
tados Unidos, así como por una amplia gama de actores en Bosnia durante 
los años noventa y en el genocidio en Ruanda en 1994.4

Por lo que hace a su objetivo, se puede identificar como un discurso de 
odio confeccionado para atacar a un blanco específico. Por ejemplo: a una 
etnia, un grupo social determinado, a las mujeres, a los ancianos, etcétera.

Existen algunos instrumentos internacionales que han permitido ir blin-
dado a los Estados de las expresiones peligrosas y antidemocráticas.5 Así 
tenemos, por ejemplo, el artículo V de la Convención de Naciones Unidas 
para la Prevención y la Sanción del Delito de Genocidio (1948),6 el artícu-
lo 20 del Pacto Internacional de Derechos Civiles y Políticos (1966);7 y el 

4		 Bertoni, Eduardo A., Libertad de expresión en el Estado de derecho. Doctrina y 
jurisprudencia nacional, extranjera e internacional, Buenos Aires, Editores del Puerto, 
2007, p. 179.

5		 Véase, por ejemplo, la Declaración sobre los Principios Fundamentales relativos a 
la Contribución de los Medios de Comunicación de Masas al Fortalecimiento de la Paz 
y la Comprensión Internacional a la Promoción de los Derechos Humanos y a la Lucha 
contra el Racismo, el Apartheid y la Incitación a la Guerra, de 28 de noviembre de 1978; 
disponible en http://portal.unesco.org/es/ev.php-URL_ID=13176&URL_DO=DO_TOP-
IC& URL_SECTION=201.html (consultado el 10 de diciembre de 2015). Convención 
Interamericana contra el Racismo, la Discriminación Racial y Formas Conexas de In-
tolerancia (A-68), de 5 de junio de 2013; disponible en http://www.oas.org/es/sla/ddi/
docs/tratados_multilaterales_interamericanos_A-68_racismo.pdf (consultado el 11 de 
diciembre de 2015).

6		 Artículo V. “Las partes contratantes se comprometen a adoptar, con arreglo a sus 
Constituciones respectivas, las medidas legislativas necesarias para asegurar la aplicación 
de las disposiciones de la presente Convención, y especialmente a establecer sancio-
nes penales eficaces para castigar a las personas culpables de genocidio”; disponible en 
https://www.icrc.org/spa/resources/documents/misc/treaty-1948-conv-genocide-5tdm6h.
htm (consultado 15 de diciembre de 2015).

7		 Artículo 20. “1. Toda propaganda en favor de la guerra estará prohibida por la ley. 2. To-
da apología del odio nacional, racial o religioso que constituya incitación a la discriminación, 
la hostilidad a la violencia está prohibida por la ley”; disponible en http://www.boe.es/
diario_boe/txt.php?id=BOE-A-1977-10733 (consultado 15 de diciembre de 2015).

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO6

artículo 4o. del Convenio Internacional sobre la Eliminación de Todas las 
Formas de Discriminación Racial (1965),8 entre otros.

Las expresiones de odio pueden integrar un argumento basado en razo-
nes morales o estéticas, coherentemente formulado, en el que se apela a la 
emoción más que a la razón al momento de deliberar. A nuestro parecer, 
existe un discurso del odio que escapa de todo punto de equilibrio entre 
las partes que deliberan. En este escenario, con frecuencia, se apela a la 
retórica, la simbología y la redefinición de códigos éticos entre posiciones 
antagónicas, ideologías de dominio y rivalidad.

En el siglo XXI las expresiones de odio se presentan, en la gran ma-
yoría de los casos, como la capa superficial de un conflicto más profundo 
(diferencias religiosas, políticas o étnicas). De acuerdo con autores como 
Sierra González, “el odio obtiene una cierta comprensión, cuando no una 
abierta tolerancia. Podría decirse que odiar se ha convertido en un ejerci-
cio honorable relacionado con la coherencia cultural, histórica o religiosa, 
por la importancia que han cobrado los fanatismos religiosos y políticos”.9

El discurso del odio puede silenciar o subordinar a ciertos grupos sociales 
minoritarios o vulnerables, lo que provoca una deconstrucción de la liber-
tad de expresión. Las expresiones subversivas pueden provocar afectación 
emocional intensa, personal o colectiva, provocando dolor, humillación y 
violencia, afectando la dignidad de las personas contra las que se profiere 
dichas manifestaciones.

El hate speech suele involucrar acciones variadas basadas en la destruc-
ción del otro, a quien se identificará como “enemigo”.10 Por lo tanto, es 

8		 Artículo 4. “Los Estados partes condenan toda la propaganda y todas las orga-
nizaciones que se inspiren en ideas o teorías basadas en la superioridad de una raza o de 
un grupo de personas de un determinado color u origen étnico, o que pretendan justificar 
o promover el odio racial y la discriminación racial”; disponible en http://www.ohchr.org/
SP/ProfessionalInterest/Pages/CERD.aspx (consultado el 14 de diciembre de 2015).

9		 Sierra González, Ángela, “Los discursos del odio”, Cuadernos del Ateneo, núm. 24, 
2007, p. 5.

10		 Al respecto, Sierra González señala que “los discurso del odio se caracterizan por 
la circunstancia de que el enemigo encarna todos los males posibles y pensables. Se le 
convierte, en muchos sentidos, en el común denominador de todos los males sociales. 
Por otro lado, las características que otorgan la condición de ‘enemigo’ son inseguras, 
está el enemigo interno, el extranjero, el terrorista, el degenerado, el perverso. En el dis-
curso del odio el término ‘enemigo’ encarna todos los males posibles y pensables”. Sierra 
González, Ángela, op. cit., p. 12.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 7

usual que dicho discurso esté desprovisto de todo orden y reglas, y puede 
provocar una respuesta hostil de sus interlocutores.

El latente peligro de los discursos del odio es que rápidamente pueden 
detonar la violencia, por ello la postura mayoritaria ha señalado que las 
condiciones (peligro real e inminente) son elementos básicos a considerar 
en el análisis de las expresiones controvertidas. Así lo ha puesto de mani-
fiesto, por ejemplo, la Suprema Corte de Estados Unidos.11

No obstante, la doctrina estadounidense mayoritaria ha señalado que el 
argumento de la defensa de la libertad de expresión “radica precisamente 
en proteger los mensajes que pueden ser considerados equivocados o le-
sivos […] en el debate público debemos tolerar el discurso ofensivo e in-
cluso indignante en aras a proporcionar un adecuado espacio de actuación 
[breathing space] a las libertades protegidas por la Primera Enmienda”.12

En distinto sentido, el Consejo de Europa ha definido el discurso del 
odio como:

todas las formas de expresión que difundan, inciten, promuevan o justi-
fiquen el odio racial, la xenofobia, el antisemitismo y cualquier otra forma 
de odio fundado en la intolerancia, incluida la intolerancia que se exprese 
en forma de negacionismo agresivo y etnocentrismo, la discriminación y 
hostilidad contra las minorías, los inmigrantes y las personas nacidas de la 
inmigración.13

11		 Véase las sentencias Texas contra Johnson 491, US, 397 (1989), sobre la quema 
de banderas; RAV contra City of St. Paul, 505, US 377 (1992), sobre la quema de cruces; 
Snyder contra Phelps, 131 S. Ct. 1207 (2011), sobre expresiones homofóbicas, entre 
otros muchos.

12		 Snyder contra Phelps, 131 S. Ct. 1207 (2011). La sentencia conoce de las expresio-
nes emitidas por el pastor Phelps en un funeral de un soldado estadounidense sobre que 
“Dios odia los gais” y “América ha sido maldecida por Dios por su decadencia moral al 
permitir la homosexualidad, especialmente dentro del ejército”. Al respeto, la Suprema 
Corte señaló que las expresiones al ser proferidas en un espacio público y abordar temas 
de interés público (la moral de los Estados Unidos y la homosexualidad en el ejército) 
que contribuyen a la formación de la opinión pública estaban protegidas por la Primera 
Enmienda.

13		 Recomendación (1997) 20 del Comité de Ministros sobre el “Discurso del Odio”; dis-
ponible en http://www.coe.int/t/dghl/standardsetting/media/doc/cm/rec%281997%29020 
&expmem_EN.asp (consultado 15 de diciembre de 2015). Véase también el artículo 1 
de la Decisión marco 2008/913/JAI del Consejo…, cit., que señala “Delitos de carácter 
racista y xenófobo. 1. Cada Estado miembro adoptará las medidas necesarias para garan-
tizar que se castiguen las siguientes conductas intencionadas: a) la incitación pública a 
la violencia o al odio dirigidos contra un grupo de personas o un miembro de tal grupo, 

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO8

El debate contemporáneo sobre discursos peligrosos en Europa ha hecho 
mella especialmente en los inmigrantes y en los musulmanes, junto con 
otros temas de mayor solera como son el discurso antisemita o el discur-
so de aversión hacia la comunidad gitana.14 Mientras que en el continente 
americano los discursos de segregación enfatizan en las diferencias étnicas, 
raciales, sociales o sexuales (blancos, negros, indígenas, pobres, homo-
sexuales, etcétera).15

El dilema se encuentra en limitar o no la libertad de expresión de quienes 
profieran expresiones de odio. Lo que obliga a replantear la ponderación de 
los valores en conflicto. Ello implica por una parte, evaluar la afectación 
de las susceptibilidades de un determinado grupo a causa de las expresiones 
subversivas manifestadas, mientras que la posición contraría pugnaría por 
la expulsión de las ideas peligrosas del debate público. Esta problemática 
se traduce en la necesidad de delimitar los márgenes de lo inaceptable y de 
lo intolerable en una sociedad democrática.

El ánimo inserto en cada expresión de odio puede lesionar el honor de 
ciertos colectivos, afectar sensibilidades o remover heridas que parecían 

definido en relación a la raza, el color, la religión, la ascendencia o el origen nacional o 
étnico; b) la comisión de uno de los actos a que se refiere la letra a) mediante la difusión 
o reparto de escritos, imágenes u otros materiales; c) la apología pública, la negación o 
la trivialización flagrante de los crímenes de genocidio, crímenes contra la humanidad y 
crímenes de guerra tal como se definen en los artículos 6, 7 y 8 del Estatuto de la Corte 
Penal Internacional, dirigida contra un grupo de personas o un miembro de tal grupo 
definido en relación con la raza, el color, la religión, la ascendencia o el origen nacional 
o étnico cuando las conductas puedan incitar a la violencia o al odio contra el grupo o un 
miembro del mismo; d) la apología pública, la negación o la trivialización flagrante de los 
crímenes definidos en el artículo 6 del Estado del Tribunal Militar Internacional adjunto 
al Acuerdo de Londres, de 8 de agosto de 1945, dirigido contra un grupo de personas o 
un miembro de tal grupo definido en relación contra la raza, el color, la religión, la ascen-
dencia o el origen nacional o étnico cuando las conductas puedan incitar a la violencia o 
al odio contra tal grupo o un miembro del mismo”.

14		 Existen diversos dirigentes y partidos xenófobos que vinculan la inmigración ilegal 
a la criminalidad, al trabajo irregular o al abuso de la seguridad social; por ejemplo: Jörg 
Haider en Austria, Geert Wilders en Holanda, Vlaams Belang en Bélgica, Front National 
en Francia y Lega Nord en Italia.

15		 Una sentencia destacada del TEDH es la Vejdeland y otros contra Suiza, de 9 de 
mayo de 2012. La sentencia conoce de propaganda difundida en una secundaria por un 
grupo de alumnos en contra de personas homosexuales a las que se les culpaba de ser los 
causantes del SIDA. Sin embargo, el Tribunal se mostró renuente a pronunciarse sobre 
el concepto de discurso del odio, prefiriendo analizar el caso a la luz de los insultos, la 
denigración pública y la humillación.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 9

ya estar cerradas. Identificar la intencionalidad como elemento clave que 
descubra las expresiones que afectan ciertos valores sociales y exceden a 
la protección que brinda la libertad de expresión, no es una tarea de fácil 
despacho.16

En el mismo orden de ideas, Ferreres Comella ha señalado “si se con-
cibe al Estado, ante todo, como un enemigo potencial de la libertad, la 
Constitución se centrará en regular las relaciones ente los individuos y el 
Estado. Si se pone el acento, en cambio, en su papel como protector de la 
libertad frente a los ataques de terceros, se acoge más fácilmente la idea 
de que la Constitución debe regular las relaciones entre los particulares”.17 
Por lo tanto, es deseable que cada Estado asuma la responsabilidad en la 
delimitación del derecho de la libertad de expresión.

Europa se ha enfrentado en más de una ocasión a las expresiones que 
buscaban la subversión del orden democrático, por lo que se ha establecido 
una cláusula en contra del abuso de derechos.18 La prohibición al abuso de 
los derechos, incluido desde luego la libertad de expresión, “surge en el 
contexto de la segunda guerra mundial y asume la idea de ‘defensa de la 
democracia’, buscando una protección activa del orden constitucional frente 
a sus enemigos, dada la muy real amenaza de los diversos totalitarismos 

16		 En este sentido, Bertoni señala que “la jurisprudencia del Tribunal Europeo (TE) 
y de la Organización de las Naciones Unidas (ONU), incluyendo los tribunales interna-
cionales para Ruanda (TIR) y para la ex Yugoslavia, proveen algunos principios sobre la 
incitación a la discriminación y la violencia. Estos principios pueden servir como guía 
para determinar cuándo pueden limitarse los discursos de odio en el marco de la Conven-
ción Americana. Uno de los principios básicos encontrados en los sistemas legales fuera 
de las Américas es el del ‘propósito’. El TIR, por ejemplo, encontró que si el propósito de 
la expresión es de buena fe, no constituye incitación. Propósito de buena fue puede incluir la 
búsqueda de la verdad histórica o de la diseminación de noticias e información”. Bertoni, 
Eduardo A., op. cit., p. 182.

17		 Ferreres Comella, Víctor, “La eficacia de los derechos constitucionales frente a los 
particulares”, en varios autores, Estudios sobre la Constitución Española. Homenaje al 
profesor Jordi Solé Tura, Madrid, 2008, p. 1175.

18		 Véase Müslüm Gündüz contra Turquía, de 4 de diciembre de 2003; el TEDH debe 
pronunciarse acerca de si la Sharia (incluso imponiéndole por la fuerza) constituye una 
forma de discurso del odio. Tras recordar que en su decisión relativa al Partido Prosperi-
dad declaró que la Sharia es difícilmente compatible con los valores democráticos, el 
TEDH sostiene que el mero hecho de defender a la Sharia, sin apelar a la violencia para 
su instauración, no puede considerase un discurso incitador a la violación ni al desprecio 
racial.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO10

(comunismo, fascismo, nacionalsocialismo) y de sus dolorosos efectos ya 
experimentados en Europa”, señala García Roca.19

Incluso, un importante sector de la doctrina sugiere que fue precisamente 
el Holocausto el mito fundacional de las democracias constitucionales tras 
la Segunda Guerra Mundial.20 De ahí que exista una muy extendida idea 
que señala que todo intento por trivializar o minimizar los crímenes come-
tidos en este espantoso episodio histórico, significa atentar contra las bases 
morales que configuran el sistema democrático europeo.21

Desde esta misma línea argumentativa, Bustos Gisbert destaca que 
cuando se habla de expresiones subversivas o potencialmente subversivas 
se está haciendo referencia a las “declaraciones racistas, nazis, incitado-
ras de la violencia, etcétera, en tales casos el Tribunal ha sido, en términos 
generales, bastante poco tolerante”.22 En la evaluación de las expresiones 
debe tomarse en cuenta el contexto, la necesidad y proporcionalidad de la 
medida limitadora.

Pero, ¿cuándo estamos frente a un discurso del odio? La respuesta es re-
lativa. En atención a los valores compartidos en determinadas comunidades, 
los tribunales han ido estableciendo ciertos criterios para determinar si se 
trata o no de una expresión de odio. Por ejemplo, el Tribunal Europeo de 

19		 García Roca, Javier, “Abuso de los derechos fundamentales y defensa de la de-
mocracia (artículo 17, CEDH)”, en García Roca, Javier y Santolaya, Pablo (coords.), La 
Europa de los derechos: el Convenio Europeo de los Derechos Humanos, Madrid, CEPC, 
2009, p. 737. En el mismo sentido, Revenga Sánchez, Miguel, La libertad de expresión y 
sus límites. Estudios, Grijley, Perú, 2008, pp. 96-115.

20		 La idea de la defensa de la Constitución es un concepto arraigado en la denominada 
democracia militante cuyas características se configuraron como respuesta a la situación 
de ciertas democracias durante el período de entreguerras. Para mayor abundamiento, 
véase Loewenstein, Karl, “Militant Democracy and Fundamental Rights”, The American 
Political Science Review, vol. 31, núm. 3, pp. 417 y ss., y núm. 4, pp. 638 y ss., ambos de 
1937.

21		 En este sentido, Revenga Sánchez señala en el caso español que “el TC no ha 
planteado objeción alguna a la posibilidad de prohibir en términos absolutos la difusión 
de ciertas ideas, algo que se corresponde precisamente con una determinada defensa del 
ethos democrático, compartido en el nivel europeo y plenamente asumido por España”. 
Revenga Sánchez, Miguel, “Trazando los límites de lo tolerable: libertad de expresión 
y defensa del ethos democrático en la jurisprudencia española”, Cuadernos de Derecho 
Público, núm. 27, 2004, p. 30.

22		 Bustos Gisbert, Rafael, “Los derechos de libre comunicación en una sociedad 
democrática (artículo 10, CEDH)”, en García Roca, Javier y Santolaya, Pablo (coords.), 
op. cit., p. 555.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 11

Derechos Humanos (en adelante, TEDH) ha adoptado mayoritariamente el 
criterio de incitación directa a la violencia por motivos raciales o religio-
sos.23 Más aún, si podemos identificar estos elementos con claridad, y la 
sanción impuesta es proporcional, es posible que la limitación de la libertad 
de expresión se encuentre justificada.

No obstante, existen otras fórmulas de interpretación que analizan distintos 
factores que pueden incidir en la evaluación de la expresión controvertida. 
Por ejemplo, aquel criterio que señala indispensable estudiar el contexto en 
el que se profiere la expresión, de tal suerte que permita calibrar el peligro 
real de violencia en una comunidad específica.

Asimismo, otro criterio señala que es necesario dejar en manos de los 
Estados el análisis de la expresión para que sean las autoridades nacionales 
quienes en aplicación del margen de apreciación puedan establecer qué tipo 
de expresiones merecen ser expulsadas del debate democrático.24

Las expresiones de odio han sido separadas en la jurisprudencia del TEDH 
en por lo menos dos tipos. Por una parte, aquellas manifestaciones genuinas 
y seriamente incitadoras o extremistas, y por otra parte, ha diferenciado las 
expresiones emitidas como derecho de expresión individual, es decir, puntos 
de vista que pueden llegar a ser ofensivos o provocadores.25 Para ilustrar 
ambos criterios podemos citar dos sentencias con soluciones distintas.

La sentencia Gündüz contra Turquía, de 13 de noviembre de 2003, puede 
ejemplificar la protección de expresiones extremistas. La resolución cono-
ció de la condena (cuatro años y dos meses de prisión) a un líder de una 
secta islámica quien había realizado declaraciones en televisión en contra 
del régimen democrático. En ellas señaló que la democracia y el laicismo 
son sistemas que van en contra de las leyes del islam porque, desde su 
concepción, la administración del Estado no puede estar disociada de las 
creencias del individuo. Asimismo afirmó que la democracia es despótica, 
despiadada e hipócrita, por lo que proponía la destrucción de la democra-
cia y el establecimiento de un régimen basado en la ley Sharia. El derecho 
islámico, de acuerdo con el miembro de la secta, sería instaurado a través 
de convencer y persuadir a la gente en el nombre del islam.

23		 Para mayor abundamiento, véase Sottiaux, Stefan, “‘Bad Tendencies’ in the ECtHR’s 
‘Hate Speech’ Jurisprudence”, European Constitucional Law Review, vol. 7, núm. 1, 
2011, pp. 40-63.

24		 Bustos Gisbert, Rafael, op. cit., p. 506.
25		 Más información disponible en http://www.echr.coe.int/Documents/FS_Hate_

speech_ENG.pdf (consultado el 15 de diciembre de 2015).

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO12

Al respecto, el TEDH señaló que aunque ciertamente las expresiones 
del líder islámico fueron polémicas y hacen un llamado al islam, las de-
claraciones fueron realizadas en un debate público, televisado y de interés 
general, en el que además existió el derecho de réplica. En consecuencia, 
dichas manifestaciones quedaban amparadas por el artículo 10 del Convenio 
(libertad de expresión).26

En sentido contrario, tenemos la sentencia Rujak contra Croacia, de 2 de 
octubre de 2012, que destaca por el análisis que realiza el TEDH sobre el 
lenguaje vulgar y ofensivo. La resolución conoce de la condena a pena de 
prisión de un soldado del ejército de Croacia por emitir expresiones deni-
grantes en contra de sus compañeros de armas y de sus superiores, lo que de 
acuerdo con los jueces nacionales empañaba la reputación de la República.

Al respecto, el TEDH señaló que del discurso del soldado se despren-
den frases lascivas y obscenas, desconectadas del argumento central y que 
fueron utilizadas sin aparente justificación.27 Del análisis del contexto en 
el que se emitieron las expresiones, se evidencia que la única intención del 
soldado era insultar y denigrar a sus compañeros y a sus superiores. Por lo 
tanto, a juicio del TEDH, dichas expresiones no quedan amparadas por la 
libertad de expresión del artículo 10 del Convenio Europeo de Derechos 
Humanos (en adelante, CEDH).

En suma, como se puede apreciar, identificar con certeza las expresiones 
de odio es una tarea compleja. Muchos son los factores que intervienen en 
el examen de cada expresión controvertida. Algunos países han señalado 
anticipadamente que toda manifestación que promueva el racismo, la xe-
nofobia, antisemitismo, nacionalismo agresivo y discriminación en contra 
de las minorías y los inmigrantes no goza de la tutela de la libertad de ex-
presión.28 Otros Estados atienden a los criterios jurisprudenciales para el 

26		 En el mismo sentido, la Asamblea General de la Organización de las Naciones 
Unidas aprobó el 20 de diciembre de 2012 una resolución que reprueba la glorificación 
del nazismo, y de quienes fueron en su día miembros de la organización Walffen-SS. 127 
países miembros de la ONU votaron a favor, 54 se abstuvieron, y sólo Estados Unidos 
votó en contra. Según fuentes diplomáticas estadounidenses, la resolución pone en duda 
el principio de libertad de expresión.

27		 Para mayor abundamiento, véase Vives, Tomás S., “Apología del delito, principios 
de ofensividad y libertad de expresión”, en López Guerra, Luis (coord.), Estudios de 
derecho constitucional. Homenaje al profesor Dr. D. Joaquín García Morillo, Valencia, 
Tirant lo Blanch, 2001, pp. 279-291.

28		 Tenemos, por ejemplo, el caso de Alemania y el llamado “síndrome de Weimar”, 
término que se ha utilizado para denominar a todos los acontecimientos relacionados con 

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 13

estudio de cada caso en concreto. Por ejemplo, han señalado que tanto las 
expresiones que inciten a la violencia por motivos raciales o de creencias, 
como las expresiones hostiles y ofensivas se subsumen en la categoría del 
discurso del odio.29

el acceso al poder del nacionalsocialismo y la destrucción en Alemania, planteamientos 
que continúan utilizándose en defensa de la Constitución. La principal patología del “sín-
drome de Weimar”, de acuerdo con Revenga, “es que dificulta apreciar la medida en que 
la defensa del ethos democrático se ha diversificado en el constitucionalismo de nuestros 
días”, esto es, los nuevos desafíos que suponen los antivalores democráticos. Revenga 
Sánchez, Miguel, La libertad de expresión…, cit., p. 183. En el mismo sentido, Otto y 
Pardo señala que, “quien abogue por la defensa de la Constitución tendrá que responder, 
ciertamente, a importantes objeciones respecto de su eficacia frente al enemigo al que 
quiere combatir, pero sobre todo y antes que nada tendrá que explicar cómo se concilian 
teórica y prácticamente el carácter abierto de la democracia y la ilegalización de opciones 
políticas determinadas, y dónde está el límite más allá del cual la exclusión de estas últi-
mas pone en peligro el carácter democrático del sistema, y deteriora y, en rigor, amenaza 
con destruir su base psicosocial al mermar la confianza en el sistema constitucional y en 
los procedimientos que éste configura”. Otto y Pardo, Ignacio de, Defensa de la Consti-
tución y partidos políticos, Madrid, Centro de Estudios Constitucionales, 1985, p. 19. En 
otros países, como Italia, tampoco han olvidado la época de adoctrinamiento y silencio 
que supuso el fascismo. En este sentido, Chinchilla Martí, apoyándose en los estudios de 
Paladín, señala que “Italia puso todo su énfasis en defender la libertad de expresión de los 
ataques que había sufrido durante el precedente periodo fascista. Por ello el constituyente 
de 1947 redactó el artículo 21 ‘tendiendo más a remover obstáculos que a afrontar de 
forma positiva las implicaciones de la libertad de prensa y de pensamiento’”. Chinchilla 
Martí, Carmen, La radiotelevisión como servicio público esencial, Madrid, Tecnos, 1998, 
p. 25; y Paladín, Livio, La libertà d’ informazione, Turín, UTET, 1979, p. 6.

29		 Véase New York Times contra Sullivan, 376 US, 254, 279-280 (1964) y Curtis 
Publishing Co. contra Butts, 388 US 130 (1967), entre otras. Asimismo, véase un análisis 
politológico sobre grupos como el Ku Klux Klan en Nelson, Tomas E. et al.: “Media 
Framing of a Civil Liberties Conflict and Its Effect on Tolerance”, American Political 
Science Review, vol. XCI, núm. 3, 1997, pp. 569-579. Véase sobre el negacionismo del 
Holocausto los estudios de Catalá I Bas, Alexandre H. y Pérez I Seguí, Zulima, “La 
negación del Holocausto. A propósito de la STC 235/2007, de 7 de noviembre de 2007”, 
Revista Europea de Derechos Fundamentales, núm. 10, 2007, pp. 181-196; Bilbao Ubil-
los, Juan M., “La negación del Holocausto en la jurisprudencia del Tribunal Europeo de 
Derechos Humanos: la endeble justificación de los tipos penales contrarios a la libertad 
de expresión”, Revista de Derechos Políticos, núm. 71-72, 2008, pp. 19-59; Pérez de 
la Fuente, Óscar, “Sobre el Holocausto: el imperativo de la memoria en el ámbito del 
derecho y de la historia”, Anuario de Facultade de Dereito da Universidade da Coruña, 
núm. 14, 2010, pp. 91-120; Rodríguez Montañés, Teresa, op. cit., pp. 221-273; y Alcácer 
Guirao, Rafael, “Libertad de expresión, negación del Holocausto y defensa de la democ-
racia. Incongruencias valorativas en la jurisprudencia del TEDH”, Revista Española de 
Derechos Constitucional, núm. 97, 2013, pp. 309-341, entre otros.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO14

II. Tipos de discurso del odio

La libertad de expresión permite robustecer el debate, generar opinión 
pública e incentivar la pluralidad de ideas. Sin embargo, el abuso de dicha 
libertad puede generar serios conflictos con otros derechos, y “ni el más 
partidario de un entendimiento ‘absolutista’ de la libertad de expresión podrá 
negar nunca la capacidad de la palabra para hacer daño”.30

Las expresiones que incitan a la violencia y a la apología del delito pueden 
ubicarse dentro de la categoría del discurso del odio. El extenso listado de 
expresiones de intransigencia nos obliga a delimitar los tipos de expresio-
nes de odio en atención al motivo que los origina. Por ejemplo, podemos 
encontrar expresiones de odio por motivos étnicos, por motivos raciales, 
por motivos religiosos, por hacer apología de la violencia, por enaltecer el 
terrorismo, por negar el Holocausto, por insultar, entre otros.31

El discurso del odio incluye las expresiones y símbolos considerados 
ofensivos por cierta comunidad. También puede incluir la destrucción pú-
blica de imágenes religiosas (por ejemplo, quema de cruces)32 o los insultos 
a los lábaros patrios (por ejemplo, el caso del poeta maldito).33 Asimismo, 

30		 Revenga Sánchez, Miguel, “Trazando los límites de lo tolerable…”, cit., p. 24.
31		 Véase SSTEDH Handyside contra Reino Unido, de 7 de diciembre de 1978; Cas-

tells contra España, de 23 de abril de 1992; De Haes y Gijsels contra Bélgica, de 24 de 
febrero de 1997; Fuentes Bobo contra España, de 29 de febrero de 2000.

32		 Véase el caso Virginia contra Black, 538 US 343 (2003). La sentencia conoció de 
la quema de cruces de miembros del Ku Klux Klan en el patio de unos vecinos negros. 
La Corte señaló que los actos más allá de expresiones ideológicas en el fondo subyace 
la intención de intimidar, y dicha acción además se subsume en una ofensa criminal de 
acuerdo con las leyes de Virginia vigentes en ese momento.

33		 El amparo en revisión 2676/2003 de la Suprema Corte de Justicia de la Nación 
(México), promovido por Sergio Hernán Witz Rodríguez, quien fue condenado (multa 
y censura de su publicación) por haber denigrado los símbolos patrios con un poema, 
que literalmente dice “Yo/me seco el orín en la bandera/ de mi país,/ ese trapo/ sobre 
el que se acuestan/ los perros/ y que nada representan,/ salvo tres colores/ y un águila/ 
que me producen/ un vómito nacionalista/ o tal vez un verso/ lopezvelardiano/ de cuya 
influencia estoy lejos,/ yo, natural de esta tierra/ me limpio el culo/ con la bandera/ y los 
invito a hacer lo mismo:/ verán a la patria/ entre la mierda/ de un poeta”. Para mayor 
abundamiento sobre este caso, véase Collí Ek, Víctor M., “Discurso de odio y su de-
fensa en la doctrina constitucional mexicana”, Anuario de Derecho Constitucional Lati-
noamericano, núm. 20, 2014, pp. 79-103; Díaz Aldret, Octavio, “Conjeturas acerca de la 
limitación a la libertad de expresión, por respeto a los símbolos patrios (caso del poeta 
maldito)”, Cuestiones Constitucionales, núm. 16, 2007, pp. 369-403; Cruz Parcero, Juan 

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 15

pueden ser consideradas expresiones de odio las imágenes que estigmatizan 
la sumisión y subordinación de la mujer.34

Los esfuerzos por prevenir los peligros inherentes a los discursos del 
odio se han materializado en un paulatino refinamiento de los límites de la 
libertad de expresión. En este sentido, diversos países europeos han ma-
nifestado que la libertad de expresión no protege el discurso del odio. En 
congruencia, diversos instrumentos supranacionales señalan que las expre-
siones que promuevan, inciten o justifiquen el odio racial, la xenofobia y 
el antisemitismo deben ser sancionadas penalmente.35

1. Discurso del odio por motivos étnicos y raciales

El color de piel, la pertenencia a un grupo étnico e incluso la nacionalidad 
son todavía motivo de expresiones de odio. La intolerancia a la diferencia 

A., “De poemas, banderas, delitos y malas decisiones. La sentencia de la Suprema Corte 
sobre el caso Witz”, Revista de la Facultad de Derecho de México, núm. 245, 2006, pp. 423-
447; y Becerra Ramírez, Manuel, “El Poder Judicial y el derecho internacional de los 
derechos humanos. El caso del ‘poeta irreverente’”, en Ferrer Mac-Gregor, Eduardo y 
Zaldívar Lelo de Larrea, Arturo (coords.), La ciencia del derecho procesal constitucional. 
Estudios en homenaje a Héctor Fix-Zamudio en sus cincuenta años como investigador 
del derecho, t. VI, Interpretación constitucional y jurisdicción electoral, México, Insti-
tuto de Investigaciones Jurídicas, 2008, pp. 455-471. En sentido contrario, véase Texas 
contra Johnson, 491 US, 397 (1989). En esta resolución, la Corte señaló que la quema en 
público de una bandera estadounidense estaba protegida por la libertad de expresión.

34		 Véase los casos de los discursos machistas, sexistas o la pornografía. Para mayor 
abundamiento, véase Marciani Burgos, Betzabé, op. cit., pp. 157-198.

35		 Véase de la Comisión del Consejo de Europa contra el Racismo y la Intolerancia 
(ECRI), la Recomendación núm. 2 de 13 de junio de 1997, sobre la política general de 
la ECRI: los órganos especializados en la lucha contra el racismo, la xenofobia, el anti-
semitismo y la intolerancia a nivel nacional; Acción común 96/443/JAI, de 15 de julio 
de 1996, adoptada por el Consejo sobre la base del artículo K.3 del Tratado de la Unión 
Europea relativa a la acción contra el racismo y la xenofobia; Comisión del Consejo 
de Europa contra el Racismo y la Intolerancia (ECRI), la Recomendación núm. 7 de 13 de 
diciembre de 2002, relativa a las legislaciones nacionales de lucha contra una persona o 
un conjunto de personas por razón de su raza, color, idioma, religión, nacionalidad y ori-
gen nacional o étnico; y Decisión marco 2008/913/JAI del Consejo…, cit.; disponibles en 
http://www.coe.int/t/dghl/monitoring/ecri/activities/GPR/EN/Recommendation_N2/REC 
2-1997-36-ESP.pdf; http://www.cienciaspenales.net/portal/page/portal/IDP/DERECHO
4/42E49838CB7B03C0E04015AC20201354; http://www.coe.int/t/dghl/monitoring/ecri/
activities/gpr/en/recommendation_n7/ecri03-8%20recommendation%20nr%207.pdf; y 
http://eur-lex.europa.eu/legal-content/ES/TXT/?uri=celex:32008F0913 (consultado el 
15 de diciembre de 2015).

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO16

ha provocado discriminación, segregación e incluso masacres. Las atroci-
dades cometidas por las falsas ideas de la existencia de una “raza superior” 
han llevado a la humanidad a cometer abominables actos en contra de sus 
semejantes.

El discurso del odio por motivos raciales y étnicos tiene profundas raíces 
en la memoria histórica y en la actualidad. Baste recordar los exterminios 
masivos de indígenas cometidos por los conquistadores del continente ame-
ricano en el pasado, hasta la natural asunción de expresiones racistas en las 
democracias contemporáneas como “negrata” o “sudaca”.

Las manifestaciones de intolerancia que se exteriorizan en forma de 
nacionalismo agresivo contra ciertas minorías o inmigrantes han llegado 
a la sede del TEDH en no pocas ocasiones. Así tenemos por ejemplo, la 
sentencia Kühnen contra Alemania, de 12 de mayo de 1988. En esta reso-
lución se cuestiona las actividades de publicidad que un periodista daba 
al denominado Partido Socialista del Reich (SRP), que tenía por objeto 
reimplantar en Alemania el partido de Hitler, el Partido Nacional Socialis-
ta (NSDAP). La publicidad se centraba esencialmente en la exaltación de 
la “Alemania unida, la justicia social, el orgullo racial, la comunidad del 
pueblo y la camaradería”.

Al respecto, el Tribunal Constitucional alemán condenó al partido al veri-
ficar que era una asociación con fines que transgredían el orden democrático 
instaurado en Alemania. No satisfecho, el periodista Kühnen acogiéndose al 
artículo 9 (libertad de pensamiento y religión) y al 10 (libertad de expresión) 
del CEDH acudió a la Comisión Europea. La misma concluyó afirmando 
que el intento de reimplantar el nacionalsocialismo se opone a los valores 
básicos del Convenio y al régimen político verdaderamente democrático.

Otra sentencia destacada fue la Pavel Ivanov contra Rusia, de 20 de 
febrero de 2007. La resolución fue motivada por un artículo periodístico 
en el que se señalaba que los judíos eran una fuente del mal para Rusia, se 
acusaba al grupo étnico de planear conspiraciones contra el pueblo ruso y 
atribuirle una ideología fascista. En la publicación se negaba a los judíos la 
condición de una “dignidad nacional”, alegando que no formaban una nación. 
El TEDH señaló que los puntos de vista antisemita que incitaban al odio 
hacia el pueblo judío constituía un ataque general a un grupo étnico. Por lo 
tanto, subrayó que dichas manifestaciones eran contrarias al artículo 17 del 
CEDH, en particular a la tolerancia, la paz social y la no discriminación.36

36		 Véase también STEDH W. P. y otros contra Polonia, 2 de septiembre de 2004, en 

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 17

El TEDH se pronunció en el mismo sentido en la sentencia Féret con-
tra Bélgica, de 16 de julio de 2009. En dicha resolución se cuestionaba la 
condena impuesta al presidente del partido político Frente Nacional por 
la difusión de diversos panfletos en los que se promovía la expulsión de los 
inmigrantes irregulares de Bélgica. En las sentencia se afirmó que aunque 
las expresiones fueron proferidas en campaña electoral, y el debate político 
constituye el núcleo del contenido protegido por la libertad de expresión, 
en esta ocasión, la condena al presidente del partido se apreció acorde al 
artículo 10 del CEDH. Asimismo, se razonó que las expresiones empleadas 
para dar a conocer el proyecto político del citado partido político incitaban 
claramente a la discriminación y al odio racial.37

Son muchos los pronunciamientos del TEDH en los que se ha señalado 
que los mensajes racistas o xenófobos no merecen la protección del Con-
venio.38 El Tribunal ha enfatizado en que la dignidad humana demarca el 
espacio del legítimo ejercicio de la libertad de expresión, y ha suscrito 
el rechazo del discurso del odio como incitación directa a la violencia.

La doctrina europea insiste en el criterio de cero tolerancias contra las 
expresiones discriminatorias, para brindar protección a las minorías y 
coadyuvar a la integración social.39 En términos generales, los regímenes 

esta decisión se niega la constitución de una asociación en la que en sus estatutos se in-
cluían declaraciones antisemitas. Al respecto, la Corte señaló que dichas manifestaciones 
no gozaban de la protección que ofrece el artículo 11 del Convenio Europeo de Derechos 
Humanos (libertad de reunión y asociación).

37		 Alcácer Guirao, Rafael, “Víctimas y disidentes…”, cit., pp. 54-56. En el mismo 
sentido, véase otra sentencia relevante: Jersild contra Dinamarca, de 23 de septiembre de 
1994. En la resolución se cuestiona un documental que contiene extractos de una entre-
vista de televisión que se había realizado a jóvenes miembros de un grupo denominado 
Greenjackets en el que se habían hecho comentarios abusivos y despectivos acerca de 
los inmigrantes y grupos étnicos en Dinamarca. El autor del documental fue declarado 
culpable de ayudar e instigar la difusión de comentarios racistas.

38		 Véase, en este sentido, algunas de las decisiones de la Comisión Europea de 
Derechos Humanos, por ejemplo: Communist Party of Germany contra Alemania, de 20 
de julio de 1957; B. H., M. W, H. P. and G. K. contra Austria, de 12 de octubre de 1989; 
Nachtmann contra Austria, de 9 de septiembre de 1998; y la sentencia emitida por el 
TEDH Schimanek contra Australia, de 1o. de febrero de 2000.

39		 En sentido contrario, Dworkin señala que “la esencia de la libertad negativa 
es la libertad de ofender, y eso se aplica tanto a lo vulgar como a lo heroico”, y añade 
en su obra, La democracia posible, que no existe un derecho a ser respetado o a no 
ser ofendido. Dworkin, Ronald, Freedom’s Law. The Moral Reading of the American 
Constitution, Oxford, Oxford University Press, 1996, pp. 218 y 219; y La democracia 
posible. Principios para un nuevo debate político, Barcelona, Páidos, 2008, pp. 73-118. 

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO18

democráticos europeos han manifestado un deber moral de luchar contra 
todo tipo de exclusión que abarca no sólo la privación de derechos, sino 
también la exigencia de un respeto público a la dignidad de las personas.

2. Discurso del odio por motivos religiosos

El ejercicio de otros derechos como la libertad religiosa y la poca o 
nula tolerancia a la diversidad de creencias ha generado históricamente 
choques entre los diferentes credos.40 En los países occidentales, el sector 
mayoritario de la población se identifica con la religión cristiana, mientras 
que en los países de medio oriente la mayoría de las personas se reconoce 
como musulmán. Esta separación de creencias ha provocado hostilidad 
entre ambos sectores religiosos durante siglos.41 Sin embargo, en la actua-
lidad dicha problemática se ha redimensionado, y se presenta de nuevas y 
sugestivas maneras.

Algunos ejemplos los tenemos en los Versos satánicos de Salman 
Rushdie de 1988,42 en la película titulada La última tentación de Cristo 

Asimismo, véase la columna titulada “El derecho a la burla”, El País, 25 de marzo de 
2006; disponible en http://elpais.com/diario/2006/03/25/opinion/1143241211_850215.
html (consultado el 15 de diciembre de 2015).

40		 Recuérdese las guerras de religión que devastaron a Europa en el siglo XVI. Para 
mayor abundamiento, véase entre otros, Martín-Retortillo Baquer, Lorenzo, La afir-
mación de la libertad religiosa en Europa: de guerras de religión a meras cuestiones 
administrativas: (un estudio de la jurisprudencia del Tribunal Europeo de Derechos Hu-
manos en materia de libertad religiosa), Madrid, Universidad Complutense, 2006; Bur-
leigh, Michael, Causas sagradas. Religión y política en Europa: de la Primera Guerra 
Mundial al terrorismo islamista, Madrid, Taurus, 2006; Flori, Jean, Guerra santa, “yi-
had”, cruzada: violencia y religión en el cristianismo y el islam, Granada, Universidad 
de Valencia, 2004.

41		 No obstante, estudios recientes muestran datos interesantes sobre el grado de reli-
giosidad de los países. De acuerdo con la encuesta realizada a 57 países por WIN-Galup 
International en 2012, el 59% de la población se considera creyente, el 23% piensa que 
no es creyente, y el 13% se considera ateo. Las cuatro principales religiones con las 
que se identifica la población encuestada son en primer lugar con la religión hindú (82% 
dice que sí lo es y 12% que no), seguida de la religión cristiana (81% creyente y 16% no 
creyente), en tercer lugar la religión musulmana (74% creyente y 20% no creyente) y fi-
nalmente con la religión judía (82% creyente y 12% no creyente); información disponible 
en http://www.wingia.com/web/files/news/14/file/14.pdf (15 de diciembre de 2015).

42		 El escritor hindú Salman Rushdie fue condenado a pena de muerte en Irán por 
blasfemo. Debido a la publicación de un libro llamado Versos satánicos, cuyo contenido 

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 19

en 1988,43 y hasta en las caricaturas de Mahoma en 2005.44 Estos hechos 
son sólo pequeños atisbos de fracturas sociales, culturales y religiosas en 
las que vivimos. Basta poner el dedo en la llaga, para que las heridas del 
fanatismo y la sinrazón se amotinen en una trinchera de intolerancia.45 En 
algunos casos, las manifestaciones de reprobación se materializan en muerte 
y desolación, como lo ocurrido el 7 de enero del 2015 al seminario satírico 
Charlie Hebdo.46

fue señalado como graves ofensas al islam. La indignación entre los musulmanes fue ge-
neral, poniendo incluso precio a la cabeza de Rushdie. Para mayor abundamiento, varios 
autores, “Rushdie reivindica su obra de arte”, Cambio 16, núm. 2121, 2012, p. 48.

43		 La película se estrenó en Estados Unidos el 12 de agosto de 1988. La misma fue 
objeto de controversia a través de la Sentencia de la Corte Interamericana de Derechos 
Humanos Olmedo Bustos y otros contra Chile, 5 de febrero de 2001.

44		 Para mayor información sobre el caso de la caricatura de Mahoma en Dinamarca, 
véase Palomino, Rafael, “La libertad religiosa y libertad de expresión”, Ius Canonicum, 
vol. XLIX, núm. 98, 2009, pp. 509-548; Atienza, Manuel, “Las caricaturas de Mahoma y 
la libertad de expresión”, Revista Internacional de Filosofía Política, núm. 3, 2007, pp. 
65-72; y Ferreiro Galguera, Juan, “Las caricaturas sobre Mahoma y la jurisprudencia del 
Tribunal Europeo de Derechos Humanos”, Revista Electrónica de Estudios Internaciona-
les, núm. 12, 2006; disponible en http://www.reei.org/index.php/revista/num12/articulos/
caricaturas-sobre-mahoma-jurisprudencia-tribunal-europeo-derechos-humanos (con-
sultado el 15 de diciembre de 2015).

45		 Al respecto, señala: “en el islam es un grave pecado representar visualmente o in-
juriar de cualquier modo al profeta Mahoma. Los musulmanes son libres de creerlo, pero 
¿por qué se debería imponer esa prohibición a los no creyentes? En Estados Unidos, los 
mormones no pretenden imponer la pena de muerte a los que escribieron y produjeron 
The Book of Mormon (El libro del mormón), una parodia satírica de Broadway sobre su fe. 
El islam, con 1.400 años de historia y unos 1.600 millones de adeptos, debería ser capaz 
de resistir unas cuantas viñetas de una revista de humor francesa”. Esta misma pregunta 
debería hacerse a quienes critican, dudan y niegan la existencia del Holocausto. Lo desea-
ble es mayor libertad y tolerancia con las expresiones no compartidas”. Hirsi Alí, Ayaan, 
“Cómo responder al atentado de París”, El País, 9 de enero de 2015, disponible en http://
internacional.elpais.com/internacional/2015/01/09/actualidad/1420832504_200277.
html (consultado el 15 de diciembre de 2015).

46		 El semanario satírico francés Charlie Hebdo sufrió un ataque presuntamente pro-
vocado por la publicación de una caricatura del profeta Mahoma. El devastador acon-
tecimiento se cobró la vida de doce personas que formaban parte de la redacción de la 
revista. La satírica caricatura de Mahoma enardeció a la comunidad musulmana. Más 
tarde, se confirmaría la autoría del atentado al grupo Al-Qaeda como consecuencia de 
la blasfemia perpetrada en contra de su profeta. El dramático suceso reabre el polémico 
debate sobre los límites de la libertad de expresión en su vertiente satírica y la libertad re-
ligiosa. Para mayor abundamiento, Carillo, Marc, “Charlie Hebdo: la llibertat d’ expres-
sió”, Món jurídic: butlletí del Col. Legi d’Advocats de Barcelona, núm. 294, 2015, pp. 

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO20

Los actos de terrorismo cometidos contra Charlie Hebdo merecen una 
enérgica condena, pues las acciones violentas difícilmente encuentran jus-
tificación en una sociedad democrática. No obstante, tampoco podemos ig-
norar que determinadas publicaciones fomentan el racismo y la intolerancia 
hacia grupos concretos, lo que produce un conflicto entre la aceptación o 
no de ciertas apologías del odio.47

Las manifestaciones públicas que incitan al odio basado en prejuicios 
religiosos representan un peligro para la paz social y la estabilidad política 
de los Estados democráticos. ¿Hasta qué punto debemos aceptar que las 
creencias religiosas de las personas limiten la libertad de expresión? Para 
intentar dar respuesta a esta cuestión nos apoyaremos en cuatro premisas 
que nos aporta Atienza Rodríguez.48

En primer lugar, debemos ubicar el lugar que ocupa la libertad de expre-
sión frente a la libertad religiosa:

Los fundamentalistas religiosos y los comunitaristas extremos ponen inequí-
vocamente el valor de lo sagrado, de la religión, por encima de la libertad de 
expresión [cultura islámica y católica] y algo muy distinto es lo que parecen 
sostener muchos pensadores comunitarios de nuestros días que consideran 
que la religión es, simplemente, un rasgo de la identidad de algunos grupos 
sociales […] debe prevalecer sobre la autonomía de los individuos aislados.49

Paradójicamente podemos encontrar ambos puntos de vista en un mis-
mo país.

En segundo lugar, plantea la búsqueda de una conciliación entre dos va-
lores del mismo rango (religión y libertad de expresión). En tercer lugar, 
Atienza Rodríguez pugna por la adopción de un liberalismo moderado. 
Que se traduce en un análisis de casos, es decir, ante un eventual conflicto 
entre la libertad de expresión y la libertad de creencias es pertinente eva-

12-13; Malpartida, Juan, “Charlie Hebdo”, Cuadernos Hispanoamericanos, núm. 775, 
2015, pp. 39-40; Martínez Más, Salvador: “El 11-S francés, contra la prensa: Francia y 
Europa lloran por Charlie Hebdo y la libertad de expresión”, El siglo de Europa, núm. 
1092, 2015, pp. 48-50; entre otros.

47		 Para mayor abundamiento, Espinoza Ariza, Jelmut, “El derecho a la libertad de 
expresión contra el derecho a la libertad religiosa ¿Existe un derecho a blasfemar? A 
propósito de la revista Charlie Hebdo”, Lex: Revista de la Facultad de Derecho y Cien-
cias Políticas de la Universidad Alas Peruanas, núm. 15, 2015, pp. 85-100.

48		 Atienza Rodríguez, Manuel, op. cit., pp. 65-72.
49		 Ibidem, pp. 66.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 21

luar las circunstancias del caso en concreto, para realizar una ponderación 
ajustada a la realidad. Finalmente, en cuarto lugar, señala que “los liberales 
más radicales consideran que las convicciones religiosas por sí mismas no 
pueden triunfar nunca sobre la libertad de expresión”.50

Todo parece indicar que la mayoría de los tribunales constitucionales 
europeos y el propio TEDH se han decantado por la ponderación de los 
derechos. Tal como se muestra en las siguientes sentencias.

Una sentencia cabecera es Partido de la Prosperidad (Refah Partisi) 
contra Turquía, de 31 de julio de 2001. El Partido Prosperidad fue disuelto 
por una resolución del Tribunal Constitucional de Turquía al ser considerado 
fundamentalista islámico, lo que violentaba el principio constitucional de 
laicidad. Entre otras cosas, el partido exhortaba a la población a seguir la 
guerra santa (Jihad) y a aplicar la Sharia, que es el derecho islámico desde 
un Gobierno de coalición, lo que significaba una amenaza para la demo-
cracia y las libertades pluralistas en un Estado laico, aunque existiera una 
mayoría islámica. El caso fue llevado al TEDH aduciendo vulneración a los 
artículos 10 y 11 del CEDH, no obstante el Tribunal señaló que la disolución 
del partido era una medida necesaria en una sociedad democrática. De igual 
forma, estimó proporcionada la declaración del Tribunal Constitucional de 
Turquía en virtud de que el proyecto político asumido por el partido era 
incompatible con el Convenio.51

Otra destacada sentencia es Norwood contra Reino Unido, de 16 de no-
viembre de 2004. En la resolución se cuestionó un cartel del Partido Nacio-
nal Británico en el que se decía “el Islam fuera de Gran Bretaña, debemos 
proteger al pueblo británico”. El TEDH condenó dicha expresión por ser 
excesivamente hostil con un determinado grupo religioso (el islam), al que 
además se le señalaba injustificadamente como grupo terrorista. La reso-
lución afirmó que dichas expresiones son incompatibles con el artículo 17 

50		 Ibidem, pp. 67.
51		 Para mayor abundamiento, García Roca, Javier, “La problemática disolución del 

Partido de la Prosperidad ante el Tribunal Europeo de Derechos Humanos: Estado cons-
titucional y control de las actuaciones de partidos fundamentalistas”, Revista Española 
de Derecho Constitucional, núm. 65, 2002, pp. 295-334; y Eguiguren Praeli, Francisco et 
al., “Las libertades de pensamiento, información y expresión, y los derechos de reunión y 
asociación: pautas para un diálogo”, en García Roca, Javier et al. (edit.), El diálogo entre 
los sistemas europeo y americano de derechos humanos, Pamplona, Civitas-Thompson 
Reuters, 2012, pp. 199-201.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO22

(prohibición del abuso de derechos) y por lo tanto, no se puede invocar la 
protección del artículo 10 (libertad de expresión) del CEDH.

Lo que subyace en estos casos no es una lucha contra una religión de-
terminada, ni la presunción de abolición de potenciales terroristas, por el 
contrario, es la violencia y la apología del odio en un Estado europeo. Ac-
tualmente podemos hablar de por lo menos dos tipos de discursos del odio 
que se esconden bajo el estigma de la religión, el enaltecimiento de los 
actos de terrorismo cometidos por fanáticos religiosos y la “islamofobia”.52

El primero se centra en la exaltación de los actos de terror provocados 
por la sinrazón y la barbarie frente a quienes difunden ideas diferentes a 
las establecidas en una religión determinada. El segundo es una forma de 
discriminación social y política en contra del “otro”, el musulmán y el in-
migrante ilegal.53 Ambos discursos son contrarios a los fines que persigue 
la libertad de expresión porque incitan y generan violencia.

52		 Para mayor abundamiento, Sacaluga, Juan Antonio, “Islamofobia en Europa: res-
ponsabilidades compartidas”, Temas para el Debate, núm. 244, 2015, pp. 13 y 14; Bravo 
López, Fernando, “‘El diablo entre los musulmanes’ islamofobia y antimasonismo en la 
Francia de fin de siglo a la luz de la obra de Julien Rouquette”, Historia y política: ideas, 
proceso y movimientos sociales, núm. 31, 2014, pp. 225-253; Grosfoguel, Ramón y Mar-
tín Muñoz, Gema (coords.), La genealogía del miedo al islam y la construcción de los 
discursos antiislámicos, Biblioteca de Casa Árabe, 2012; Geisser, Vicent, “Musulmanes 
e islamofobia en Europa”, El Estado del Mundo: Anuario Económico Geopolítico Mun-
dial, núm. 27, 2011, pp. 128-132; entre otros.

53		 Véase, por ejemplo, la controversial sentencia de 11 de noviembre de 2011 emitida 
por el Juzgado de lo Penal núm. 2 de Manresa. En la resolución se condenó a un año y 
medio de prisión a un miembro del Partido Político Plataforma per Catalunya (PXC) por 
utilizar un panfleto con expresiones de odio en las elecciones de 2011. En la propaganda 
se decía, “ERC, nuestros amigos. PCS, nuestros amigos. Vota por nosotros. Somos un 
colectivo de inmigrantes magrebíes que os queremos dar las gracias por habernos acogido 
gustosamente, por aceptar nuestras costumbres y nuestra religión. Lamentablemente no 
nos dejan votar, por eso os pedimos que votéis por nosotros. Vota a los partidos que tienen 
magrebíes en sus listas: Khader Ahmad Al Attar de IU. Nasser Aoukhiyad Lebrahimi de 
IU. Jamal El Meziani Mokhtari de CUP. Somos más de 3000 de nosotros que aún no ten-
emos todos los papeles, aunque gracias a la generosidad de CiU estamos empadronados 
y nos ayudan dándonos comida y viviendas gratis. Puedes votar también a CiU, se lo 
merecen. Pero también queremos papeles para todos, para poder ser totalmente legales 
y poder traernos a nuestras familias y parientes para poder vivir todos en esta tierra tan 
acogedora, vota a PSC, que ellos nos darán papeles para todos. Puedes votar también al 
PP que son quienes con su ley de arraigo nos permite acabar siendo legales con nuestra 
familia. Pero por favor, no votes al partido del Anglada, la PXC. Si ellos mandan en Vic 
expulsarán a todos nuestros compañeros ilegales y harán la vida imposible al resto. No 
nos permitirán ejercer nuestro derecho a tener una bonita mezquita en el centro de Vic. 

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 23

El Consejo de Europa ha mostrado su preocupación sobre el discurso 
del odio. En consecuencia, ha establecido una serie de recomendaciones 
como paliativo ante las diversas formas de hostilidad que se han detecta-
do en los últimos años.54 En el mismo sentido, la Asamblea Parlamentaria 
europea ha emitido la Recomendación núm. 1805, de 29 de junio de 2007, 
sobre “Blasfemia, insultos religiosos y discursos de odio por razones de 
religión”.55 Dicha recomendación enfatiza la necesidad de reconciliar la 
libertad de expresión con las libertades de pensamiento, conciencia y creen-
cia religiosa en las sociedades multiculturales y democráticas. Por lo que, 
en ocasiones, será necesario formular ciertas restricciones a las libertades, 
remitiéndose a la Recomendación núm. 7 de la Comisión Europea contra 
el Racismo y la Intolerancia.56

Nos retirarán las ayudas sociales para nuestras mujeres e hijos. No tendremos vivienda 
protegida. No permitirá que podamos abrir nuestras tiendas y locutorios a los horarios 
que nos convienen (somos diferentes y queremos que respetéis nuestra diferencia). So-
mos pobres y no podemos pagar tantos impuestos como vosotros, que sois infieles pero 
afortunados por la gracia de Allah, el único Dios verdadero (con el tiempo y la ayuda de 
Allah os abriremos los ojos a la gracia misericordiosa de la fe verdadera) […] Gracias 
por vuestra ayuda y que el 2011 podamos votar por nosotros mismos nuestros propios 
candidatos. Ahora necesitamos que votes por nosotros. Allah es grande”. Para mayor 
abundamiento sobre esta sentencia, véase Alcácer Guirao, Rafael, “Discurso del odio y 
discurso político. En defensa de la libertad de los intolerantes”, Revista Electrónica de 
Ciencia Penal y Criminología, núm. 14, 2012, pp. 2-4.

54		 Véase de la Comisión del Consejo de Europa contra el Racismo y la Intolerancia 
(ECRI), la Recomendación núm. 2, de 13 de junio de 1997, sobre la política general de la 
ECRI: los órganos especializados en la lucha contra el racismo, la xenofobia, el antisemi-
tismo y la intolerancia a nivel nacional; disponible en http://www.coe.int/t/dghl/monitor-
ing/ecri/activities/GPR/EN/Recommendation_N2/REC2-1997-36-ESP.pdf (consultado el 
15 de diciembre de 2015).

55		 El artículo 18 establece que “la ley deberá penalizar los actos cometidos con in-
tencionalidad: a) la incitación publica a la violencia, el odio o la discriminación; b) los 
insultos o la difamación pública; c) el engaño contra personas o un grupo de personas que 
sean objetivo de odio, discriminación con motivo de su color de piel, lenguaje, religión, 
nacionalidad o por origen étnico; d) la expresión pública con un objetivo racista, de una 
ideología que afirme la superioridad, que desprecie o denigre a una agrupación de perso-
nas por su razón de raza, color, idioma, religión, nacionalidad u origen nacional o étnico; 
e) la negación pública, trivialización, justificación o aprobación, con un objetivo racista, 
de delitos de genocidio, crímenes de lesa humanidad o crímenes de guerra”; disponible en 
http://assembly.coe.int/nw/xml/XRef/Xref-XML2HTML-en.asp?fileid=17569&lang=en 
(consultado el 15 de diciembre de 2015).

56		 Disponible en http://www.coe.int/t/dghl/monitoring/ecri/activities/gpr/en/recomm 

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO24

Desde luego que Europa tiene muchos problemas, y la religión no queda 
exenta de ellos. Aunque las discrepancias ideológicas no han llegado a tomar 
el alcance de antaño (guerras santas, cruzadas, etcétera), la problemática en 
nuestros días se ha redireccionado. En la actualidad, la política pública se 
encauza a una especie de exclusión social y económica a la que se conde-
na a los inmigrantes que huyen de la guerra que afecta el mundo islámico 
(Siria, Libia, Irak, entre otros). También podemos apreciar la intolerancia 
religiosa a través de la reiterada negativa en el reconocimiento como eu-
ropeos de amplias capas de la población que se identifican con religiones 
como el islam (por ejemplo, la solicitud de Turquía para pertenecer a la 
Unión Europea).57

En términos generales, la irreverencia, las blasfemias y las expresiones 
profanas a lo sagrado pueden llegar a provocar serios conflictos en la admisión 
o no de estas expresiones controvertidas.58 En nuestros días, somos espec-
tadores de un show salpimentado con degradación mediática, expresiones 
irrespetuosas y con la deshonra de símbolos, imágenes e ideas religiosas, 
que se amparan sin pudor en la libertad de expresión. Dicho fenómeno no 
pasa inadvertido. Los bandos de la incomprensión y la intolerancia, seguidos 

endation_n7/ecri03-8%20recommendation%20nr%207.pdf (consultado el 14 de diciem-
bre de 2015).

57		 Un conflicto cultural y jurídico conocido es el uso del velo islámico (hijab) en 
Suiza que llegó a la sede del TEDH en el caso Dahlab contra Suiza, 15 de diciembre 
de 2001. La sentencia conoció de la prohibición a una docente de acudir a la escuela 
con el velo. El razonamiento del Tribunal fue que mediante su uso podía ejercer cierta 
influencia en los sentimientos religiosos de los alumnos. Esta polémica sentencia se aleja 
hasta cierto punto de la tolerancia y la interculturalidad que es deseable, porque omite 
otros símbolos religiosos o no presentes en las escuelas, los crucifijos, las fotografías de 
reyes, primeros ministros o presidentes. Afirmar que el velo es una “prenda corruptora 
de menores es un mensaje excesivo y todo lo excesivo es insuficiente”. Esposito, An-
dreana, Il Dirito Penale ‘Flessibile’, Turín, G. Giappichelli, 2008, p. 436. Para mayor 
abundamiento, véase, entre otros, Martín Herrera, David, “Hate speech y tolerancia reli-
giosa en el sistema helvético de democracia participativa”, Revista de Derecho Público, 
núm. 90, 2014, pp. 274-277.

58		 Al respecto, Palomino señala que “La admisión de la difamación de las religio-
nes como figura jurídica presupone la protección de ideas, creencias y filosofía per se, 
obligando al Estado a formular juicios de ortodoxia acerca de qué ideas o creencias son 
correctas, son verdades y qué ideas o creencias no lo son. La antidifamación se convierte 
entonces en arma política y, con ella, el Estado puede interferir en la libertad religiosa y 
de creencias de aquellos que teóricamente difaman una religión, hablan mal de ella, por 
el mero hecho —por ejemplo— de considerarla falsa, incorrecta o imprecisa”. Palomino, 
Rafael, op. cit., p. 527.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 25

del fanatismo y la ceguera, pueden alentar no sólo el odio, sino también el 
estallido de actos vandálicos y violentos en contra de quienes han herido 
sus sensibilidades religiosas. En todo caso, la paz y la libertad la encon-
traremos en el respeto a la multiculturalidad, la disidencia y la diferencia.

3. Apología del delito, violencia y la hostilidad

La línea doctrinal establecida por diversos tribunales constitucionales 
señala que la libertad de expresión comprende la posibilidad de criticar, in-
cluyendo el uso de expresiones que “puedan molestar, inquietar o disgustar 
a quienes se dirige, pues así lo requieren el pluralismo, la tolerancia y el 
espíritu de apertura, sin los cuales no existe sociedad democrática”.59 No 
obstante, dicha protección no incluye los abusos cometidos en el ejercicio 
del derecho de expresión, en el que se emitan mensajes ofensivos, ultrajan-
tes o que denoten un desprecio por una etnia, grupo o sector poblacional 
determinado.

En el libre ejercicio de la libertad de expresión puede ocurrir que, por la 
comisión de algunos delitos, ciertos sujetos hagan alarde de dichos actos e 
inciten a seguir incurriendo en ellos.60 El ejemplo más delicado es el caso del 
terrorismo. Con toda seguridad, después de un ataque terrorista, el debate 
público se volcará sobre los lamentables acontecimientos, y en este inter-

59		 STC 174/2006 de 5 de junio, FJ 4.
60		 Véase, por ejemplo, Sürek (núm. 1) contra Turquía de 8 de julio de 1999. La reso-

lución conoce de la demanda en contra del propietario de una revista semanal en la que 
publicó dos cartas de sus lectores en las que se condenaban las acciones militares de las 
autoridades en el sureste de Turquía. En las cartas se acusaba a las autoridades de utilizar 
una brutal represión en contra del pueblo kurdo. A pesar de que el dueño de la revista in-
sistía en acogerse a su libertad de expresión periodista y editorial (artículo 10 del CEDH), 
fue condenado por difundir propaganda en contra del Estado de Turquía y por incitar el 
odio y la enemistad entre las personas de diferentes etnias. A juicio del TEDH, la publica-
ción de las cartas no vulnera la libertad de expresión de la revista. No obstante, las cartas 
incitan a una revancha en la que se identifica plenamente a las personas que han sido 
víctimas incitando con ello al odio a riesgo de llevar dichas consecuencias a la violencia 
física. Ciertamente, el propietario de la revista se limitó a publicar las cartas, al hacerlo 
asume un responsabilidad por la publicación que incita al odio y la violencia, que además 
bajo un clima de conflicto genera mayor tensión entre las partes involucradas. Para mayor 
abundamiento, véase Fronza, Emanuela, “¿El delito de negacionismo? El instrumento 
penal como guardián de la memoria”, Revista de Derecho Penal y Criminología, núm. 3, 
2011, pp. 97-144.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO26

cambio de opiniones, es probable que existan posiciones que glorifiquen o 
enaltezcan lo ocurrido. Dicha conducta suele no ser aceptada en la mayoría 
de los países, incluso puede llegar a tipificarse como delito.61

Las posibilidades de expresarse libremente encuentran su punto de in-
flexión allá donde el sujeto acuda al discurso extremo afectando los dere-
chos de otros, el derecho nacional o internacional. La identificación de las 
manifestaciones de hostilidad o de incitación a la violencia no es fácil de 
reconocer. Por ejemplo, de acuerdo con Eguiguren Praeli, Bustos Gisbert 
y Torres Muro, “el TEDH ha ido perfilando los criterios justificadores de la 
prohibición de los mismos a partir del examen de cada supuesto, del soporte 
comunicativo utilizado y de la capacidad real del discurso pronunciado para, 
dadas las circunstancias de tiempo y lugar, generar el efecto de violencia 
aparejado a tales expresiones”.62

Para ilustrar los criterios que ha ido adoptando el TEDH, podemos citar 
las sentencias Özgür Gündem contra Turquía, de 16 de marzo de 2000 y 
Medva FM Reha Radvo ve Iletisim Hizmetleri A. S. contra Turquía, de 14 de 
noviembre de 2006. La primera sentencia conoció de la publicación de tres 
artículos en un diario en los cuales enfatizaban la necesidad de intensificar 
la lucha armada, glorificaban la guerra e incitaban a pelear hasta la última 
gota de sangre. En la segunda resolución se analizó la suspensión (por un 
año) de un medio de comunicación, motivada por la difusión de expresiones 
contrarias a los principios nacionales y de unidad territorial, cuyo mensaje, 
se afirmaba, incitaban a la violencia, al odio y a la discriminación racial. 
En ambos casos el TEDH señaló que dichas expresiones no gozaban de la 
protección de la libertad de expresión.

No obstante, el criterio del TEDH no ha sido del todo consistente. Así 
tenemos, por ejemplo, las sentencias Gündüz contra Turquía, de 13 de di-
ciembre de 2003, y Faruk Temel contra Turquía, de 1o. de febrero de 2011. 
En la primera, se analizan las expresiones proferidas por un miembro de 
una secta islamista durante la transmisión de un debate. Las expresiones 

61		 Artículo 18.1 del Código Penal de España: “Es apología, a los efectos de este Có-
digo, la exposición, ante una concurrencia de personas o por cualquier medio de difusión, 
de ideas o doctrinas que ensalcen el crimen o enaltezcan a su autor. La apología sólo 
será delictiva como forma de provocación y por su naturaleza y circunstancias constituye 
una incitación directa a cometer un delito” (edición actualizada a 7 de mayo de 2015).

62		 Eguiguren Praeli, Francisco et al., op. cit., p. 192. En este sentido, véase Surek y 
Ozdemir contra Turquía, de 8 de julio de 1999; y Zana contra Turquía, de 25 de septiem-
bre de 1997.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 27

controvertidas señalaban duras críticas sobre las instituciones seculares del 
sistema democrático turco, pidiendo además la introducción de la ley Sha-
ria. El TEDH afirmó que las declaraciones no podían considerarse como 
un llamado a la violencia o como discurso de odio basado en la intolerancia 
religiosa, por el mero hecho de defender la ley Sharia.

La segunda sentencia Faruk Temel contra Turquía, de 1o. de febrero de 
2011, conoce de la declaración del presidente de un partido político en la 
que criticaba la intervención de Estados Unidos en Irak, el confinamiento 
de un líder terrorista y la desaparición de personas bajo custodia policial. 
El presidente del partido fue condenado por difundir propaganda en el que 
defendió el uso de la violencia y los métodos terroristas.

Al respecto, el TEDH consideró que se había producido una violación 
del artículo 10 (libertad de expresión) del Convenio. En particular, seña-
ló que el dirigente partidista había estado hablando como actor político y 
miembro de un partido político de oposición, presentado puntos de vista 
desde su posición ideológica, en asuntos de actualidad y de interés general. 
Por lo que el TEDH consideró que el discurso en general no incitaba a la 
violencia, a la resistencia armada ni al levantamiento.63

En suma, los países en general no pueden hacer uso de sus capacidades 
restrictivas con el fin de proteger a los individuos, audiencias o públicos 
de conocer expresiones desagradables, de mal gusto e incuso violentas. Sin 
embargo, es posible encontrar criterios compartidos, como la seguridad 
pública y la paz social, para establecer ciertas fronteras a las expresiones 
difícilmente asumibles en terreno democrático, como lo son las que inci-
tan a la violencia o cualquier forma de discriminación que atente contra la 
dignidad humana.

4. El discurso negacionista

El Holocausto es un episodio trágico ocurrido en Europa en el que se 
organizó un exterminio en contra del pueblo judío. El no reconocimiento de 
los crímenes cometidos en ocasión de la denominada solución final del III 

63		 Véase Dicle (núm. 2) contra Turquía, de 11 de abril 2006. La sentencia aborda 
temas de incitación al odio y hostilidad. También analiza el discurso que aborda clases 
sociales, razas y tipos de religión. Erdal Tas contra Turquía, de 19 de diciembre de 2006, 
la propaganda en contra del Estado, la publicación de temas sobre las organizaciones ter-
roristas, publicaciones en periódicos sobre análisis acerca de los kurdos.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO28

Reich, la puesta en duda de la existencia de las cámaras de gas, el número 
de víctimas judías, las insinuaciones de una campaña de publicidad negativa 
fabricada por la comunidad judía, entre otras situaciones, son algunos de 
los dilemas que han sido resueltos por la desaparecida Comisión Europea 
de Derechos Humanos y ahora son desahogados ante el TEDH.

Para ubicar el discurso negacionista, nos acogemos al concepto de Bilbao 
Ubillos, quien señala que el negacionismo es el “discurso que consiste en 
cuestionar o negar la realidad del genocidio cometido por los nazis durante 
la II Guerra Mundial, con el propósito declarado de borrar de la memoria 
colectiva la huella de esa infamia. Y comprende la negación pura y simple 
o la puesta en duda o en tela de juicio tanto de la realidad del genocidio 
como de su amplitud o de las modalidades de ejecución”.64

La negación del Holocausto es un tipo de discurso del odio, que se di-
recciona a la discriminación por razón de raza, y en este puntual episodio 
se avoca al exterminio de la comunidad judía.65 Resulta especialmente 
llamativo que el TEDH, de entre todos los tipos de discursos peligrosos 
(discriminación, violencia, incitación al odio), ha extremado precauciones 
frente a la negación del Holocausto.66

Pese a la envergadura del doloroso genocidio, todo parece indicar que 
el Holocausto ha sido injustificadamente clasificado por la historia como 
una “atrocidad única”.67 Esta inconmensurable posición, de acuerdo con 

64		 Bilbao Ubillos, Juan M., op. cit., p. 19. En semejantes términos Tajadura Tejada 
señala que “el llamado ‘negacionismo’ es, en sí mismo y cuando menos, un claro menos-
precio hacia la víctima del Holocausto. En esta sentencia, la dignidad y los derechos de 
las víctimas del genocidio son sacrificados (sin juicio alguno de ponderación) en el altar 
de la libertad de expresión”. Tajadura Tejada, Javier, “Libertad de expresión y negación 
del genocidio: comentario crítico a la STC de 7 de noviembre de 2007”, Revista Vasca de 
Administración Pública, núm. 80, pp. 233-255.

65		 En semejantes términos, Revenga Sánchez subraya que “la negación del Holo-
causto es simplemente una especie del género del ‘discurso racista’, en el que el elemento 
decisivo del juicio necesariamente debe buscarse sobre la intención del autor y el modo 
concreto en que exterioriza su discurso”. Revenga Sánchez, Miguel, La libertad de expre-
sión…, cit., p. 147.

66		 Véase, por ejemplo, el caso Soulas y otros contra Francia, de 10 de julio de 2008, 
sobre incitación a la violencia. Específicamente se cuestionó la publicación de un libro en 
el que se decía, entre otras cosas, que la finalidad del islam en Europa era la toma poder 
político e instaurar una república islámica, asimismo se señalaba que “solamente si estal-
laba una guerra civil étnica podrá hallarse la solución”. Al respecto, el TEDH decidió no 
se aplica el artículo 17 del Convenio.

67		 Lipstadt, Deborah E., Denying the Holocaust. The Growing Assault on Trhuth and 

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 29

Lipstadt, obedece a distintas razones, entre las que destacan: a) que fue un 
proceso de aniquilación premeditado en contra del pueblo judío; b) que fue 
un acto llevado a cabo por una nación industrial, avanzada y económica-
mente desarrollada (Alemania) en contra de un grupo de seres humanos que 
compartían un mismo rasgo étnico (judíos);68 y c) que el asesinato masivo de 
judíos debía ser total.69 Éstos son algunos de los argumentos por los que el 
Holocausto ha logrado enraizar en la conciencia colectiva de la humanidad.70

Otros autores, como Pérez de la Fuente, han destacado características 
que refuerzan el argumento de la particularidad del Holocausto, entre 
los que subraya: a) el respeto a las víctimas, es decir, “es posible que la 
negación vaya indisolublemente asociada a la negación de la existencia de 
las víctimas mismas o de los supervivientes, pero ello no es, a lo que se 
nos alcanza, verdad universal”; b) el argumento del particular significado 
cultural, que no es otra cosa que la característica de ser una tragedia euro-
pea; y c) el argumento de las intenciones, que “en el caso de los escritores 
negacionistas, se establece la presunción de que no buscan honestamente la 
verdad, si no que quieren hacer daño y no cumplen ni el deber de objetivi-
dad, ni las reglas de la buena fe”.71 Éstas y otras razones, a nuestro parece, 
han contribuido a robustecer la coraza que no permite indagar ni cuestionar 
sobre el trágico acontecimiento del Holocausto.

Los conflictos sobre negacionismo que han sido planteados ante el 
TEDH intentan esquivar el análisis que ofrece la ponderación de derechos, 
que es usualmente obligatorio si el estudio del conflicto se lleva al campo 
del artículo 10 del Convenio (libertad de expresión). Por el contrario, la 

Memory, The Vidal Sasson International Center for the Study of Anti-Semitism, The He-
brew University of Jerusalem, 2009, p. 209.

68		 Afirmar si ser judío es una religión o es en sí un rasgo étnico es un debate abierto. 
No obstante, la autora Lipstadt adopta la postura de que es una característica étnica. Ibidem, 
pp. 211 y ss.

69		 Ibidem, pp. 211-213.
70		 En el mismo sentido, Pérez de la Fuente añade otros dos argumentos más, “el pri-

mero es la cercanía, es una tragedia europea del s. XX. Viven personas que lo han causado 
y otras que lo han sufrido. Y es cercano, en otro sentido, ya que es un acontecimien-
to histórico del que se conservan abundantes archivos, fotos, filmaciones. El segundo 
tiene que ver con el calado de una dimensión filosófica y moral. Ningún acontecimiento 
histórico ha planteado un desafío equiparable a la noción de progreso, a los valores de 
civilización a la conciencia de la Humanidad”. Pérez de la Fuente, Óscar, “Sobre el Ho-
locausto…”, cit., p. 105.

71		 Ibidem, pp. 106 y 107.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO30

experiencia jurisprudencial señala que normalmente se invoca el artículo 
17 de CEDH (abuso del derecho) para zanjar el conflicto y expulsar las 
expresiones negacionistas de la protección del Convenio. Dicha tendencia 
ha levantado diversas críticas en el sector académico, tal como lo señala 
Bilbao Ubillos, al afirmar que en el caso del negacionismo “no estamos 
ante situaciones excepcionales de crisis o peligro para la estabilidad de las 
democracias europeas que podrán justificar una drástica limitación de la 
libertad de expresión”.72

Son muchas las aristas que podemos analizar sobre el complejo proble-
ma que envuelve al discurso negacionista. Es por ello que repararemos, en 
primer lugar, en el análisis que ha realizado el TEDH sobre el discurso que 
rechaza la existencia del Holocausto. Haremos especial énfasis en su acer-
camiento con la doctrina del abuso del derecho (artículo 17 del CEDH) y su 
paulatino alejamiento de la libertad de expresión (artículo 10 del CEDH). Y, 
en segundo lugar, daremos una breve descripción general sobre el problema 
del “revisionismo histórico” como delito negacionista.

A. El delito de la negación del Holocausto 
en la jurisprudencia del TEDH

Gran parte de los países europeos han tipificado el negacionismo como 
delito.73 En Alemania, a diferencia de Estados Unidos, la libertad de expresión 
no goza de un estatus preferencial.74 En el país germánico se ve restringida 

72		 Bilbao Ubillos, Juan M., op. cit., p. 20. En el mismo sentido, Alcácer Guirao, Ra-
fael, “Libertad de expresión…”, cit., pp. 326-341.

73		 Por ejemplo, en Alemania hasta 1994 la negación del Holocausto se equiparaba 
a una injuria (artículo 185 del Código Penal de enero de 1983), delito de incitación al 
odio que atentaba contra la dignidad de ciertos sectores de la población o grupos iden-
tificados por su nacionalidad, raza, etnia o religión (artículo 130 del Código Penal de 
enero de 1983). Para mayor abundamiento véase Fronza, Emanuela, op. cit., pp. 122-126. 
Los países que contemplan leyes o preceptos contra el negacionismo son: Austria (Ley 
núm. 148 de 1992); Bélgica, Ley contra la Negación del Holocausto de marzo de 1995; 
Francia, Ley Gayssot (Ley núm. 90-615) y una Ley adicional contra el Antisemitismo y 
el Racismo (Ley 2003-88 de febrero de 2003); España en su nuevo proyecto de reforma 
al Código Penal nuevamente contempla el delito de negacionismo; Italia contempla en 
el Código Penal de 1967 en su artículo 8 la tipificación del genocidio; en Luxemburgo, 
también en Código Penal de 1997, en el artículo 457.3 señala como delito la negación de 
un genocidio o su justificación.

74		 Al respecto, Dworkin señala que “Alemania actúa de buena fe cuando castiga a 
quienes niegan el Holocausto aunque, según la opinión de los estadounidenses que acep-

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 31

notablemente la libertad de expresión en razón de ciertos principios que 
recogen las denominadas democracias militantes. En éstas predomina el 
criterio de “cero tolerancia” a los enemigos de la democracia. Consecuen-
temente, se prevén medidas penales cuando se detectan expresiones que 
vayan en contra del orden público y constitucional, así como en contra de 
los derechos fundamentales y la conservación del sistema democrático.

La respuesta de Europa para limitar los actos de intolerancia se materializó 
principalmente en el artículo 17 del Convenio que contempla una cláusula 
contra el abuso de los derechos. Dicho precepto tiene como finalidad ser 
instrumento para combatir a los liberticidas de la democracia, defender el 
respeto a los derechos humanos y la propia vigencia del CEDH.75 El abuso 
en el ejercicio de la libertad de expresión puede propiciar que los enemigos 
democráticos en uso legítimo de un derecho atenten contra el propio sistema 
que es el que les brinda la oportunidad de manifestar sus ideas.

El peligro que encierra proliferar ideas que inciten a la violencia o que 
atenten contra ciertos grupos (mujeres, homosexuales, indígenas, etcétera) 
permite que sucedan actos tan sorprendentes como lo acaecido en los jui-
cios de Núremberg:

cuando el fiscal sustituto, Kempner, objeta la separación radical entre teoría 
y praxis, pretendida por Schmitt, y apela a la perversidad de unas ideas que 
llevaron al exterminio de millones de seres humanos, la respuesta de éste 
(‘también el cristianismo produjo millones de muertos’) lleva toda la carga 
de cínico relativismo, o banalización del mal (como diría Hanna Arendt), 
que siempre utilizan los relativistas y ‘negacionistas’ en defensa de lo in-
justificable.76

Otros autores como Alcácer Guirao señalan con total convencimiento 
que “sin lugar a dudas, fue la tragedia del Holocausto lo que situó a la dig-
nidad humana en el núcleo de las democracias de las posguerras y lo que 

tan sus propias tradiciones, actúa incorrectamente”. Dworkin, Ronald, La democracia 
posible. Principios para un nuevo debate político, Paidós, Barcelona, 2008, p. 55.

75		 Artículo 17 del CEDH, “ninguna de las disposiciones del presente Convenio podrá 
ser interpretada en el sentido de implicar para un Estado, grupo o individuo, un derecho 
cualquiera a dedicarse a una actividad o a realizar un acto tendente a la destrucción de los 
derechos o libertades reconocidas en el presente Convenio o a limitaciones más amplias 
de estos derechos o libertades que las previstas en el mismo”. Para mayor abundamiento, 
véase García Roca, Javier, “Abuso de los derechos fundamentales…”, cit., pp. 728 y ss.

76		 Revenga Sánchez, Miguel, La libertad de expresión…, cit., p. 109.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO32

conformó la regulación sobre el discurso del odio, no sólo en Europa sino 
también en los tratados internacionales”.77 Ciertamente diversos instrumentos 
internacionales han hecho propia la intención de evitar que se repitan actos 
tan lamentables como el Holocausto. Dicho episodio histórico tiene un peso 
específico en la memoria de los europeos, quienes no están dispuestos a que 
un movimiento como el originado por el nacional-socialismo se aproveche 
de la tolerancia democrática para hacer de las suyas.78

Bajo esta lógica argumentativa, el TEDH ha sido contundente en el tra-
tamiento de la negación del Holocausto, decantándose por dos fórmulas 
visibles. La primera identifica si se ha incurrido en el abuso del derecho 
(artículo 17 del CEDH), y la segunda se acoge al criterio de la ponderación 
de los valores y derechos involucrados (artículo 10.2 del CEDH).79 Ambos 
mecanismos normalmente reducen el campo de acción de la libertad de ex-
presión, no obstante, dichas limitaciones siempre deberán ser las necesarias 
en una sociedad democrática.

Por lo que se refiere al abuso del derecho, García Roca nos recuerda que:

al contrario de las dictaduras, las democracias pueden tolerar las controversias 
más vivas, la libertad de expresión es uno de los derechos fundamentales de 
las sociedades democráticas. Pero el Convenio fue precisamente elaborado 
para aportar una respuesta a los regímenes totalitarios después de la Segunda 

77		 Alcácer Guirao, Rafael, “Libertad de expresión…”, cit., p. 312.
78		 Véase artículo 30 de la Declaración Universal de 1948, “nada en esta Declaración 

podrá interpretarse en el sentido de que confiere derecho alguno al Estado, a un grupo de 
personas, para emprender y desarrollar actividades o realizar actos tendientes a la supre-
sión de cualquiera de los derechos y libertades proclamadas en esta Declaración”, hasta 
el artículo 54 de la Carta de los Derechos Fundamentales, “ninguna de las disposiciones 
de la presente Carta podrá ser interpretada en el sentido de que implique un derecho cu-
alquiera a dedicarse a una actividad o a realizar un acto tendiente a la destrucción de los 
derechos o libertades que las previstas en la presente Carta o a limitaciones más amplias 
de estos derechos y libertades que las previstas en la presente Carta”. Estos textos son un 
ejemplo de la línea de continuidad que existe en los instrumentos jurídicos europeos.

79		 Sobre la ponderación, véase entre otros, Bernal Pulido, Carlos, Principio de pro-
porcionalidad y los derechos fundamentales: el principio de proporcionalidad como cri-
terio para determinar el contenido de los derechos fundamentales vinculante para el 
legislador, Madrid, CEPC, 2007; Sánchez Gil, Rubén, El principio de proporcionalidad, 
México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2007; y Villaseñor Goyzueta, 
Claudia A., Proporcionalidad y límites de los derechos fundamentales. Teoría general y 
su reflejo en la jurisprudencia mexicana, México, Porrúa, 2011, pp. 132-147.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 33

Guerra Mundial, y el artículo 17 refleja la necesidad de proteger a las socie-
dades democráticas y a sus instituciones.80

Desde esta óptica, poco puede extrañarnos que el TEDH comenzara desde 
una temprana época a destacar como principal argumento la necesidad de 
reforzar ciertas medidas que son pertinentes en una sociedad democráti-
ca.81 Uno de los casos más destacados fue el Marais contra Francia, de 24 
de junio de 1996. La sentencia se centra en el trabajo de un científico que 
pretendía demostrar que la técnica utilizada por los nazis en las cámaras de 
gas del campo de Struthof-Natzweiler, en ningún caso pudieron haber pro-
ducido los efectos devastadores que se le atribuyen. Marais fue condenado 
a una multa y a la indemnización civil por daños y perjuicios, dado que al 
negar la existencia de los crímenes cometidos en una de las cámaras de gas 
se subsumía la conducta en el delito de negación del Holocausto judío, de 
conformidad con lo establecido en el artículo 17 del Convenio.

Por otra parte, el criterio relacionado con la ponderación de valores y 
derechos es un recurso cada vez más utilizado. El análisis puntual de los de-
rechos en conflicto ha contribuido a delimitar el alcance de las expresiones 
que cuestionan el Holocausto. No obstante, la doctrina mayoritaria se ha 
inclinado por la interpretación del artículo 17 del CEDH.

Un cambio sutil en la jurisprudencia del TEDH se aprecia desde la apa-
rición de la sentencia Lehideux e Isorni contra Francia, de 23 de septiem-
bre de 1998. En esta resolución se cuestionaba la publicación del diario 
Le Monde, en la que se reprochaba la corta memoria de los franceses en 
relación a las acciones realizadas por el mariscal Pétain, cuyas simpatías 
durante la Segunda Guerra Mundial se evidenciaron en favor del bando 
alemán. La controvertida publicación enfatizaba en la revisión de la con-
dena y la rehabilitación del militar, amparándose en todo momento bajo el 
artículo 10 del CEDH.

El TEDH resolvió que la publicación no se refería a un caso análogo al de 
la negación del Holocausto judío. Lo destacable de esta sentencia se centra 
en el señalamiento de la existencia de una “categoría de hechos históricos 

80		 García Roca, Javier, “Abuso de los derechos fundamentales…”, cit., p. 748.
81		 SSTEDH B. H., M. W., H. P. y G. K. contra Austria, de 12 de octubre de 1989; 

Walter Oschensberger contra Austria, de 2 de septiembre de 1994; Udo Walendy contra 
Alemania, de 11 de enero de 1995; Otto E. F. A. Remer contra Alemania, de 6 de septiem-
bre de 1995; Marais contra Francia, de 24 de junio de 1996; Herwing Nachtman contra 
Austria, de 9 de septiembre de 1998.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO34

claramente probados —como el Holocausto— cuya negación o revisión el 
artículo 17 sustraería de la protección del artículo 10 […] la justificación de 
una política pro nazi no podría beneficiarse de la protección del artículo 10”.82

El argumento central en ambos casos se condensa en el alegato del 
“peligro que corre la democracia” con la proliferación de estos discursos 
dañinos. Bajo esta perspectiva, el TEDH se acerca no a la dignidad huma-
na sino a las circunstancias que pueden atentar contra la subsistencia del 
propio sistema democrático.

Llama la atención que la cláusula del abuso del derecho se aplica con 
mucha frecuencia sobre la libertad de expresión, y se utilice cada vez me-
nos otros criterios de interpretación como el juicio de proporcionalidad. La 
rigidez en la aplicación del artículo 17 del CEDH sobre la libertad de expre-
sión, “contrasta con el tratamiento dado por el Tribunal a otros supuestos 
de discurso del odio, incluso más graves en términos de lesividad social, 
en los que la proporcionalidad de la sanción entra a formar parte del juicio 
sobre la vulneración de la libertad de expresión”.83 La inconsistencia en 
el tratamiento del negacionismo deja serias dudas en el estudio del fondo, 
pero también en algunas actuaciones procesales. Por ejemplo, la inadmisión 
sistemática de la de pruebas que intentan acreditar los hechos que ponen en 
duda total o parcialmente el Holocausto.84

Sobre la aplicación casi automática del artículo 17 del Convenio en los 
casos en los que se manifiesta algún discurso relacionado con la negación 
del Holocausto, se desvelan serias dudas sobre la imparcialidad y objetivi-
dad del análisis. Ello se desprende de la reiterada conducta del TEDH en 
asumir anticipadamente que el discurso negacionista es una amenaza para 
la democracia. Más aún, cómo justificar que el estudio de otros casos igual-
mente nocivos y dañinos (discurso racista, terrorista o xenófobo) se realice 
partiendo de premisas distintas. O bien, por qué el TEDH aparentemente 

82		 Lehideux e Isorni contra Francia, de 23 de septiembre de 1998, párrafos 47 y 53. 
Para mayor abundamiento, véase Bilbao Ubillos, Juan M., op. cit., pp. 45-47.

83		 Alcácer Guirao, Rafael, “Libertad de expresión…”, cit., pp. 324 y 325.
84		 De acuerdo con Alcácer Guirao, “ciertamente, roza casi lo ofensivo pretender traer 

a juicio testimonios o documentos que prueben, con carácter general, la inexistencia del 
extermino judío; pero mucho más discutible resulta aplicar el mismo rasero y denegar 
a limine tales posibilidades de defensa —y, a su vez, inadmitir tal queja por parte del 
TEDH— cuando las manifestaciones negacionistas atañen, como en el asunto Marais c. 
Francia, a datos históricos muy específicos, circunscritos a una concreta cámara de gas”. 
Alcácer Guirao, Rafael, “Libertad de expresión…”, cit., p. 325. En este sentido, véase 
Balsyté-Lideikiene contra Lituania, de 4 de febrero de 2009.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 35

es más benévolo —al no aplicar el artículo 17 del CEDH— en el enjuicia-
miento de partidos políticos antidemocráticos que con las expresiones de 
negacionismo aisladas.85

Aunque ciertamente en los últimos años el número de casos que llegaban 
a Estrasburgo motivados por la pública manifestación de expresiones nega-
cionistas habían disminuido considerablemente. Sin embargo, el tamiz de 
los discursos ha evolucionado y se han acercado a otros discursos racistas. 
En este sentido, ciertos autores han señalado que:

Europa sufre, en los últimos tiempos, un resurgimiento de movimientos 
xenófobos —claramente inspirados en los postulados defendidos en su día 
por el nacionalsocialismo— cuya expansión podría conducir a la desesta-
bilización del sistema democrático. Esta situación constituye justificación 
suficiente para la introducción de un tipo penal que criminalice la difusión 
de la doctrina nazi, en general, y la negación del genocidio, en particular.86

En nuestros días preocupa sobremanera el surgimiento de diversas agru-
paciones políticas europeas de extrema derecha, cuyas principales caracterís-
ticas son la xenofobia, el racismo y la intolerancia a la diversidad religiosa. 
Por ejemplo, el caso de Amanecer Dorado en Grecia, que se ha caracteri-
zado por ser un partido xenófobo y nacionalista; en Alemania, el Partido 
Nacional Democrático (NPD-Nationaldemokratische Partei Deutschlands) 
que ha destacado por ser una agrupación neonazi; y en Francia, el Frente 
Nacional, que se ha pronunciado abiertamente en contra de la inmigración.87

Más problemático resulta intentar probar que las expresiones negacio-
nistas por sí mismas alteran el orden público, y por ello son catalogadas 
en el apartado del 17 del CEDH. Por lo que, a nuestro juicio, las exiguas 
razones que ha dado hasta ahora el TEDH no son del todo convincentes.

85		 Véase, por ejemplo, SSTEDH Rehfa Partisi y otros contra Turquía, 31 de julio 
de 2001; Partido Comunista Unificado de Turquía contra Turquía, 30 de enero de 1998, 
entre otros.

86		 Tajadura Tejada, Javier, op. cit., p. 237.
87		 Más información sobre el NPD disponible en http://www.npd-sh.de/sprachen/3%20

%20spanisch.php (consultado el 15 de diciembre de 2015). Otros ejemplos de partidos de 
ultraderecha son el partido Vlaams Belang belga, el Partido del Progreso (FRP) noruego 
o el Partido de la Independencia del Reino Unido (UKIP).

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO36

B. El “revisionismo histórico” como delito negacionista

Diversos países, como Alemania, Francia, Italia y otros muchos estados 
europeos, tienen sobrados argumentos para rechazar cualquier manifesta-
ción que pueda deducir escepticismo con respecto a tragedias como lo fue 
el Holocausto.88 No obstante, existen otros países, como España, que sin 
haber sufrido directamente los lastres del fatal episodio han aceptado los 
valores constitucionales europeos.89

88		 Por ejemplo, Alemania en el artículo 5.2 de la Ley Fundamental señala que “es-
tos derechos (derecho a expresar y difundir libremente su opinión) tienen sus límites en 
las disposiciones de las leyes generales, en las disposiciones legales adoptadas para la 
protección de la juventud y en el derecho al honor personal”. Por lo que hace a Francia, 
se creó la Ley Gayssot (núm. 90-615, de 13 de julio de 1990) destinada a reprimir todo 
propósito racista, antisemita o xenófobo. La ley castiga con penas de prisión y multas 
toda expresión pública que niegue la existencia de los crímenes contra la humanidad 
cometidos por la Alemania nazi durante la Segunda Guerra Mundial, y definidos en el 
Acuerdo de Londres del 8 de agosto de 1945. En dicho acuerdo se señala que “en la 
Declaración de Moscú del 30 de octubre de 1943 sobre atrocidades cometidas por los 
alemanes de la Europa ocupada constaba que los funcionarios alemanes y los hombres y 
miembros del Partido Nazi que hayan sido responsables de crímenes y atrocidades o haya 
participado en los mismos a través de su consentimiento, serán entregados a los países 
en los que cometieron sus abominables actos para que puedan ser juzgados y condenados 
con arreglo a las leyes de esos países liberados y de los gobiernos libres que crearán en di-
chos países”. Disponible en www.cruzroja.es/dih/pdf/Acuerdo_Londres_8_Agosto_1945.
pdf. El artículo 130, párrafo tercero del Código Penal alemán señala que “será castigado 
con pena privativa de libertad de hasta cinco años o con multa al que públicamente o en 
una reunión apruebe, niegue o banalice una acción de las de la clase de las señaladas en el 
párrafo 1,10 cometido bajo el régimen nacionalsocialista, de una forma adecuada para per-
turbar la paz pública”. Recogido en Pérez de la Fuente, Óscar, “Sobre el Holocausto…”, 
cit., p. 96.

89		 Tal como se aprecia en las sentencias SSTC 214/1991, de 11 de noviembre (caso 
Violeta Friedman) y 176/1995, de 11 de diciembre de 1995 (caso “Hitler=SS”). Más aún 
en España el Código Penal (CP) de 1995, en el artículo 22.4 regulaba los delitos de pro-
vocación a la discriminación y al antisemitismo, así como la difusión de informaciones 
injuriosas respecto a grupos étnicos. Los artículos 510 al 512 castigaban con penas de 
prisión los delitos de incitación al odio o a la violencia, contra grupos o asociaciones, 
por motivos racistas, antisemitas, ideológicos, religiosos, de raza, etnia o nacionalidad, 
aplicable también a los que con conocimiento de su falsedad o temerario desprecio hacia 
la verdad, defendieran informaciones injuriosas sobre estos grupos o asociaciones. En el 
mismo sentido, el artículo 607.2 del CP que señalaba “la difusión por cualquier medio 
de ideas o doctrinas que nieguen o justifiquen los delitos tipificados en el apartado ante-
rior de este artículo (delitos de genocidio), o pretendan la rehabilitación de regímenes o 
instituciones que amparen prácticas generadoras de los mismos, se castigará con la pena 

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 37

Sin embargo, cada país tiene sus estándares para evaluar el grado de 
tolerancia que deben soportar frente a las expresiones controversiales. En 
países como Estados Unidos posiblemente los artículos académicos sobre 
el Holocausto, aunque polémicos, hubiesen sido protegidos por la Primera 
Enmienda.90 Mientras que en Europa, como hemos visto, ha colocado rígidos 
límites para ciertos discursos que atentan contra la memoria y las víctimas 
de los fatales episodios. Veamos algunos ejemplos.

Un caso paradigmático fue el conocido en la resolución De Becker contra 
Bélgica, de 27 de marzo de 1962. La sentencia conoció de la condena a pena 
de muerte del periodista De Becker por haber contribuido en el diario Le 
Soir cuya publicidad era abiertamente a favor de las autoridades nazis en 
la Segunda Guerra Mundial. El señor De Becker fue enjuiciado por haber 
colaborado como editor en el diario emitiendo propaganda para el enemigo.

El asunto llegó a la sede del TEDH porque De Becker alegaba que las 
expresiones manifestadas en el periódico quedaban amparadas por la libertad 
de expresión. Finalmente, el TEDH no tuvo la oportunidad de pronunciarse 
sobre el fondo del asunto (la condena a pena de muerte), debido a que du-
rante el transcurso del proceso el Gobierno belga modificó el precepto penal por 
el que fue condenado De Becker, lo que produjo el desistimiento del actor.

de prisión de uno a dos años”, fue declarado inconstitucional en la STC 235/2007, de 7 de 
noviembre de 2007, al apreciarse vulneración del derecho a libertad de expresión. Por 
lo que el 24 de septiembre de 2013 el Congreso de los Diputados presentó el Proyecto 
de Ley Orgánica que modificaba dichos preceptos del CP. Para mayor abundamiento 
sobre la declaración de inconstitucionalidad del artículo 607.2 del CP, véase Pérez de la 
Fuente, Óscar, “Sobre el Holocausto…”, cit., p. 98. No obstante, el 31 de marzo de 2015 
fue publicada la Ley Orgánica 1/2015, de 30 de marzo, por la que se modifica la Ley 
Orgánica 10/1995, de 23 de noviembre, del Código Penal, en ella nuevamente se tipifican 
las acciones de incitación al odio o la violencia contra grupos o individuos por motivos 
racistas, antisemitas y otros grupos minoritarios, así como contra las personas o bienes 
protegidos en caso de conflicto armado que hubieran sido cometidos contra esos grupos, 
cuando ello promueva o favorezcan un clima de violencia, hostilidad odio contra los 
mismos. Asimismo, se configuran como delitos los actos de humillación o menosprecio 
contra ellos y el enaltecimiento o justificación de los delitos cometidos contra los mismos 
o sus integrantes con una motivación discriminatoria, sin perjuicio de su castigo más 
grave cuando se trate de acciones de incitación al odio o a la hostilidad contra los mis-
mos, o de conductas idóneas para favorecer un clima de violencia. También se incluyeron 
algunos delitos a través de internet u otros medios de comunicación social, cuando por 
las circunstancias o por el contexto en el que se produzcan, resulten idóneas para alterar 
la paz pública o menoscabar gravemente el sentimiento de seguridad de los integrantes 
de los grupos afectados.

90		 En este sentido, véase Collin contra Smith, 439 US 916 (1978).

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO38

Otro caso no menos relevante fue la resolución Honsik contra Austria, 
de 18 de octubre de 1995. En ella se analiza la condena realizada a un pe-
riodista, quien en una serie de artículos de carácter histórico ponía en duda 
la existencia de una cámara de gas en los campos de concentración nazis. 
Este asunto fue analizado por la Comisión, desde la perspectiva del artículo 
17 del CEDH, y tomando en consideración la legítima libertad de expre-
sión científica (historia revisionista) sobre la verdad histórica. Al respecto, 
la Comisión señaló que los intentos por negar el genocidio practicado por 
los nazis es una cuestión que colisiona frontalmente con los valores del 
Convenio.91

En el mismo sentido que la sentencia anterior ubicamos el caso Walendy 
contra Alemania, de 11 de enero de 1995. La resolución conoce de una publi-
cación en la que se ponía en duda la idoneidad de la técnica utilizada en los 
crematorios de los campos de concentración para producir la muerte en 
masa. Por tal motivo, el Tribunal regional de Bielefeld ordenó el secuestro 
del controvertido impreso, y acusó a Walendy, autor de dicha publicación, del 
delito de denegación del genocidio. En consecuencia, Walendy se acogió a 
la protección del artículo 10 del Convenio, la misma fue inadmitida por la 
Comisión, subrayándose que no puede ser alegada la libertad de expresión 
cuando se ha abusado de su ejercicio en perjuicio de terceros.92

Al respecto, cobra especial relevancia la reflexión de Alcácer Guirao en 
relación a la evaluación de la doctrina del TEDH sobre las expresiones nega-
cionistas. El autor señala que “aun cuando el daño ‘simbólico’ a la sociedad 
democrática se sostenga sobre la dignidad y honor de los ciudadanos, la 
pregunta acerca de por qué la negación del genocidio sale peor parada que 
otras formas de discurso del odio sigue siendo pertinente”.93 Recordemos 
que son muchos los lamentables acontecimientos de genocidios ocurridos 
en la historia (el armenio, el de Ruanda, el guatemalteco, entre otros), pero 

91		 En el mismo sentido, véase Chauvy y otros contra Francia, 29 de septiembre de 
2004.

92		 Destaca lo señalado que en esta sentencia se razona que “el interés público en la 
prevención del delito y el desorden a resueltas de afirmaciones ofensivas concernientes 
al Holocausto, así como la protección de los intereses de las víctimas del régimen nazi, 
tienen más peso en una sociedad democrática que la libertad de los demandantes para 
difundir puntos de vista que pongan en duda la existencia de las cámaras de gas y los 
asesinatos en masa”. Recogido en Revenga Sánchez, Miguel, La libertad de expresión…, 
cit., p. 135. En el mismo sentido, véase Remer contra Alemania, de 6 de septiembre de 
1995, y Marais contra Francia, de 24 de junio de 1996.

93		 Alcácer Guirao, Rafael, “Libertad de expresión…”, cit., p. 338.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 39

sobre ninguno pesa una protección exacerbada contra la crítica como la 
que rodea al Holocausto.

Es muy llamativa la inflexibilidad del TEDH frente al avance de las in-
dagaciones científicas históricas en temas relacionados con el Holocausto. 
No deja de sorprender que, aunque es casi unánime la desaprobación de los 
espantosos acontecimientos y por supuesto la inaceptable actitud de enalte-
cerlos, la historia como ciencia social se vea frenada en este tema por una 
disposición supranacional.94

Así tenemos por ejemplo, la sentencia Garaudy contra Francia, de 24 de 
junio de 2003. En esta resolución se cuestiona la publicación de un libro que 
incluye un capítulo sobre el “mito del Holocausto”, en el que minimizaba 
los crímenes cometidos contra los judíos frente a otros genocidios. El autor 
fue condenado por la Ley Gayssot por la negación de crímenes contra la 
humanidad, resolución que sería impugnada ante el TEDH.95

Al respecto, el TEDH volvió a señalar que “no puede caber duda de 
que negar la realidad de hechos históricos claramente establecidos como 
el Holocausto […] no constituye un trabajo de investigación histórica 
que guarde relación con una búsqueda de la verdad”.96 Por lo que afirmó que 
los actos son incompatibles con la democracia y los derechos humanos, 
consecuentemente no puede amparase su publicación en la protección del 
artículo 10 del CEDH.

94		 En semejantes términos, algunos autores como Galeotti, señalan que las teorías 
racistas deberían ser sometidas a la crítica de la comunidad científica y a su discusión 
pública. Independientemente de que posteriormente puedan existir casos específicos en 
los que se considere justificada la intolerancia a la discusión de cierto tipo de teoría 
racista debido al especial carácter ofensivo que las puedan acompañar. Por ejemplo, en 
el caso de la negación del Holocausto nazi. Galeotti, Anna E., Toleration as recognition, 
Cambridge University Press, 2002, pp. 165-168.

95		 La Ley Gayssot es la Ley núm. 90-615, de 13 de julio de 1990, misma que pro-
híbe los actos racistas, antisemitas y xenófobos, también se sanciona la apología de los 
crímenes contra la humanidad, creando un delito específico de negación del Holocausto. 
Dicha ley fue más conocida por el nombre del diputado comunista que la promovió. En 
la sentencia, Garaudy contra Francia, de 24 de junio de 2003, destaca el argumento de 
Garaudy contra Ley Gayssot (criminaliza la negación del Holocausto), enfatizando en 
que la ley es abusiva y discriminatoria al limitar la libertad de expresión.

96		 Garaudy contra Francia, de 24 de junio de 2003, párrafo 7, “There can be no 
doubt that denying the reality of clearly established historical facts, such as the Holo-
caust, as the applicant does in his book, does not constitute historical research akin to a 
quest for the truth”. Disponible en http://hudoc.echr.coe.int/eng?i=001-23829#{%22ite
mid%22:[%22001-23829%22]} (consultado el 17 de diciembre de 2015).

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO40

Bajo la lógica argumentativa utilizada por el TEDH, resulta pertinente 
cuestionarnos si existe una diferencia entre la negación del Holocausto y la 
duda razonable sobre la veracidad de ciertos acontecimientos del mismo, 
sobre todo en lo que hace a la tipificación del delito (taxatividad). A nues-
tro juicio, la duda sobre la veracidad de ciertos acontecimientos no implica 
dejar de reconocer la existencia del Holocausto. No obstante, como en el 
caso que nos ocupa, la Ley Gayssot señala puntualmente que la negación 
constituye por sí misma un delito, por lo tanto, aquí no se repara en una 
cuestión puntual del Holocausto sino en el total desconocimiento del trá-
gico evento histórico.97

En todo caso, nos parece que el TEDH intenta extinguir toda expresión 
negacionista anticipadamente procurando evitar que se concrete en una 
amenaza real. Lo que se traduce en un peligro para las sociedad democrática 
dado que aplica el principio iuris et de iure a toda manifestación negacio-
nista. Como se observa, la línea jurisprudencial de Estrasburgo en relación 
a la verdad histórica del Holocausto es un hecho histórico claramente esta-
blecido. Por lo que “adquiere una protección absoluta, independientemente 
de los efectos que, en el caso concreto, puedan tener las manifestaciones 
negacionistas para la paz social o el abuso de derecho”.98

Sin embargo, a nuestro parecer, cuestionar algunos aspectos del Holo-
causto no necesariamente implica una lesión a la dignidad de la comunidad 
judía, sobre todo cuando se trata de los supuestos que involucran a la his-
toria revisionista.99 Sostener la existencia de verdades históricas absolutas 

97		 En semejantes términos, el Tribunal Constitucional español, al analizar la STC 
235/2007, de 7 de noviembre, FJ 5, afirmó que “hemos reconocido que atenta también 
contra el núcleo irreductible de valores esenciales de nuestro sistema constitucional los 
juicios ofensivos contra el pueblo judío que, emitidos al hilo de posturas que niegan la 
evidencia del genocidio nazi, suponen una incitación racista”. Para mayor abundamiento, 
véase Fronza, Emanuela, op. cit., pp. 97-144.

98		 Alcácer Guirao, Rafael, “Libertad de expresión…”, cit., p. 320. En este sentido, 
véase Witzsch contra Alemania, de 13 de diciembre de 2005. Resolución en la que se 
niega la responsabilidad de Hitler y el NSDAP en el exterminio judío en una carta privada 
a un historiador. Por lo que en esta ocasión nuevamente el TEDH aplicó el artículo 17 del 
Convenio.

99		 Para mayor abundamiento, véase Salvador Coderch, Pablo y Rubi Puig, Anto-
ni, “Negación de genocidio y libertad de expresión”, El Cronista del Estado Social y 
Democrático de Derecho, núm. 1, 2009, pp. 32-43. La duda sobre la criminalización de la 
revisión de la historia por un denominado “miedo a la verdad” ha sido destacada por Fer-
reres Comella, Víctor, “Freedom of Expression in Political Contexts: some Reflections 
on the Case Law of the European Court of Human Rights”, en Sadurski, Wojciech (ed.), 

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 41

e inmutables en el tiempo, entraña una serie de peligros reales que intentan 
encasillar en categorías dogmáticas los acontecimientos que pueden y deben 
ser revisados por la ciencia.

Prohibir que algunos o todos los sucesos del Holocausto sean estudiados 
científicamente y puedan discutirse libremente, conllevaría a la adopción 
apodíctica de la posición privilegiada de quienes pertenecen al gremio 
poderoso y predominante de la historia única y verdadera; se excluiría de 
modo anticipado (censurando) a quienes en el uso de las ciencias de la in-
vestigación, intentan cuestionar con nuevas hipótesis y nuevas evidencias, 
aspectos del Holocausto que han sido poco tratados o no han sido investi-
gados a profundidad.

En términos generales, es deseable que quienes se acogen a la historia 
revisionista deban utilizar el método científico, con ética profesional y res-
ponsabilidad intelectual como se hace en otras áreas de las ciencias sociales. 
No podemos exigir mayores requisitos a los historiadores revisionistas que al 
resto de científicos. El parámetro del profesionalismo y cuidadosa diligencia 
en la investigación debe permitir llevar a unas conclusiones científicamente 
aceptables. Analizar un puntual episodio de la historia, aunque sea doloro-
so, no puede automáticamente subsumirse en un presupuesto criminal. En 
suma, dar a conocer el resultado de una investigación que indague sobre 
cuestiones puntuales del Holocausto debe, a nuestro juicio, ser protegido 
por la libertad de expresión.

III. Reflexiones finales

Las razones que soportan la negativa europea de tolerar la discrimina-
ción y los discursos democráticamente nocivos que alberga el discurso del 
odio se nutren de una serie de motivos históricos compartidos. El elemento 
cultural, los valores, prejuicios y estereotipos desempeñan un rol crucial 
en la aceptación o no de expresiones dirigidas a grupos tradicionalmente 
excluidos (musulmanes, gitanos, negros). La historia ha demostrado con 
creces que las peores formas de repudio han iniciado con un discurso de 
apatía o indiferencia hacia los grupos menos favorecidos. Ello ha servido 

Political Rights under Stress in 21st Century Europe, Oxford, Oxford University Press, 
2006, p. 102; y Pérez de la Fuente, Óscar, “Sobre el Holocausto…”, cit., pp. 103 y 104.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO42

para perpetrar situaciones de violencia y sufrimiento a grupos culturales, 
raciales o religiosos distintos.

El discurso del odio es por demás complejo y se pierde en la delgada 
línea de la libertad de expresión y la protección de la dignidad humana de 
ciertos colectivos. Establecer con precisión el tipo de expresión que puede 
ser excluida de la protección de la libertad de expresión por razones de 
odio es un desafío permanente. No obstante, podemos identificar ciertos 
criterios que ha adoptado el TEDH en relación a cierto tipo de discursos 
democráticamente peligrosos.

Por ejemplo, el discurso hostil o de incitación a la violencia. Aunque cier-
tamente no existe un derecho al insulto, es relativamente aceptable tolerar 
aquellas expresiones incómodas, agrias, sarcásticas e incluso de mal gusto 
en un debate público. Los límites de esta tolerancia discursiva los encon-
traremos principalmente en la no afectación a los derechos de terceros, en 
la seguridad pública y la conservación del orden social.

Por su parte, el discurso racista es incompatible con la gran mayoría de 
las democracias. La carga peyorativa que encierran las expresiones ofen-
sivas hacia el color de piel de una persona o en contra de su comunidad o 
etnia son manifestaciones que afectan la dignidad de las personas que han 
sido vilipendiadas.

El discurso racista usualmente es unidireccional porque se centra en 
afectar la autoestima de sus víctimas. A pesar de ello, es posible encontrar 
ciertas alternativas discursivas para hacer frente a este difícil problema. 
Una posible alternativa podría ser dotar de un nuevo significado a las ofen-
sas y los insultos.100 Es decir, cambiar el registro negativo de la palabra y 
convertirlo en un campo de oportunidad y de nuevas luchas sociales. Por 
ejemplo, la palabra queer que fue utilizada durante muchos años para in-
sultar a las personas no heterosexuales. Dicho término en los años noventa 
fue adoptado por la comunidad gay en Estados Unidos obteniendo amplias 
ventajas para refirmar su sexualidad.101

Sobre el discurso del odio por motivos religiosos resulta complicado 
separar la ofensa emitida en contra de las creencias de una persona, de los 
sesgos de discriminación y exclusión que pueden alojarse en un debate 

100		 Para mayor abundamiento, véase Butler, Judith, Lenguaje, poder e identidad, Ma-
drid, Síntesis, 2009, pp. 47-97.

101		 He recogido este ejemplo del trabajo de Marciani Burgos, Betzabé, op. cit., pp. 187 
y 188.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



EL DISCURSO DEL ODIO EN LA JURISPRUDENCIA... 43

intolerante hacia cierto tipo de religiones. En algunos países europeos, la 
“islamofobia” es sólo una fachada para rechazar a los inmigrantes. Llegando 
incluso al extremo de atribuir a ciertas religiones el carácter de permanente 
amenaza para la seguridad, el orden público y la paz social.102

Finalmente, por lo que hace al discurso negacionista, debemos señalar 
que son varias las razones por las que consideramos que el delito del ne-
gacionismo excede a los límites permisibles en una democracia tolerante. 
En primer lugar, la cuestión gira en torno a si es necesario o moralmente 
obligatorio apelar a la memoria de las víctimas para criminalizar una con-
ducta como la negación del Holocausto. La disyuntiva se plantea en la de-
terminación de los elementos configuradores del tipo penal (discurso que se 
convierte en una ofensa, injuria o promueve la discriminación por razones 
étnicas o de raza). Mientras que, por otra parte, tenemos los límites que en 
una sociedad democrática se pueden establecer en aras de la reivindicación 
de una memoria colectiva (la europea por supuesto).

En segundo lugar, no nos parece adecuado criminalizar el negacionismo 
en detrimento de la libertad de expresión, sin que ello signifique negar los 
límites exigidos en su ejercicio. En tercer lugar, no nos parece eficaz in-
cluir en el derecho doméstico el delito del negacionismo, porque podemos 
incurrir deliberadamente en actos de censura.

En cuarto lugar, la definición del delito “negacionismo del Holocausto”, 
en sí es problemática porque se encuadra en una amplia definición que puede 
dar pie a incertidumbre jurídica y a imprecisiones legales. Paradójicamente, 
una concreta definición puede dejar fuera una serie de supuestos que hasta 
el momento han sido incluidos como negacionistas. Por ejemplo, los re-
lativos al revisionismo histórico. Asimismo, la carga probatoria en el tipo 
penal de la negación del Holocausto es muy cuestionable, especialmente 
por la injustificada inadmisión de pruebas que pretenden acreditar hechos 
históricos verídicos sobre el Holocausto.

Finalmente, debemos insistir que, a nuestro juicio, no son convincen-
tes las pretendidas características únicas del Holocausto, frente a otros 

102		 En este sentido, Martín Muñoz, Gema, “La islamofobia inconsciente”, en Gros-
foguel, Ramón y Martín Muñoz, Gema (coords.), op. cit., pp. 35-46; Sánchez Rosell, 
Amparo, “Islamofobia en Europa”, El estado del mundo: anuario económico geopolítico 
mundial, núm. 27, 2011, pp. 128-132; y Bravo López, Fernando, Islamofobia y antisemi-
tismo: La construcción discursiva de las amenazas islámica y judía, Madrid, Universidad 
Autónoma de Madrid, Facultad de Filosofía y Letras, Departamento de Estudios Árabes 
e Islámicos y Estudios Orientales, 2009, tesis doctoral inédita.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016



YÉSSICA ESQUIVEL ALONSO44

desgraciados acontecimientos mundiales padecidos por la raza humana. 
El trasfondo de cualquier discurso del odio es que se obvia un elemento 
indisoluble a la tolerancia, el respeto a la autonomía de las personas y sus 
convicciones. El mismo es un ingrediente esencial para la comunicación y 
la convivencia pacífica.

En suma, la cuestión que se plantea a lo largo de todo el texto es si el 
derecho puede legalmente considerar determinados discursos prohibidos y 
si éstos necesariamente suponen una sanción penal.103 La pregunta que se 
sugiere es si existen o no mecanismos menos rígidos que puedan desalentar 
las expresiones del odio. No existe una respuesta definitiva para tan com-
pleja problemática. Sin embargo, nos parece que el análisis puntual de cada 
caso, la consideración cultural de cada país y la necesidad de establecer 
distinciones entre determinadas expresiones en cada contexto, son solucio-
nes que pueden servir para contrarrestar las expresiones antidemocráticas. 
Otras posibles alternativas son la réplica y la rectificación de información o 
datos, ambos son mecanismos para contrastar información y para alentar el 
debate público. De tal suerte, que se establezcan los necesarios equilibrios 
deseables en un Estado democrático.

103		 En el mismo sentido, Pérez de la Fuente, Óscar, “Sobre el Holocausto…”, cit., 
p. 102.
Fecha de recepción: 28 de agosto de 2015. 
Fechas de dictámenes: 15 de noviembre de 2015 y 19 de noviembre de 2015.

     Esta revista forma parte del acervo de la Biblioteca Jurídica Virtual del Instituto de Investigaciones Jurídicas de la UNAM 
      www.juridicas.unam.mx                                                                                                    http://revistas.juridicas.unam.mx/ 

BJV, Instituto de Investigaciones Jurídicas-UNAM, 
2016




