
MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL.
UNA PROPUESTA DE ARTICULACIÓN
SOCIOJURÍDICA EN EL SIGLO XXI*
MEXICO AS MULTICULTURAL NATION. A PROPOSAL

FOR SOCIO-LEGAL LINKS IN THE XXI CENTURY

Humberto ORTEGA VILLASEÑOR**

RESUMEN: Esta investigación plantea
como supuesto cardinal la pertinencia
de articular un sistema jurídico integral
en materia de derechos indígenas que
permita la convivencia armónica de ins-
tituciones y normas del derecho positi-
vo mexicano y de los sistemas jurídicos
de los pueblos indígenas originarios que
habitan en el territorio nacional. Se tra-
ta de un estudio sociojurídico complejo
que busca facilitar el tránsito de la eta-
pa de hegemonía jurídica monocultural
ejercida en este ámbito por el poder del
Estado-nación, hacia una etapa de plu-
ralismo jurídico multicultural. El análi-
sis abarca los niveles internacional, fe-
deral, estatal, municipal y comunitario.
La hipótesis se finca en la orientación
del reconocimiento de México como
nación multiétnica y pluricultural, y en
la importancia que poseen los derechos
consagrados en favor de dichos grupos
humanos gracias a la reforma de los ar-
tículos 1o. y 2o. constitucionales de 2001.

Palabras clave: pueblo indígena, siste-
mas jurídicos, hegemonía cultural, plura-
lismo jurídico, interfase, mandato inter-
nacional, armonización.

ABSTRACT: This essay takes as its fundamen-
tal premise the relevance of integrating a judi-
cial system for indigenous rights that will en-
able the institutions and norms of Mexican
positive law to coexist in harmony with the ju-
dicial systems of the original indigenous peoples
inhabiting Mexican national territory. This is
a complex socio-judicial study that seeks to fa-
cilitate the transition from the stage of mono-
cultural judicial hegemony as exercised by the
power of the nation-state, to a stage of multi-
cultural judicial pluralism. The analysis en-
compasses the international, federal, state, mu-
nicipal and community levels. The hypothesis
is guided by the recognition of Mexico as a
multiethnic and pluricultural nation, and by
the importance given to the rights of these hu-
man groups in the reform of articles 1 and 2
of the Mexican Constitution in 2001.

Keywords: indigenous people, legal systems,
cultural hegemony, judicial pluralism, interface,
international mandate, regulatory reception.

* Artículo recibido el 20 de noviembre de 2010 y aceptado para su publicación
el 21 de junio de 2011.

** Adscrito al Departamento de Estudios Literarios de la Universidad de Guadala-
jara.

Boletín Mexicano de Derecho Comparado,

nueva serie, año XLV, núm. 133,

enero-abril de 2012, pp. 215-251

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.



SUMARIO: I. Introducción. II. Fundamentos, enfoque y metodología. III. Arti-

culación internacional y federal. IV. Propuesta de ley reglamentaria. V. Ar-

ticulación del nivel local. El estudio-caso de Jalisco. VI. Conclusiones.

I. INTRODUCCIÓN

Es necesario comenzar este análisis sin perder la capacidad de asombro.
Nuestro espíritu inquisitivo en diversas áreas de las ciencias sociales, en-
tre otras, la sociología jurídica, nos tenía convencidos de que era posible
descubrir, a través de una investigación rigurosa y polivalente en el mun-
do del derecho, avenidas promisorias para visualizar algún día un esce-
nario de pluriculturalismo jurídico enriquecedor operando y rigiendo en
México de manera armoniosa.

Esta imagen utópica, fruto de cierta jactancia intelectual, nos llevó
a formular una propuesta de trabajo que intentaba comprender la
situación de los pueblos indígenas en el mundo y construir un anda-
miaje de análisis comparativo con rutas de exploración interdiscipli-
narias distintas que nos fueran conduciendo de lo general a lo local.1

También, cimentar un basamento iusfilosófico más o menos confiable,
y hacer una propuesta consistente y útil en el campo de la sociología
jurídica que animara ese desideratum esperanzador.2 Lo que justificaba

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR216

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

1 Dado que la bibliografía de estudios especializados sobre el tema es vastísima y
de ángulos múltiples, nosotros nos constreñimos a la de orden comparativo y con un
enfoque sociocultural, ya que, como lo intentaremos sustentar más adelante, nuestro
planteamiento aborda el derecho como uno de tantos productos culturales que realiza
el ser humano en su diario quehacer social, y, por ende, cuestiona que los sistemas
jurídicos puedan separarse realmente de sus matrices culturales.

2 No puede haber sociedad sin derecho, ni derecho sin sociedad. Eslabonamiento
ontológico determinista que se ve enriquecido si se complementa con algunas de las
argumentaciones iusrealistas del derecho, que precisamente hacen descansar el objeti-
vo de la ciencia del derecho en el estudio del conjunto de fenómenos o hechos efica-
ces o reales, y no solamente en las normas formales y vigentes. Recordemos que “los
hechos han servido a los autores pertenecientes a la corriente del iusrealismo para
fundar —sobre las enseñanzas de la ‘libre investigación científica’ de Francois Gény,
la ‘ofensiva sociologista’ de Eugen Ehrlich, y las escuelas del ‘derecho libre’ y la ‘ju-
risprudencia de intereses’, que incluye a autores como Philipp Heck (Gnaeus Flavius),
Hermann Kantorowics, Ernst Fuchs y otros más— una concepción del derecho dife-
rente, positiva pero realista. La suma de condiciones que delimita el actuar del hom-



de alguna forma largos meses de trabajo por venir, concentrar nues-
tra atención en el campo investigativo del derecho y el anhelo por
dejar una pequeña huella en él. La aventura ha terminado, y el sa-
bor que nos deja el recorrido es satisfactorio.

Las premisas sobre los cuales se fincó este procedimiento se fueron
ensanchando poco a poco en el recorrido de la investigación. El su-
puesto central del protocolo era que el reconocimiento constitucional
de México como nación pluricultural necesitaba de un cuerpo de
ideas y criterios jurídicos que hiciera posible articular, conciliar e ins-
trumentar la lógica de un sistema federal como el mexicano, y un
conjunto de sistemas jurídicos como los indígenas.3 Ahora, luego de
meditar en torno a los alcances del planteamiento, abrigamos buen
ánimo, aunque dudamos que esta propuesta de articulación, por muy
integral que sea, sirva, por sí sola, para lograr conseguir las transfor-
maciones culturales y de predisposición histórica que se requieren pa-
ra ello.

A continuación se presenta una síntesis muy apretada o extracto
general del estudio.

II. FUNDAMENTO, ENFOQUE Y METODOLOGÍA

El primer supuesto de trabajo surge de observar algunos paralelis-
mos entre la lucha de los pueblos indígenas de México por el recono-

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 217

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

bre conforman una realidad determinada, y el derecho, no la norma formal ni su
contenido justo, es precisamente la experiencia jurídica. Véase el ensayo panorámico
que ofrece a este respecto Flores, Imer B., “La concepción del derecho en las corrien-
tes de la filosofía jurídica”, Boletín Mexicano de Derecho Comparado, México, UNAM,
Instituto de Investigaciones Jurídicas, núm. 90, septiembre-diciembre de 1997,
http://www.juridicas.unam.mx/publica/rev/indice.htm?r=boletin&n (consultado el 29 de julio
de 2010).

3 Como lo expresan Agustí Nicolau Coll y Robert Vachon: “En el ámbito de las
ciencias sociales se considera generalmente a la cultura como una dimensión de la
realidad humana entre otras. Se habla entonces de la política, de lo jurídico, de lo so-
cial, de la educación, de la religión, de la ciencia… y de la cultura, sin saber dema-
siado bien lo que ésta representa… pero de hecho, no existe acto político, económico,
jurídico, educativo, científico, tecnológico, artístico… que no sea cultural, inscrito en
una matriz o contexto englobante de una cultura particular y concreta”. Id., “Etnici-
dad y derecho, un diálogo postergado entre científicos sociales”, en Ordóñez Cifuen-
tes, José Emilio Rolando (coord.), V Jornadas Lascacianas, México, UNAM, Instituto de
Investigaciones Jurídicas, 1996, pp. 268 y 269.



cimiento de sus derechos y otros pueblos del mundo durante el perio-
do poscolonial.4 Semejanzas de fondo y forma que culminan en el
establecimiento de normas parecidas, aunque de diferente naturaleza
y proyección. Para su confirmación sería ineludible abrirse al análisis
comparativo interdisciplinario de dichos fenómenos y a la compren-
sión de algunos cambios legislativos producidos últimamente en el
ámbito internacional como consecuencia, no sólo para identificar si-
militudes de peso histórico en torno a su origen e impacto último,
sino para justipreciar si dichos vínculos indicaban algo y, si acaso,
podrían sistematizarse como formando parte de un planteamiento
teórico.

Desde el principio se tenían bien claros los desafíos conceptuales
que entrañaba esa tarea. Por una parte, la necesidad de alimentar un
andamiaje teórico lo suficientemente amplio y firme como para dedu-
cir el sentido de las movilizaciones de los pueblos indígenas y las
transformaciones jurídicas a que han dado lugar a lo largo del tiem-
po.5 La exigencia de que dicho andamiaje encontrase el suficiente te-
rraplén sociofilosófico para utilizarlo confiablemente como instrumen-
to de análisis, esto es para poder examinar las tensiones e impactos
sociojurídicos de cada nivel de la estructura jerárquica,6 realizar las

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR218

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

4 En el caso de América Latina, antes de 1992, por ejemplo, “las políticas indige-
nistas de la región estuvieron dirigidas hacia la asimilación de los pueblos indígenas y
hacia la desestimulación de todo lo que sonara a un proceso de identificación indige-
nista con fines políticos (en Guatemala, México o Argentina —no existían indios—,
en el caso de Colombia, no existían negros). Se ensalzaba la idea de nacionalismo ba-
sado en el glorioso pasado indígena de cada país, para mantener la marginación
social y política del indio hasta el presente (a excepción de su presencia en museos,
turismo y eventos folklóricos)”. Jackson, Jean E. y Warren, Kay B., “Indigenous Mo-
vement in Latin America 1992-2004: Controversies, Ironies, New Directions”, The
Annual Review of Antrophology, 2005, p. 550.

5 Como diría el sociólogo portugués Boaventura de Sousa Santos, “el Estado y el
derecho resultan cada vez más problemáticos, por lo que la sociología tiene que
transformarse en un pensamiento social transdisciplinario e intrínsecamente compara-
do, atento a los movimientos superpuestos e interpenetrados de transnacionalización y
de hiperlocalización”. Sousa Santos, Boaventura de, Estado, derecho y luchas sociales, Bo-
gotá, ILSA, 1991, p. 18.

6 El pensamiento sistémico de Niklas Luhmann sobre este tenor me pareció consis-
tente. Para él, la diferenciación de la sociedad en subsistemas surge cuando una dife-
rencia entre sistema y entorno se vuelve recursiva. La forma de diferenciación de las
sociedades es la siguiente: sociedades segmentarias, de centro-periferia; sociedades es-



comparaciones pertinentes e interrelacionar los diversos planos inter-
vinientes (internacional, nacional, regional o local).7

Por otra parte, certificar que el instrumento de aproximación per-
mitiera el concurso de diversas disciplinas, para así ampliar las inter-
pretaciones y aprovechar los esquemas metodológicos de dichos cam-
pos de conocimiento.8 Y, por último, limitar las pretensiones del
estudio para enfocar sólo los fenómenos sociojurídicos que se generan
por la persistencia de manifestaciones culturales de los pueblos aborí-
genes en el mundo de hoy (no se tocarían otras problemáticas, ni se
estudiarían otros grupos minoritarios).

Una vez satisfechas las condicionantes teóricas descritas, primera-
mente, nos dimos a la tarea de confirmar la presencia de algunas
constantes que podían estimarse como los factores causales del fenó-
meno, siendo capaces éstos de responder al por qué de una estructu-
ra teleológica común. Por ejemplo, averiguamos que los pueblos indí-
genas que sobreviven en la actualidad fueron en realidad zonas de
procesos de colonización por parte de Estados poderosos en diversas
etapas de su historia (incluido México).9 Por otro lado, los móviles

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 219

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

tratificadas y diferenciación funcional, que deriva de la especialización de funciones
(política, económica, cultural, religiosa, educativa, etcétera). Esta última implica que
sólo puede ser realizada únicamente por sí misma. Véase Luhmann, Niklas, El derecho
de la sociedad, trad. de Javier Torres Mafarrete, México, UI-UNAM, 2002.

7 El andamiaje iría reuniendo elementos de diferentes posturas cognitivas (basadas
fundamentalmente en la teoría de la complejidad de Edgar Morin, en la postura o
enfoque cultural de Agustí Nicolau y Robert Vachon, las contribuciones sistémicas y
de acoplamientos estructurales de Niklas Luhman a que aludimos anteriormente, las
reflexiones estructuralistas y fenoménicas de Boaventura de Sousa Santos, y la postu-
ra antropológico-jurídica de Jorge Alberto González Galván, y del mismo Coll y Va-
chon, en torno al pluralismo jurídico.

8 “El enfoque transdisciplinar de Morin, por ejemplo, va más allá de lo interdisci-
plinario, tomando en cuenta disciplinas múltiples que en realidad desafían la organi-
zación disciplinaria del conocimiento, y la forma de pensar reduccionista, lo que Mo-
rin llamaría el ‘paradigma de la simplicidad’”. Montuori, Alfonso, “Edgar Morin: A
Partial Introduction”, World Futures, núm. 60, 2004, p. 353.

9 Véase el libro de Coates, Ken S., A Global History of Indigenous Peoples: Struggle and
Survival, Palgrade Macmillan, Houndmills, 2004, 312 pp. Es una buena síntesis pano-
rámica de la historia de los pueblos indígenas. Coates justifica haberlo escrito precisa-
mente por la ausencia de criterios históricos en muchos estudios de los pueblos indí-
genas. Carencia que lleva a la mayoría a presentar a las naciones nativas como
víctimas del mundo moderno, siendo que una perspectiva de largo plazo permite co-
nocer sus discontinuidades, persistencias y luchas por la supervivencia cultural en sen-



que habían suscitado dichos procesos siempre tenían que ver con la
defensa de espacios mínimos territoriales que se ven amenazados. Lu-
gares que el colonizador consiente a los pueblos para que se repro-
duzcan y continúen evolucionando a lo largo del tiempo como gru-
pos sociales diferenciados por su lengua, su forma de vida y la
originalidad de sus manifestaciones culturales (entre otras, sus propios
sistemas jurídicos).10 Finalmente, que las afinidades detectadas com-
probaban a nivel internacional y a nivel de México, cuatro etapas
equivalentes de gestación de esos procesos, registrando rasgos comu-
nes y eventos pertenecientes a un periodo de pluralismo formativo,
luego a una etapa monocultural en el periodo colonial, a otra etapa
afín, pero de dominio doméstico en la fase independiente, y una eta-
pa presente en fase de transición. Ello, empero, de las diferencias his-
tóricas, geográficas, geopolíticas y culturales de dichos pueblos.11

De esta manera, identificamos conceptualmente la coexistencia de
regímenes jurídicos en etapas evolutivas distintas,12 con independen-
cia de su ocurrencia temporal. Este cauce nos llevó a entender tam-
bién el surgimiento sincrónico de movimientos de los pueblos en el
ámbito internacional actual e interpretarlo como expresiones de un
pluralismo jurídico multicultural emergente o en formación, ubicando

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR220

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

tido positivo. Coates afirma que la historia global de esos pueblos resulta de la inte-
ractuación de procesos externos que obligan a producir cambios, y de procesos
internos que motivan la continuidad cultural.

10 Se recomienda consultar el libro de Mander, Jerry, In the Absence of the Sacred, The
Failure of Technology and the Survival of the Indian Nations, San Francisco, Sierra Club
Books, 1991, 446 pp.

11 Como parte de la historia de las civilizaciones, casi todas las culturas del mundo
han experimentado etapas de expansión territorial que han involucrado la domina-
ción de otros pueblos y sus culturas. “Los intereses pueden ser económicos (acceso a
materias primas, mano de obra barata, mercados) y políticos (clientelismo, ejército,
poder) y suelen ir acompañados de una penetración cultural que adquiere diversos
nombres a lo largo del tiempo: cristianización, occidentalización, modernización, de-
sarrollo, globalización y muchos más”. Tortosa, José María, La agenda hegemónica, ame-
naza a la universidad intercultural, Universidad de Cuenca, Centro de Estudios Sociales y
Políticos Latinoamericanos, Ecuador-Universidad de Alicante, España, 2005, p. 8.

12 No obstante que, desde la perspectiva iusformalista, ello pudiera representar un
absurdo. Recordemos que, de conformidad con el iusformalismo, la validez del dere-
cho emana de la voluntad de los hombres y únicamente del acto mediante el cual el
Estado o la autoridad pública jurídicamente reconocida, como poder público institu-
cionalizado, declara como obligatoria una norma; y la eficacia resulta de la efectiva
aplicación de las normas vigentes. Flores, Imer B., “La concepción del derecho…”, cit.



dichas luchas como factores de una transformación cultural de enver-
gadura histórico-global, y, como resultado de acciones sociales comu-
nicativas y de estrategias de acoplamiento estructural de los propios
pueblos indígenas.13

Ahora bien, resulta lógico pensar que la determinación de esta úl-
tima etapa se produjo como resultado del papel jugado por los pue-
blos indígenas en la escala internacional. Esto nos introdujo de lleno
en el segundo supuesto de trabajo que plantea como desafío de inves-
tigación varias cosas: indagar, entre otras, si las luchas de los pueblos
indígenas en años recientes pueden considerarse como tendencias, pa-
radigmas o proyecciones, y si la direccionalidad de las mismas podría
apuntar hacia el establecimiento de una sociedad multicultural a ni-
vel mundial y hacia un nuevo proyecto de nación en el caso de Mé-
xico (esto, a partir del reconocimiento constitucional de los derechos
indígenas en 1992 y 2001). Luego, establecer si los resultados de di-
cha búsqueda servirían o no para ahondar en su significación, y
poder concatenar un firme terraplén reflexivo.

En ese sentido, había varios barruntos por considerar: por un lado,
la participación activa de los pueblos y comunidades autóctonas en la
escala internacional. Proceso que se explica como resultado del avan-
ce tecnológico de los medios de transporte y comunicación satelital
que facilitaron en su momento mayores contactos personales e inter-
cambio de información entre pueblos indígenas de diferentes países.
Por otro lado, la apertura creciente de interfases en foros internacio-
nales, estimulada por diversos organismos de la ONU. En esos espa-

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 221

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

13 Como dice Juan Diego Castrillón Orrego: “los pueblos indígenas son partícipes y
actores del surgimiento de expresiones inéditas del sistema internacional, que lo ha-
cen desempeñar funciones totalmente diferentes al de ser la mera proyección de los
intereses de los Estados-nación. La dimensión internacional y nacional adquiere una
nueva relación a finales del siglo XX, que hace emerger un contexto donde los pue-
blos indígenas han posicionado sus centenarias reivindicaciones” (pp. XXIV-XXV).
Mucho ha cambiado el escenario para los pueblos indígenas, pues ahora forman par-
te de “la agenda permanente del sistema internacional, y del sistema internacional de
los derechos humanos en particular, y son acompañados por un movimiento de orga-
nizaciones que trabajan en el escenario internacional, buscando replantear o posicio-
nar enfoques en torno a la globalización, como alternativa a los que pretenden impo-
ner las hegemonías económicas y políticas existentes” (pp. XXXIII). Castrillón
Orrego, Juan Diego “Introducción”, Globalización y derechos indígenas: el caso de Colombia,
México, UNAM, 2006.



cios se fomenta el diálogo y la discusión sobre distintos tópicos entre
coordinadores de esos organismos, representantes de los pueblos indí-
genas, representantes de los Estados-nación, analistas y expertos invi-
tados de otros campos. Se trata de espacios donde se desahogan pro-
blemas y se llega a acuerdos sobre temas específicos que preocupan a
los pueblos indígenas.14

Por último, la concreción gradual y creciente de normas jurídicas
internacionales en materia de derechos indígenas, y en campos afines
de los derechos humanos, como resultado precisamente del intercam-
bio de ideas e interacción entre actores múltiples asistentes a dichos
encuentros o interfases propiciatorias temporales o institucionaliza-
das.15 Algunas de esas normas serían obligatorias, otras, no vincu-
lantes.

De esa manera, fue posible complementar lo que sería el segundo
pilar de la estructura teleológica del modelo de sustentación, al caer

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR222

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

14 Los antecedentes de esta tendencia a recurrir directamente al ámbito internacio-
nal son muy interesantes. Por ejemplo, en 1923, el jefe de Haudenosaunee Deskaheh
viajó a Ginebra como representante de las seis naciones de los indígenas iroqueses.
Intentaba hablar en la Sociedad de las Naciones y defender el derecho de su pueblo
a vivir conforme a sus propias leyes, en su propia tierra y bajo su propia fe. Aunque
no le fue permitido tomar la palabra en ese foro, en el tiempo que pasó en Ginebra
(más de un año), se dirigiría elocuentemente al público suizo y a algunas delegaciones
que desde entonces considerarían seriamente su causa. En 1924, a fin de protestar
por el incumplimiento del Tratado de Waitangi (Nueva Zelandia, 1840), que garanti-
zaba a los indígenas maoríes la propiedad de sus tierras, T.W. Ratana, dirigente reli-
gioso maorí, viajó a Londres con una numerosa delegación para solicitar ayuda al rey
Jorge, pero se le negó el acceso. Entonces envió parte de su delegación a Ginebra pa-
ra que se presentara ante la Sociedad de las Naciones, donde recibió un tratamiento
similar. El año siguiente, el propio Ratana viajó a Ginebra, pero también se le negó
el acceso. Véase Historia del Foro Permanente para Cuestiones Indígenas de la
ONU, http://www.un.org/esa/socdev/unpfii/es/history.html (consultada el 15 de febrero de
2008).

15 Por ejemplo, el Foro Permanente para las Cuestiones Indígenas de la ONU fue
establecido por el Consejo Económico y Social, según la resolución 2000/22, de 28
de julio de 2000. Con esta resolución, el Foro tiene el mandato de “examinar las
cuestiones indígenas en el contexto de las atribuciones del Consejo relativas al desa-
rrollo económico y social, la cultura, el medio ambiente, la educación, la salud y los
derechos humanos”. El Foro Permanente presta asesoramiento especializado a los pue-
blos indígenas, formula recomendaciones sobre las cuestiones indígenas a todo el sis-
tema de Naciones Unidas a través del Consejo; difunde las actividades relacionadas
con las cuestiones indígenas, y promueve la integración y participación de los pueblos
indígenas dentro del sistema de las Naciones Unidas.



en cuenta que la pluriculturalidad es el sentido hacia el cual parecen
perfilarse las transformaciones que tienen lugar hoy día en el plano
global,16 y hacia el cual apuntan también las luchas de los pueblos
indígenas en general.17 Esa vertiente de reflexión y del trabajo de
concatenación u homologación investigativa fue alentadora. Permitió
visualizar y ubicar gráficamente las implicaciones prospectivas, filosó-
ficas, culturales y sociojurídicas que el fenómeno acarrearía para el

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 223

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

16 José María Tortosa analiza críticamente las argumentaciones que quisieran dete-
ner el proceso: “la práctica observable en la ‘construcción nacional’, tanto de los
Estados a la búsqueda de su nación como de las naciones a la búsqueda de su Esta-
do, es la opuesta a la intercultural. Parten del modelo del ‘terrorismo lingüístico’ de
Abbé Gregoire en tiempos de la Revolución francesa y, con los añadidos que aporta-
rían el nacionalismo alemán e italiano del siglo XIX, tanto unos (Estados) como otras
(naciones) procuran practicar el ‘monoteísmo cultural’, tomando la propia cultura co-
mo la única defendible e incluyendo en esa defensa el rechazo de cualquier ‘impure-
za’ que pueda proporcionarle el contacto con otras culturas dentro del propio territorio
(si es que tal pretensión territorial tiene sentido) o fuera de él. En el primer caso, te-
nemos los problemas con las culturas ‘inferiorizadas’ (indígenas, de pueblos origina-
rios, por ejemplo) entre las que están las de los inmigrantes. En el segundo caso, tene-
mos los purismos lingüísticos (y culturales), a veces chauvinistas en exceso, frente a
elementos de lenguas o culturas distintas de la propia que muchas veces se ven como
amenazas a la propia o se usan como parte del victimismo que es propio de algunos
nacionalismos que necesitan del ‘otro’ para justificar su existencia”. Véase Tortosa,
José María, op. cit., p. 5.

17 Lo que Marco Aparicio Wihelm sintetiza con las siguientes interrogantes: ¿Nos
hallamos o no ante una verdadera transformación de los presupuestos del Estado-na-
ción que surge de la descolonización? ¿Se puede asegurar un respeto real de la plura-
lidad jurídica de los términos y concreciones del anunciado reconocimiento de la plu-
ralidad cultural? ¿Se abre la puerta a la consolidación de una nueva estructura estatal
que, afectando tanto al armazón político como al jurídico, lleve hasta sus últimas con-
secuencias la idea de un Estado de base pluricultural? ¿Estamos o no definitivamente
ante el tránsito del igualitarismo jurídico monocultural propio de la idea de Estado de
derecho importado de la tradición liberal occidental (basado en la división de poderes
y la protección de los derechos individuales), hacia una suerte de igualitarismo jurídi-
co pluricultural que conecta con la idea de un Estado que responde a la realidad cul-
tural diversa de su población (basado en la protección de los derechos colectivos co-
mo precondición de la efectividad de derechos individuales). Cfr. Wihelm, Marco
Aparicio, Los pueblos indígenas y el Estado. El reconocimiento de los derechos indígenas en Améri-
ca Latina, Barcelona, Cedecs Editorial, 2002, pp. 94 y 95. Véase también González
Galván, Jorge A., “El Estado pluricultural de derecho: los principios y los derechos
indígenas constitucionales”, Boletín Mexicano de Derecho Comparado, México, UNAM,
Instituto de Investigaciones Jurídicas, núm. 88, septiembre-diciembre de 1996, p. 170.



mundo del futuro en el largo plazo,18 y para un país como México, a
partir del reconocimiento constitucional de su condición multiétnica y
pluricultural como nación.

Cada cultura de los pueblos indígenas del mundo encierra en sí
una esfera de conocimientos única que es menester preservar para
beneficio de las generaciones venideras. Cada cultura posee una for-
ma de hacer, de decir y de aplicar el derecho que rige su vida en co-
munidad, que es valiosa y que garantiza su cohesión social y su su-
pervivencia identitaria en el futuro. Lo que explica y articula el
predicamento que ello representará en adelante para un país como
México, al tener que marchar en el siglo que vivimos de un Estado
monocultural a uno pluricultural, es decir, de una nación compuesta
por una sola etnia, un solo lenguaje, un solo derecho, a una
multiétnica, multilingüe y de múltiples regímenes jurídicos.

Dado que la reforma del artículo 4o. de la Constitución mexicana
por primera vez reconoció en 1992 que “la nación mexicana tiene
una composición pluricultural sustentada originalmente en sus pue-
blos indígenas” (reconocimiento que luego sería confirmado y amplia-
do en 2001, con la reforma de los artículos 1o. y 2o. constituciona-
les), cabe rememorar lo que ello implica a futuro, citando estas
palabras de González Galván:

Por primera vez en nuestra historia tenemos que construir nosotros
mismos (indígenas y no indígenas) los puentes que nos unan y faciliten
la circulación, justa y digna, de nuestras semejanzas y diferencias. Nada
impide, por supuesto, que conozcamos los materiales y puentes existen-
tes en otros países. Sin embargo, es de acuerdo con las condiciones de
nuestro terreno, nuestro clima, nuestra buena fe, nuestra sensatez y

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR224

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

18 La tendencia se corrobora con la directriz hacia la cual apuntan varios instru-
mentos legislativos de rango internacional: tómense entre otros ejemplos, el Convenio
núm. 169 sobre Pueblos Indígenas y Tribales en Países Independientes, 2a. ed., Lima,
OIT, Oficina Regional para América Latina y el Caribe, 2007, http://www.oit.org.pe/
intranet/index.php?option=com_content&task=view&id=1380&Itemid=1152 (consultado el 15
de febrero de 2008). Asimismo, la Convención sobre la Protección y la Promoción de
la Diversidad de las Expresiones Culturales (adoptada por la 33a. sesión de la Confe-
rencia General de la Organización de las Naciones Unidas para la Educación, la
Ciencia y la Cultura en octubre de 2005. Instrumento que entró en vigor el 18 de
marzo de 2007), http://portal.unesco.org/culture/es/ev.php-URL_ID=33232&URL_DO=DO
_TOPIC&URL_SECTION=201.html (consultada el 8 de mayo de 2010).



nuestros sueños, que tendremos que proyectar, construir, preservar e ir
modificando los puentes necesarios para estar todos comunicados. El
puente que se tendría que construir, pues, sería aquel que permitiera a
cada nación y cultura (mexicana, indígenas, extranjeras) el efectivo ac-
ceso a su propia jurisdicción, primero; y por formar parte de un todo,
a la subordinación y efectivo acceso a la jurisdicción del Estado de to-
dos. No hay manuales que nos digan cómo hacerlo.19

Este aspecto del fundamento iusfilosófico permitió subrayar los su-
puestos teóricos y vincular las causas, fines y medios analizados de
manera comparativa en el plano histórico y contemporáneo. Tam-
bién, contar con un eje articulador a lo largo del estudio, que se tra-
dujo en un principio rector polisémico: la pluriculturalidad como fin
(en su dimensión teleológico-jurídica), o como valor (desde el punto
de vista axiológico-jurídico).

Al convertirse en una guía o herramienta teórico-estimativa útil de
gradación, ponderación y fundamentación de los fenómenos sociojurí-
dicos a analizar, este basamento filosófico ayudó a dar cauce a la in-
vestigación. Pudo abordarse el objetivo del estudio con un enfoque
comparatista no eurocéntrico,20 y ubicarse en un contexto de relacio-
nes jurídico-estatales generalizado de elevada complejidad como re-
sultado de la globalización, la coexistencia de subsistemas jurídicos

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 225

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

19 González Galván, Jorge Alberto, “La reforma indígena: hacia una Constitución
plurinacional y pluricultural”, en varios autores, Ochenta años de vida constitucional en Mé-
xico, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1998, p. 90.

20 “El renovado interés por entender culturas jurídicas que no son europeas, y que
no son occidentales, da una nueva perspectiva al derecho comparado. Es necesario
encauzar la reflexión sobre la armonización hacia perspectivas más amplias y no ubi-
carla exclusivamente dentro del plano jurídico europeo. Si buscamos sistemas que
puedan servir como base de análisis para analizar la convergencia de distintas tradi-
ciones jurídicas, los podemos buscar fuera de Europa, por ejemplo en lo que se cono-
ce como ‘sistemas mixtos’, en los que encontramos diversas influencias que demues-
tran que distintas tradiciones jurídicas conviven en un mismo sistema. Tales sistemas
pueden servir como laboratorio para estudiar la ‘cohabitación’ de tradiciones jurídicas
de diferente cuño... lo que nos ayudará no sólo a entender la armonización ‘en la
práctica’, sino que servirán como puente hacia otras tradiciones para sacar al derecho
comparado del eurocentrismo”. Lerner, Pablo, “Sobre armonización, derecho compa-
rado y la relación entre ambos”, Boletín Mexicano de Derecho Comparado, México,
UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, núm. 111, septiembre-diciembre de
2004, p. 930, http://www.juridicas.unam.mx/publica/rev/indice.htm?r=boletin&n (consultado
el 29 de julio de 2010).



con lógicas distintas (supraestatales, estatales e indígenas), cuyas cone-
xiones no son nítidas, ni impermeables a incidencias externas.21

De este modo, el aparato crítico soportaría la elaboración de inter-
pretaciones jurídicas desde un enfoque sociológico-realista fincado en
la corriente tridimensional o funcionalista del derecho.22 También,
desplazamientos analíticos horizontales, verticales o transversales a lo
largo de la estructura jerárquica de los ordenamientos en estudio (con
un propósito de exploración o de análisis multidimensional). Además,
consentiría la identificación de experiencias jurídicas compatibles como
base para validar la convergencia de distintas tradiciones, influencias
jurídicas y fórmulas de solución a problemas de pluralismo jurídico
de otros contextos normativos; así como el aprovechamiento de las
posibilidades que ofrece la armonización jurídica como vehículo efi-

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR226

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

21 El enfoque antropológico de Coll y Vachon y las contribuciones sociológico-jurí-
dicas de Sousa Santos pueden verse enriquecidas si se toma en cuenta el pensamiento
sistémico de Luhmann, en la medida en que contribuye en la labor de construcción
de nuestro aparato crítico, con algunas precisiones teóricas muy lúcidas y con un sen-
tido de orientación que se acerca a los ingredientes teleológicos de nuestra reflexión
filosófica. Según Luhmann, un sistema emerge precisamente de la definición de lími-
tes con respecto al entorno, siendo esos límites los que brindan sentido al sistema. El
sentido, por su parte, es la estrategia de selección con la que los sistemas sociales se
enfrentan a la complejidad, la cual tiene tres dimensiones (la dimensión real, la tem-
poral y la social). En su planteamiento teórico, un concepto central es la autopoiesis,
que define como red de producción de componentes que produce sus propios compo-
nentes de manera cerrada y autorreferencial (en tanto nada que provenga del exterior
puede afectarlo). Véase Luhmann, Niklas, op. cit., p. 27-31.

22 Esta corriente postula que en la realidad del derecho se dan, recíproca e indiso-
lublemente trabadas entre sí, tres dimensiones: hecho, norma y valor. El derecho es
un hecho, una obra humana, estimulada por la conciencia de unas necesidades en la
vida social; obra producida bajo forma normativa; y que en su función para satisfacer
esas necesidades, intenta hacerlo de acuerdo con la realización de unos valores espe-
cíficos… Ahora bien, autores, como Norberto Bobbio, complementan el planteamien-
to diciendo que para formular leyes y principios universales en derecho, es preciso
atender no sólo a dichas facetas, sino a las condiciones históricas que determinan las
cambiantes leyes de pueblo a pueblo, de tiempo a tiempo. Es decir, enmarcarlo como
producto de la interrelación dinámica y dialéctica en el tiempo y en el espacio de las
tres dimensiones: valor, norma y hecho. “Esta concepción del derecho ha sido objeto
de severas críticas porque se le considera como ecléctica o indefinida; se le censura
por allegarse elementos de todos lados, y por no tener criterios propios. Sin embargo,
aunque todavía son muchas las objeciones, cada día son más los juristas que se suman
a esta postura, unos la aceptan con ciertas reservas y otros sin mayor cuestionamien-
to”. Flores, Imer B., op. cit.



caz de traslado y recepción de soluciones normativas a problemas del
pluralismo de nuestro entorno. Un instrumento fiable que, a carta ca-
bal, cubrió la segunda hipótesis planteada en un inicio y que propició
una pléyade de comparaciones fructuosas en el desarrollo de la inves-
tigación.

III. ARTICULACIÓN INTERNACIONAL Y FEDERAL

Ahora bien, el intento de hacer una propuesta de articulación so-
ciojurídica sólida bajo los parámetros resumidos para abarcar las
transformaciones normativas del plano internacional en materia de
derechos indígenas, y las del nivel nacional en la escala constitucional
y federal en México, sería el siguiente desafío del estudio. Su sostén
implicó una elevada laboriosidad investigativa que demandó tener
que probar el instrumento analítico diseñado, hacer el armado de los
principales derechos indígenas vigentes en dichos instrumentos, medir
su cercanía o lejanía respecto de los preceptos y principios reconoci-
dos a nivel interno y, finalmente, resolver los problemas de recepción
normativa que representaba la articulación para el sistema jurídico
mexicano. Todo lo cual nos llevaría a redimensionar la escala del
estudio.

En un principio, se quiso circunscribir el análisis sólo a aquellos
instrumentos internacionales cuya observancia fuese obligatoria para
México (por ejemplo, al Convenio 169 de la Organización Interna-
cional del Trabajo, entre otros tantos). Sin embargo, se aprobó la
Declaración Universal de los Derechos de los Pueblos Indígenas por
parte de la Asamblea General de la ONU en septiembre de 2007.23

Aunque dicha Declaración no es vinculante para México, su estudio
era indispensable, por la importancia sociojurídica e histórica del do-
cumento —de algún modo emblemático de un logro histórico equi-
parable en el contexto que nos ocupa, a la Declaración Universal de
los Derechos Humanos aprobada por la ONU en 1948— y porque

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 227

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

23 Véase Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los Pueblos
Indígenas, resolución aprobada por la sesión plenaria 107 de la Asamblea General de
13 de septiembre de 2007 [sexagésimo primer periodo de sesiones, suplemento núm.
295 (A/61/295)], http://daccessdds.un.org/doc/UNDOC/GEN/N06/512/10/PDF/N0651
210.pdf?OpenElement (consultada el 10 de mayo de 2009).



consagra los derechos indígenas precisamente como derechos huma-
nos fundamentales.24

La importancia estimativa e histórica de esta categorización justifi-
caba una reflexión profunda de los principios contenidos en su
preámbulo y preceptos, que no resultó improductiva. La Declaración
vino a respaldar muchos de nuestros presentimientos, refrescar las
nutrientes del humanismo trascendental que inspiran el documento y
que se hallan implícitos en los valores a proteger y, sobre todo, a po-
tenciar los alcances interpretativos del reconocimiento de nuestro
marco constitucional desde el punto de vista sociojurídico y iusfilosó-
fico,25 en la escala federal y estatal. Asimismo, su estudio sirvió para
revitalizar las simientes profundamente innovadoras del derecho so-
cial en México, y confirmar la susceptibilidad de que coexista la di-
mensión social e individual de los derechos fundamentales,26 resultan-

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR228

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

24 La Declaración es, a la vez, resultado de un proceso muy largo de lucha de los
pueblos y comunidades indígenas del orbe por lograr el reconocimiento de sus dife-
rencias en términos de igualdad étnica y cultural, frente a las pretensiones uniforma-
doras y hegemónicas de la cultura occidental. Representa una etapa de cambios pro-
fundos, también de enfoques, planteamientos teóricos y epistémicos que se producen
en las ciencias sociales, y que parecen apuntar hacia un diálogo permanente, liberta-
rio e igualitario entre las diversas formas de ser, convivir y producir de los seres hu-
manos que viven en las diversas sociedades del siglo XXI. La reforma constitucional
de 2001, por su parte, debe ser inscrita como parte de un fenómeno focalizado en un
país periférico como México. Pese a ser la culminación de un conflicto significativo y
resultado de un arduo esfuerzo de negociación entre el Estado y los pueblos indígenas
de Chiapas que lucharon por lograr el reconocimiento constitucional de su especifici-
dad como pueblos y culturas desde principios de 1994, se vio mediatizada por las
perspectivas, encuadres teóricos y atavismos propios de la cultura dominante de un
Estado-nación como México. Una reforma de efectos restringidos desde el punto de
vista social, histórico y cultural.

25 Sobre todo en términos de orientación y alcances interpretativos de los preceptos
constitucionales de la carta magna mexicana que fueron reformados en 2001, funda-
mentalmente los artículos 1o. y 2o. Véase la Constitución Política de los Estados Uni-
dos Mexicanos (texto vigente conforme a la última reforma publicada en el DOF del
13 de noviembre de 2007, México, Cámara de Diputados del H. Congreso de la
Unión, Centro de Documentación, Información y Análisis), http://transparencia.edomex.
gob.mx/seiem/htm/marcojur/pdfs/constitucion_politica.pdf (consultada el 10 de mayo de
2009).

26 Por ejemplo, a los derechos fundamentales a la vida, la integridad física y mental,
la libertad y la seguridad de que goza el indígena como persona, como ser individual
(artículo 7.1 de la Declaración), corresponden los derechos colectivos referidos a pre-
servar los mismos aspectos, pero en el ámbito colectivo, esto es, al consagrar las con-



do compatibles con el tratamiento que tienen actualmente esas di-
mensiones a nivel internacional y en los sistemas jurídicos de países
democráticos.27

De esta manera, fue posible, por una parte, validar la dimensión
social e individual de las garantías de igualdad y libertad contenidas
respectivamente en los artículos 1o. y 2o. de la Constitución fede-
ral.28 Asimismo, superar las disquisiciones doctrinarias de algunos ju-
ristas que niegan aún hoy la existencia de los derechos sociales y los
derechos de las minorías.29

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 229

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

diciones que permiten asegurar la integridad de los pueblos indígenas en tanto que
pueblos distintos a otros, su derecho a pertenecer a una comunidad o nación indíge-
na específica y no a otra; también, sus derechos a no ser sometidos, discriminados,
privados de su identidad étnica, cultural, de sus tierras, territorios y recursos, a no ser
integrados o asimilados, ni trasladados, ni ser víctimas de violencia o genocidio (tal
como lo prevén los artículos 6o., 8o., 9o. y 10 de la Declaración). En los diferentes
supuestos de carácter colectivo descritos, el Estado está obligado a establecer las con-
diciones necesarias para su viabilidad y los mecanismos eficaces para la prevención o
resarcimiento según sea el caso.

27 Son notables las contribuciones de especialistas que actualmente trabajan en la
renovación de los basamentos teóricos de los derechos sociales en México. Véanse,
por ejemplo, los ensayos de Luis Prieto Sanchís, Robert Alexy, Juan Antonio Cruz
Parcero, Ernesto Garzón Valdés, Luis Villoro, Miguel Carbonell y Neus Torbisco,
contenidos en Carbonell, Miguel et al. (comps.), Derechos sociales y derechos de las minorías,
2a. ed., México, Porrúa-UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2001.

28 El artículo 2o. se refiere básicamente al reconocimiento de los derechos indíge-
nas. Su párrafo segundo, por ejemplo, proclama que “la nación tiene una composi-
ción pluricultural sustentada originalmente en sus pueblos indígenas que son aquellos
que descienden de poblaciones que habitaban en el territorio actual del país al ini-
ciarse la colonización y que conservan sus propias instituciones sociales, económicas,
culturales y políticas, o parte de ellas”. En este caso, el legislador constitucional pasa
a especificar los derechos que se reconocen a los pueblos indígenas, revistiendo al
precepto de una estructura configurada por dos apartados distintos. En el apartado
A) concentra fundamentalmente los derechos de orden político que hacen plausible su
libre determinación (de elección de las propias autoridades y órganos internos, de
aplicación de los propios sistemas normativos en sus conflictos internos, de elección
de representantes en municipios con población indígena, de reconocimiento de su ju-
risdicción propia, etcétera), y en el apartado B) los derechos sociales, económicos y
culturales (reconocidos por el Estado a esos pueblos en tanto que grupos bajo apoyo
económico que requieren de protección y tutela de sus culturas). Por lo que se refiere
al artículo 1o. constitucional, éste amplía los alcances de la pluriculturalidad y del
principio de igualdad de todos ante la ley.

29 La reforma más reciente del artículo 1o. de la Constitución [publicada en el
DOF del 10 de junio de 2011] parece confirmarlo básicamente por dos razones: el le-
gislador constitucional, por una parte, decide cambiar el epígrafe del primer capítulo



Por otra parte, fue posible enmendar las imprecisiones técnicas,
como la derivada de la falta de explicitación de los pueblos indíge-
nas como sujetos de derecho público por parte del legislador constitu-
cional (respecto de las normas contenidas en la parte general y las es-
pecíficas del apartado A del artículo 2o. constitucional), esto es, las
normas relativas a la garantía de libertad o libre determinación (en
cuyo caso, se reputa que los pueblos indígenas actúan como sujetos
activos de la relación jurídica, mientras que el Estado y los particula-
res son los que deben evitar conductas que puedan contravenir o vul-
nerar los derechos sociales de esos pueblos o los individuales de las
personas indígenas).30

Por otro lado, también fue factible determinar que, en el caso de
los derechos que ampara el apartado B del artículo 2o. constitucio-
nal, el legislador busca salvaguardar la garantía de igualdad (bajo el
principio de actuar para lograr la igualdad de los desiguales). Razón
que explica, en este caso, que los pueblos indígenas sean considera-
dos como sujetos de interés público y el Estado sea el encargado de
velar por el cumplimiento de las obligaciones de hacer ahí tipificadas
(esto es, fungir como el sujeto activo de la relación jurídica), garanti-
zando, eso sí, la participación activa de los pueblos indígenas para
actuar conjuntamente y para exigir el cumplimiento.

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR230

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

del título primero de la carta magna, “De las garantías individuales” y sustituirlo por
la expresión “De los derechos humanos y sus garantías”. Una diferenciación concep-
tual que podría resultar anodina, pero que en este contexto resulta significativa, dado
que reconoce y nomina explícitamente a los derechos humanos en general y no úni-
camente a los individuales, como el núcleo esencial que se protege o garantiza. Por
otra parte, sustituye la palabra ‘individuo’ por el de ‘persona’, en los términos inicia-
les del primer párrafo del precepto constitucional: “En los Estados Unidos Mexicanos
todas las personas gozarán de los derechos humanos”. Con lo que se reafirma la vo-
luntad del legislador de reconocer indistintamente como titulares a personas físicas o
morales, a los individuos indígenas o a los pueblos indígenas, abarcando la dimensión
individual y social de los derechos humanos.

30 La falta de explicitación de los pueblos indígenas como sujetos de derecho público
en el apartado A del artículo 2o. constitucional podrá ser subsanada por el derecho
internacional, dada la posibilidad supletoria real que ofrece el nuevo texto del artícu-
lo 1o. de la Constitución, que a la letra dispone: “Las normas relativas a los derechos
humanos se interpretarán de conformidad con esta Constitución y con los tratados in-
ternacionales de la materia favoreciendo en todo tiempo a las personas la protección
más amplia” (párrafo segundo del artículo 1o. de la Constitución Política de los Esta-
dos Unidos Mexicanos).



Por último, el artículo 1o. busca ampliar la garantía de libertad e
igualdad en México en beneficio no sólo de los pueblos indígenas, si-
no de una amplia variedad de grupos minoritarios que conforman
hoy día la sociedad pluricultural mexicana.31 Grupos que pueden re-
currir en un momento dado, como titulares o sujetos activos de la
relación jurídica, al Estado para que proteja su condición minoritaria
frente a cualquier abuso o conducta por parte de alguna autoridad,
la sociedad o los particulares que pretendan subordinarlos, someterlos
o discriminarlos.32

Ahora bien, a continuación nos propusimos hacer un análisis cabal
de la situación sociojurídica que guardan los derechos indígenas en
nuestro país, sobre todo a la hora de su concreción al siguiente nivel
de la estructura jerárquica, esto es, al nivel reglamentario federal. Por
esa razón, llevamos a cabo un examen contextual y jurídico de los
problemas que suscita la aplicación de los dos únicos ordenamientos

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 231

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

31 Como observa Jorge Alberto González Galván, el artículo 1o. constitucional bus-
ca “combatir la discriminación basada no sólo en el origen étnico sino en el origen
‘nacional, el género, la edad, las capacidades diferentes, la condición social, las condi-
ciones de salud, la religión, las opiniones, las preferencias, el estado civil o cualquier
otra que atente contra la dignidad humana y tenga por objeto anular o menoscabar
los derechos y libertades de las personas’ (artículo 1o., párrafo tercero). Con esto, la
aparente neutralidad de la ley es desnudada a favor del reconocimiento de las dife-
rencias culturales de las personas a quienes va dirigida”. Cfr. “Los derechos indígenas
en México: ¿hacia un paradigma constitucional pluricultural?”, en Carbonell, Miguel
(coord.), Derechos fundamentales y Estado, Memoria del VII Congreso Iberoamericano de Derecho
Constitucional, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 2002, pp. 374 y
375. En ese mismo sentido, debe interpretarse la precisión introducida por el legisla-
dor constitucional en ese mismo párrafo del artículo 1o. (reforma publicada en el
DOF del 10 de junio de 2011), al especificar el tipo de preferencias, como preferen-
cias “sexuales”.

32 Este es el sentido extensivo y profundo que parece confirmar el legislador consti-
tucional al adicionar un tercer párrafo al artículo 1o. constitucional (reforma publicada
en el DOF del 10 de junio de 2011) que a la letra especifica: “Todas las autoridades, en
el ámbito de sus competencias, tienen la obligación de promover, respetar, proteger y
garantizar los derechos humanos de conformidad con los principios de universalidad,
interdependencia, indivisibilidad y progresividad. En consecuencia, el Estado deberá
prevenir, investigar, sancionar y reparar las violaciones a los derechos humanos, en
los términos que establezca la ley. De esa manera, el concepto de “garantía” cobra
alcances más amplios: no sólo existe como tal, cuando el sujeto de la relación está
frente a un acto de autoridad. La persona goza de la “garantía” en todo momento,
en la medida en que sus derechos fundamentales como individuo o como grupo mi-
noritario pueden ser afectados por el Estado u otros particulares”.



que reglamentan actualmente algunas de las garantías que consagran
los artículos 1o. y 2o. de la Constitución en materia de derechos in-
dígenas: la Ley Federal para Prevenir y Eliminar la Discriminación33

y la Ley Nacional de Derechos Lingüísticos de los Pueblos Indíge-
nas.34 Nos inquietaba conocer su eficacia.

Aunque se presume que todo derecho social fundamental, al ser
reconocido y consagrado en la Constitución debiera considerarse co-
mo a) Un derecho definitivo otorgado por el legislador constitucional;
b) Un derecho vinculante (esto es, que puede hacerse valer ante auto-
ridades judiciales); c) Un derecho que confiere derechos subjetivos a
determinados grupos sociales y obligaciones de hacer o de intervenir

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR232

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

33 Véase Ley Federal para Prevenir y Eliminar la Discriminación, DOF del 11 de
junio de 2003 (texto vigente, última reforma publicada en el DOF del 27 de noviem-
bre de 2007, México, Centro de Documentación, Información y Análisis, Cámara de
Diputados del H. Congreso de la Unión), http://www.ordenjuridico.gob.mx/Federal/Combo
/L-134.pdf (consultada el 10 de mayo de 2010). La promulgación de la LFPED, en
junio de 2003, fue el punto de llegada de un largo y complejo proceso de lucha por
contar en México con una serie de protecciones legales contra las prácticas discrimi-
natorias que violan la dignidad humana y ponen en situación de desventaja a distin-
tos colectivos sociales, y por contar también con un marco para definir políticas pú-
blicas de promoción orientadas a grupos que han sufrido discriminación de la manera
más aguda, como mujeres, personas con discapacidad, adultos mayores, indígenas o
niños y niñas. Se trató de un proceso de lucha cuya exclusividad no puede ser recla-
mada por nadie, sino, en todo caso, por la propia sociedad que la ha mantenido. La
unanimidad que se alcanzó en el Congreso de la Unión en la votación de esa ley es
una muestra del tipo de consensos a los que se puede arribar en nuestro país acerca
de los grandes temas nacionales. Véase Informe Anual de Actividades y Ejercicio Pre-
supuestal 2004 del Consejo Nacional para Prevenir la Discriminación, México, 2004.
Cabe señalar, por otra parte, que algunos autores piensan que esos patrones han inci-
dido también en el arraigo de actitudes sociales que se presentan como constantes en
la mentalidad del mexicano: autoritarismo, machismo, malinchismo, dependentismo,
fatalismo, etcétera.

34 Véase Ley General de Derechos Lingüísticos de los Pueblos Indígenas, DOF del
13 de marzo de 2003 (texto vigente, México, Cámara de Diputados del H. Congreso
de la Unión, Centro de Documentación, Información y Análisis), http://www.cddhcu.
gob.mx/LeyesBiblio/pdf/257.pdf (consultada el 10 de mayo de 2009). “El Instituto Na-
cional Indígenista (INI) y el Centro de Investigación y Estudios Superiores en Antro-
pología Social (CIESAS) impulsaron la creación del Instituto Nacional de Lenguas
Indígenas, a fin de plasmar como política de Estado la protección y desarrollo de las
cerca de cien lenguas que se hablan en el país”. Véase Muñoz, Alma E., “Impulsan
INI y CIESAS la creación de un Instituto Nacional de Lenguas Indígenas”, La Jorna-
da, 9 de marzo de 2001, http://www.jornada.unam.mx/2001/03/09/014n1pol.html. (con-
sultado el 26 de mayo de 2008).



que se imponen al Estado, cuyo cumplimiento es exigible en un mo-
mento dado,35 en realidad, al concluir el diagnóstico, ratificamos que
en el caso de estas dos leyes reglamentarias no resultaba así. Se con-
fieren deberes prima facie al Estado a través de normas programáticas
o directrices, pero no hay una protección efectiva de los derechos
que se suponen ahí consagrados. De esta forma, por decirlo de algu-
na manera, el lenguaje de los derechos que se utiliza en la Constitu-
ción Política de los Estados Unidos Mexicanos pierde ímpetu en los
dos ordenamientos. La protección se diluye y no se alcanzan a confi-
gurar los derechos que se suponen gozan los pueblos indígenas como
derechos subjetivos individuales o colectivos. Además de estas ambi-
güedades y contradicciones sustantivas, se observan deficiencias orgá-
nicas y de procedimiento que demeritan su eficacia en el ámbito so-
cial.36

Es así como nos vimos precisados a abrir una nueva brecha en la
investigación. Por una parte, averiguar a fondo la tesitura y sentido
de las convenciones que conforman la legislación internacional apli-
cable en materia de derechos lingüísticos y no discriminación. Por
otra parte, diagnosticar la experiencia sociojurídica y política vivida
por nuestro país en cumplimiento de esos ordenamientos (sobre todo,
de aquel conjunto de convenciones internacionales obligatorias para
México, por haber sido asumidas formalmente como mandatos suje-
tos a vigilancia por parte de la comunidad internacional). Lo cual, a
su vez, nos llevó a contrastar ese análisis situacional, con la experien-

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 233

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

35 Véase Cruz Parcero, Juan Antonio, “Los derechos sociales como técnica de pro-
tección jurídica”, en Carbonell, Miguel et al. (comps.), Derechos sociales…”, cit., pp. 97
y 98, 101-104; y Alexy, Robert, “Derechos sociales fundamentales”, id., Derechos socia-
les…, cit., pp. 69-87.

36 Desde el punto de vista de la adecuación de los dos instrumentos al marco cons-
titucional (ya no digamos al internacional), se observan notorias insuficiencias e inade-
cuaciones al mismo que derivan del carácter meramente declarativo o explicativo de
las normas que prescriben precisamente la función reguladora del Estado en los res-
pectivos objetos o materias de regulación, así como la ausencia de normas sanciona-
doras y de medios o procedimientos idóneos para exigir su cumplimiento. En este
sentido, se trata de dos regímenes jurídicos intrínsecamente valiosos, dotados de vi-
gencia o validez formal, pero de relativa positividad, imperfectos. Su impacto social
(presente o futuro) resulta, por esa razón, de bajo perfil, a menos que dichos regíme-
nes se complementen con otras disposiciones, o bien, sean modificados por el legis-
lador.



cia vivida en esos mismos ámbitos por otros Estados federales con
población aborigen, siendo necesario realizar dos estudios comparati-
vos más o menos completos sobre Venezuela y Canadá. Sistemas que
pertenecen a diferentes tradiciones jurídicas.37

Como consecuencia de esta necesidad de hallar un referente con-
trapuntístico, nos dimos cuenta que hay una enorme distancia de he-
cho y de derecho en el caso de México. Los proyectos impulsados
por nuestro país en materia de derechos indígenas y las normas inter-
nacionales asumidas formalmente como Estado soberano en el exte-
rior38 no tienen que ver con la situación que guardan los derechos
humanos de sus pueblos originarios en el ámbito interno (especial-
mente en el nivel reglamentario federal que revisamos). Una contra-
dicción dolorosa que cuesta trabajo admitir, al cotejar los informes
periódicos que presentan los gobiernos de los países mencionados, y
el nuestro, a los organismos de la ONU encargados de la vigilancia
de los tratados aplicables.39 También, al comparar la orientación del

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR234

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

37 Tanto Canadá como Venezuela han reconocido constitucionalmente a sus pue-
blos indígenas como los pobladores originarios de sus territorios y se han declarado
como Estados multiétnicos al igual que México. Lo que ha implicado un reto de
transformación de su sistema jurídico, de las formas de su organización política y del
funcionamiento institucional para hacer eficaz el pluralismo jurídico que ello supone.
Dichos países ofrecen un abanico de posibilidades y esquemas jurídicos rico para
nosotros, no sólo por provenir de tradiciones diferentes (de derecho escrito o anglosa-
jón), sino por el variado tratamiento que dan a materias relacionadas con la discrimi-
nación y las lenguas indígenas.

38 Entre otros, la Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos de los
Pueblos Indígenas, aprobada por la Asamblea General de la ONU en la 107 sesión
plenaria del 61o. periodo de sesiones, el 13 de septiembre de 2007, A/RES/61/295,
http://daccessdds.un.org/doc/UNDOC/GEN/N06/512/10/PDF/N0651210.pdf?OpenElement
(consultada el 15 de febrero de 2010; el Convenio núm. 169 sobre Pueblos Indígenas
y Tribales en Países Independientes, 2a. ed., Lima, OIT, Oficina Regional para
América Latina y el Caribe, 2007, http://www.oit.org.pe/intranet/index.php?option=com_con
tent&task=view&id=1380&Itemid=1152 (consultado el 15 de febrero de 2010); la Con-
vención Internacional sobre la Eliminación de todas las Formas de Discriminación
Racial (adoptada y abierta a la firma y ratificación por la Asamblea General en su re-
solución 2106 A (XX), de 21 de diciembre de 1965, misma que entró en vigor el 4
de enero de 1969, de conformidad con el artículo 19), http://www2.ohchr.org/spanish/
law/cerd.htm (consultada el 23 de noviembre de 2007).

39 Por ejemplo, los informes periódicos que los Estados-parte (Australia, Venezuela
y México) han presentado en años recientes al secretario general de las Naciones
Unidas para su examen por el Comité para la Eliminación de la Discriminación Ra-



seguimiento, observaciones y recomendaciones que formulan los pro-
pios órganos de vigilancia de dichos tratados a los distintos países, así
como el tono especial al que éstos recurren, en el intento por persua-
dir a México de su cumplimiento.40 Un problema que denota la des-
conexión sistémico-normativa que priva en México entre los planos
internacional, constitucional y reglamentario federal, y que resulta
inocultable.41

Aunado a esto, como resultado del análisis comparativo-transversal
de Venezuela y Canadá, sacamos en claro varios puntos en concreto.
Nos dimos cuenta que es posible aprovechar la existencia de órganos
y experiencias sociojurídicas prometedoras, que pueden coadyuvar a
subsanar algunas de las deficiencias programáticas, de estructura y
poder decisorio de los órganos de autoridad mexicanos facultados para

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 235

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

cial, a fin de dar cumplimiento a lo establecido en el artículo 9o. de la Convención
Internacional sobre la Eliminación de todas las Formas de Discriminación Racial.

40 Nos referimos a las llamadas observaciones finales (“Concluding Observa-
tions-Comments”) que emite el Comité para la Eliminación de la Discriminación Ra-
cial, precisamente a los informes presentados por los Estados-parte (en este caso, Ca-
nadá, Venezuela y México), así como los informes presentados por los relatores
especiales de la Oficina de la Alta Comisionada de las Naciones Unidas, en visita ofi-
cial a tales países, sobre la situación que guardan los derechos humanos y libertades
fundamentales de sus pueblos indígenas.

41 “México se ha adherido a causas de derechos humanos en el pasado. Ha firma-
do, y en ciertos casos ratificado, una serie de tratados internacionales sobre derechos
humanos. Ha brindado asilo político a refugiados que huían de los regímenes brutales
de América Central, así como a los exiliados del cono sur que eran perseguidos en
sus respectivos países como consecuencia de sus actividades políticas. Asimismo, los
máximos dirigentes mexicanos han expresado frecuentemente su compromiso con el
respeto de los derechos de sus conciudadanos. Sin embargo, esta aceptación pública
de los derechos humanos no se había traducido en un genuino respeto de los mismos
a nivel interno. Aun cuando suscribía tratados, México adoptaba medidas que viola-
ban abiertamente los principios básicos reconocidos en estos documentos. Aun cuan-
do protegía a disidentes y opositores de otros países, México silenciaba, perseguía y
en algunos casos cometía masacres contra los disidentes políticos mexicanos. Aun
cuando expresaba su voluntad de proteger los derechos humanos, México basaba su
política exterior en la interpretación radical de un principio que dejaba prácticamente
sin efecto dicha voluntad, un principio según el cual los Estados y los actores interna-
cionales no deben interferir en los asuntos internos de las naciones soberanas, incluso
en casos de serias violaciones a los derechos humanos”. Véase “Apertura. Un nuevo
enfoque en política exterior”, México: el Cambio Inconcluso. Avances y Desaciertos
en Derechos Humanos durante el Gobierno de Fox, Informe de Human Rights
Watch, 16 de mayo de 2006, p. 1, http://www.hrw.org/es/node/11321/section/4 (consul-
tado el 14 de julio de 2008).



aplicar las leyes en materia de derechos indígenas, esto es la Comi-
sión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas (CDI), el
Consejo Nacional para Prevenir y Eliminar la Discriminación (Cona-
pred), y el Instituto Nacional de Lenguas Indígenas (Inali). Por esa
razón, nos aventuramos a sugerir algunas modificaciones precisamente
a la Ley Federal para Prevenir y Eliminar la Discriminación, siendo
este instrumento jurídico producto de una pobre o limitada traslación
del contenido de los principios de libertad e igualdad consagrados co-
mo derechos individuales y sociales fundamentales en el artículo 1o.
constitucional, contraviniendo el espíritu que llevó al legislador cons-
titucional a incluirlo como parte de la reforma de 2001.

La adecuación, creemos, podría ser amplia, esto es, comprender la
modificación de las partes sustantivas y adjetivas del texto vigente.
Por un lado, instaurar medidas eficaces para prevenir la discrimina-
ción; esto es, normas tendentes a anticipar y asegurar la negativa de
toda práctica discriminatoria que tenga por objeto impedir o anular
el reconocimiento o ejercicio de los derechos; y, por la otra, medidas
positivas y compensatorias para eliminarla, es decir, normas que esta-
blezcan las bases de un régimen definitivo y vinculante de acciones
correctivas y de prestaciones que otorguen derechos subjetivos especí-
ficos a los pueblos indígenas (u otros grupos minoritarios, que son ob-
jeto de regulación), a fin de alcanzar la igualdad social y oportunida-
des en el contexto social.42

La ley merecería prescribir, por otra parte, normas adjetivas o de
procedimiento precisas y claras, y dotar al órgano encargado de apli-
carla, el Conapred, con poder decisorio suficiente para promover, de-
fender y vigilar los derechos fundamentales inherentes, y para garan-
tizar y exigir el cumplimiento de las obligaciones, esto es, para
imponer sanciones. Propuesta que nos parece conveniente habida
cuenta de la magnitud, profundidad histórica y complejidad del pro-
blema de discriminación en México, en especial, del segmento social
que la ha sufrido por siglos, esto es, los pueblos indígenas de nuestro
país.

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR236

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

42 Estas modificaciones imprescindibles para nosotros estarían en correspondencia
con el espíritu de la reforma que se acaba de aprobar a nivel constitucional: “el Estado
deberá prevenir, investigar, sancionar y reparar las violaciones a los derechos huma-
nos, en los términos que establezca la ley”. Artículo 1o. constitucional, tercer párrafo.



Por lo que se toca a la Ley General de Derechos Lingüísticos de
los Pueblos Indígenas, nos permitimos hacer algunas observaciones
críticas para mejorarla. Desde nuestro punto de vista, resulta insufi-
ciente como norma reglamentaria y de enlace de diversos dispositivos
constitucionales que consagran garantías individuales y sociales en re-
lación a las lenguas [principalmente el artículo 2o. (en especial, el
primer párrafo de la fracción IV del apartado A, las fracciones II y
VI del apartado B), así como el artículo 1o. y 3o. de la carta mag-
na]. La reforma que apuntamos, en este caso, comprende dos aspec-
tos adjetivos. Por un lado, se necesita dotar al órgano competente pa-
ra aplicar la ley [el Inali], con poder decisorio para poder realizar
con eficacia sus múltiples funciones. Esto es, hacer cumplir las nor-
mas ya previstas por la propia ley, con el fin de fomentar los objeti-
vos que caen en su esfera de competencia o implementar acciones de
coordinación que deba realizar con las entidades federativas. Lo que
involucra incorporar preceptos que especifiquen normas sancionado-
ras en caso de incumplimiento. Por otra parte, ante la ausencia de
recursos, deben incorporarse medios o procedimientos a la ley para
que los sujetos activos de la relación, en este caso los pueblos
indígenas, puedan exigir el cumplimiento de las garantías individuales
o sociales de libertad e igualdad que la propia ley supone salva-
guardar.

IV. PROPUESTA DE LEY REGLAMENTARIA

Ahora bien, con el propósito de lograr una articulación sociojurídi-
ca más o menos integral del nivel reglamentario federal, nos dimos a
la tarea de formular un modelo o diseño de ley reglamentaria que
recopilara una rica variedad de normas sobre derechos indígenas, en-
cerradas en convenciones y pactos internacionales suscritos por Méxi-
co, y ratificados en distintas fechas por el Senado de la República.
Normas que obviamente se hallan dispersas, pero que son compati-
bles y guardan correspondencia con aquellos campos regulativos y
derechos fundamentales que protege el artículo 2o. de nuestra carta
magna, y que no han sido legislados aún.43 De esta manera, con un

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 237

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

43 Nos referimos a la serie de instrumentos internacionales de derechos humanos
ratificados por México, que de una u otra forma amparan también derechos funda-



diseño legislativo incluyente, se buscó complementar la escala regla-
mentaria federal, con una eficaz incorporación de los niveles jurídicos
internacional y constitucional de la materia.

Claro que una propuesta de esta naturaleza puede justificarse hoy
con mejores elementos desde el punto de vista constitucional. La car-
ta magna explicita ya el carácter normativo y la aplicabilidad directa
que debe darse a los preceptos internacionales cuando se refieren a
los derechos humanos. La Constitución en su artículo 1o. es nítida al
respecto:

En los Estados Unidos Mexicanos todas las personas gozarán de los de-
rechos humanos reconocidos en esta Constitución y en los tratados in-
ternacionales sobre derechos humanos de los que el Estado mexicano
sea parte… Las normas relativas a los derechos humanos se interpreta-
rán de conformidad con esta Constitución y con los tratados interna-
cionales sobre derechos humanos antes señalados.44

De esta manera, se cuenta con un mecanismo de recepción consti-
tucional idóneo que permite validar el esfuerzo de articulación de los
dos planos en el diseño de la ley.45

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR238

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

mentales de los pueblos indígenas de México: la Declaración Universal de los Dere-
chos Humanos de las Naciones Unidas; la Declaración Americana de los Derechos y
Deberes del Hombre; la Convención Americana de Derechos Humanos; el Pacto
Internacional de Derechos Económicos, Sociales y Culturales; el Pacto Internacional
de Derechos Civiles y Políticos y su Protocolo Facultativo; el Convenio 169 de la
Organización Internacional del Trabajo sobre Pueblos Indígenas y Tribales en Países
Independientes, la Convención Internacional sobre la Eliminación de todas las For-
mas de Discriminación Racial, la Convención sobre la Eliminación de todas las
Formas de Discriminación contra la Mujer; la Convención sobre la Prevención y la
Sanción del Delito de Genocidio, la Convención contra la Tortura y otros Tratos o
Penas Crueles, Inhumanos o Degradantes; la Convención sobre los Derechos del Ni-
ño, etcétera.

44 Artículo 1o. de la Constitución Política de los Estados Unidos Mexicanos (última
reforma publicada en el DOF de 10 de junio de 2011).

45 Esta percepción sobre los alcances de la armonización se ve reforzada por dos
circunstancias más que el legislador constitucional supo prever con la reforma de
2011. Por un lado, adicionó al precepto varias veces citado (artículo 1o.) los cuatro
principios de universalidad, interdependencia, indivisibilidad y progresividad, como
criterios axiológicos que deberán observar los propios legisladores, autoridades judi-
ciales y administrativas en el futuro. Lo que se traduce en una mejor integración de
lineamientos interpretativos de derechos fundamentales de los pueblos indígenas (con-



Sin embargo, habría que encontrar un buen apoyo teórico tam-
bién. Nos interesa que la ley tenga dispositivos orgánicos y de proce-
dimiento para garantizar la participación efectiva de los pueblos indí-
genas en la toma de decisiones. Una idea que fincamos en el propio
artículo 2o. constitucional y en el concepto de interlegalidad que sus-
tenta la formación del derecho comunitario europeo, y que consiste
en la susceptibilidad de generar criterios y normas que sean resultado
de acuerdos alcanzados entre los miembros de una comunidad dis-
puesta a aceptar que dichos criterios introduzcan cambios paulatinos
que puedan regir de manera diferente y por encima de sus propios
regímenes internos.46 Este principio naciente y democrático, aunque
sirvió de sostén en el diseño específico del procedimiento de consulta,
composición de órganos encargados de aplicar la ley, definición de
atribuciones y recursos de la propuesta, nos pareció muy valioso para
comenzar a visualizar instancias acordes no sólo con el mandato
constitucional de consulta y participación de los pueblos indígenas en
la toma de decisiones, sino con la imagen de una comunidad interac-
tuante de grupos sociales y culturas jurídicas diferentes, desarrollán-
dose armónicamente en el futuro de México. Requerimos de meca-
nismos de deliberación como éste para hacer asequible la visión de
una convivencia armónica de sistemas jurídicos.47

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 239

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

sagrados en el artículo 2o. y en el 1o.), en concordancia con la Declaración Universal
y otras normas internacionales aplicables. Por otro lado, la armonización se verá tam-
bién reforzada, porque los tribunales federales estarán facultados para resolver “toda
controversia que se suscite por normas generales, actos u omisiones de la autoridad
que violen los derechos humanos reconocidos y las garantías otorgadas para su pro-
tección por la Constitución, así como por los tratados internacionales de los que el
Estado mexicano sea parte” (artículo 103, fracción I). Una orden de incorporación di-
recta emitida por el legislativo constitucional que resulta inescapable para el Poder
Judicial. Con lo cual, los pueblos indígenas gozarán de mayor certidumbre jurídica y
contarán con mejores herramientas de defensa.

46 Véase Amstutz, Marc, “In-Between Worlds: Marleasing and the Emergence of
Interlegality in Legal Reasoning”, European Law Journal, vol.11, núm. 6, noviembre de
2005, pp. 766-784.

47 El punto medular es que tal proceso no puede alcanzarse, ligando procesos de
gestación jurídica heterárquicos con procesos de dimensión democrática que son pú-
blicos y jerárquicos por naturaleza. La ligazón se da sólo con procesos que se autoor-
ganizan a través de una práctica de prueba y error que no es accesible ni para el
Estado, ni para los individuos. Para demostrarlo, Amstutz basa su tesis en la teoría de
la evolución legal o jurídica, la cual se interesa por conocer cómo es que el derecho



Por lo que toca a la reglamentación de las normas generales y las
fracciones contenidas en el apartado A del artículo 2o. constitucional,
los dispositivos sustantivos de la proposición buscan, por un lado, la
implantación de un régimen jurídico descentralizado que posibilite el
desarrollo y coordinación del pluralismo jurídico en México, asegure
los aspectos políticos inherentes a la autodeterminación de los pue-
blos indígenas, la integridad de sus territorios, el hábitat y tierras, sus
derechos políticos y el desenvolvimiento solidario del pluralismo jurí-
dico en las entidades con población indígena. En cuanto a los dere-
chos territoriales se refiere, la propuesta instaura por un lado, un ré-
gimen especial que pretende proteger esos espacios de una manera
vigorosa. Lo que conllevaría, por una parte, resguardarlos de su
eventual desintegración, diferenciarlos de otras formas de propiedad,
certificarlos como tierras inafectables, por cualesquier causas, y orde-
nar su descentralización de la administración federal. La propiedad
de los pueblos indígenas sería colectiva, reputándose como inaliena-
ble, imprescriptible, inembargable e intransferible, independientemen-
te del régimen de tenencia que actualmente ostente conforme a la le-
gislación agraria ordinaria, no pudiendo ser calificados esos espacios
como tierras baldías u ociosas para efectos de expropiación o adjudi-
cación a terceros, ni tampoco ser consideradas como áreas de expan-
sión de las ciudades o susceptibles de su conversión a otro régimen
de propiedad, mediante expropiación por causa de utilidad pública.48

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR240

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

puede mantener sus características ante los diversos cambios evolutivos de la socie-
dad. Amstutz da a la interlegalidad un tratamiento no estrictamente legal, ni político,
sino sociológico. Para él debe entenderse la palabra Constitución o constitucionaliza-
ción como una herramienta de integración de normas legales que regulan procesos de
la vida real.

48 ¿Por qué ha de insertarse una prescripción tan enfática como ésta? Para deslin-
dar la naturaleza jurídica de los territorios indígenas con toda claridad. El grado de
inseguridad que priva actualmente en el campo y la susceptibilidad de modificar los
regímenes de tenencia a voluntad (de conformidad con la legislación agraria vigente)
hacen indispensable un precepto de ese tipo. Sin la base natural protegida jurídica-
mente de esa manera, no habría otra forma para preservar la supervivencia y desa-
rrollo futuro de los pueblos indígenas como sociedades y culturas bien diferenciadas.
Claro que ello implica una interpretación abierta de los elementos que están presen-
tes en la reforma del 2001, y un viraje político fundamental en las decisiones del
Estado. Véase observaciones finales (Concluding Observations/Comments) del Comité para
la Eliminación de la Discriminación Racial, México (CERD/C/MEX/CO/15), 4 de
abril de 2006; respecto del decimoquinto informe presentado, CERD/C/473/Add.1,



Bajo estas circunstancias, la propuesta prevé un procedimiento de
delimitación y titulación de los territorios indígenas que sería indis-
pensable echar a andar, no sólo para la demarcación y adscripción
de los territorios indígenas a un régimen especial, como lo prescribe
la Constitución (artículo 2o. constitucional, párrafo quinto de las nor-
mas generales; las fracciones V y VI del apartado A, y la fracción
VII, del apartado B del mismo dispositivo, así como lo prescrito en el
artículo 27 constitucional, segundo párrafo, fracción VII). También
para llevar a cabo un proceso ordenado de descentralización de com-
petencias en ese ámbito a las entidades con población indígena que
el propio texto constitucional ordena.

Por su parte, las normas adjetivas o de procedimiento de la pro-
puesta definirían la esfera de derechos de que gozan los pueblos indí-
genas, los ámbitos de competencia de los órganos de autoridad fede-
ral, estatal y municipal que intervienen, así como los procedimientos
administrativos y judiciales que operarían. Ahora bien, habría un ca-
pítulo dedicado a la jurisdicción especial indígena en cumplimiento a
lo establecido por el artículo 2o., apartado A, fracción II, que reco-
noce y garantiza el derecho de los pueblos indígenas a tomar decisio-
nes de acuerdo con sus propias normas y conforme a los procedi-
mientos tradicionales para la solución de controversias, esto es, para
aplicar sus propios sistemas jurídicos. También se regularían los
nexos entre la jurisdicción indígena y la ordinaria conforme al
principio de coordinación.

Por último, la propuesta de ley vislumbra la integración de órga-
nos decisorios encargados de aplicarla a dos niveles, federal y esta-
tal.49 Ambas esferas de autoridad están integradas por funcionarios

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 241

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

párrafo 15, p. 4, http://www.unhchr.ch/TBS/doc.nsf/e121f32fbc58faafc1256a2a0027ba24/
fa99354c159ad0ddc12571570028a094?OpenDocument (consultadas el 25 de agosto de
2008).

49 A nuestro parecer, el principio de interlegalidad puede facilitar una relación sis-
témica en los basamentos del ordenamiento descentralizado en su conjunto. A la vez
que propicia compatibilidades o puntos de convergencia normativos, podría fomentar
la formación de especificidades jurídicas a nivel local (como un proceso institucional
de aprendizaje que cada entidad realizara a su modo, a través de pruebas y errores
en su interrelación con los órdenes jurídicos de los pueblos indígenas asentados en los
respectivos territorios) y como un proceso que hace uso del potencial reflexivo que in-
volucra a los sistemas jurídicos indígenas, en el que cada pueblo o comunidad pudiese



nombrados por el Ejecutivo federal, o bien el Ejecutivo local de que
se trate, y representantes de los pueblos indígenas en un número
equidistante. En ambos casos se crea un organismo descentralizado
con personalidad jurídica y patrimonio propio como ente ejecutor de
la ley, conformado por una asamblea o cuerpo colegiado indígena en
donde se toman las decisiones conforme al principio de interlegali-
dad, y una entidad o instancia ejecutiva de cada cuerpo. La autoridad
federal se encarga de la aplicación de aquellas normas del ordena-
miento que reglamenten principios y derechos fundamentales del
apartado B del artículo 2o. constitucional, mientras que las estatales
se encargarían de aplicar las reglamentarias del apartado A de ese
mismo dispositivo.

V. ARTICULACIÓN DEL NIVEL LOCAL.
EL ESTUDIO-CASO DE JALISCO

Por lo que respecta al último desafío del estudio, que implica la
definición de los alcances de la vinculación a nivel de una entidad fe-
derativa del país con población indígena, se eligió a Jalisco. Esto nos
llevó a analizar, por una parte, la evolución histórica de la sociedad
jalisciense, su marco constitucional y la legislación reglamentaria que
rige el campo de los derechos indígenas. Nos interesaba conocer a
fondo la complejidad del contexto histórico de la entidad, su evolu-
ción geopolítica, sus características demográficas y su configuración
social. Es posible afirmar que no hay diferencias culturales significati-
vas respecto de la historia y evolución del resto del altiplano del país,
aunque sí peculiaridades específicas en cuanto a las relaciones entre
las sociedades dominantes y los pueblos indígenas.50 La historia de

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR242

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

decidir cómo vincularse con las diferentes instancias estatales con las cuales entrarían
en relación.

50 Las relaciones de la sociedad jalisciense y sus pueblos indígenas (los huicholes y
los nahuas) son un tanto indistintas. Priva el clericalismo y el desconocimiento acerca
de la riqueza cultural que representan ambas etnias. La división que mantiene en su
imaginario el jalisciense urbano, blanco, criollo o mestizo, respecto de lo indígena es
de exclusión. No hay una liga semiótica, psicológica o de identificación profunda con
ellos, no forman parte de sus códigos, ni de su universo cultural. Ahora bien, las rela-
ciones que han mantenido los huicholes y nahuas con las autoridades federales, esta-
tales y municipales, respecto a sus tierras y recursos, no distan mucho de lo que ocu-



esas relaciones manifiesta que los pueblos wixárika y nahua, que ha-
bitan respectivamente el norte y sur de la entidad, sufrieron al igual
que otros pueblos indígenas de México, abusos y despojos de sus
posesiones a lo largo del siglo XIX y XX.

Posteriormente, se procedió al estudio de los procesos de restitu-
ción y dotación de tierras que tuvieron lugar en el siglo XX (después
de la Revolución y como parte de la reforma agraria). A través de di-
chos procesos se restituyó la titularidad de 227 000 hectáreas a los
wixárika y se dotó de 55 000 hectáreas de tierras al ejido de Ayotit-
lán de los nahuas. Luego se analizó la situación que han vivido los
dos pueblos en décadas recientes, bajo esas modalidades de tenencia
de la tierra. Los huicholes o wixaritari han sido víctimas muchas ve-
ces de la ocupación ilícita de sus espacios, tierras y recursos naturales
por parte de mestizos y rancheros, mientras que el pueblo nahua se
ha visto amenazado por las actividades que habitualmente realizan
empresas transnacionales interesadas en explotar los recursos foresta-
les y/o mineros localizados en su territorio. En la actualidad, una
suerte de neocentralismo autoritario es ejercida por el Gobierno fede-
ral,51 el cual desarrolla una serie de megaprogramas sectoriales y
coordina acciones interinstitucionales e intergubernamentales con un
claro propósito asimilacionista, para dar solución final al desarrollo de
las dos regiones indígenas.52

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 243

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

rre en otras zonas del país. Tampoco, por cuanto toca a los despojos, abusos y
discriminación por parte de aquellos mexicanos (jaliscienses y no jaliscienses), así co-
mo extranjeros con los que habitualmente han tenido contacto en los años de vida in-
dependiente. Sobre todo, de aquellos individuos, empresas y corporaciones muy inte-
resados en sus territorios y en las riquezas ahí localizadas.

51 El gobierno federal actual ha declarado explícitamente que se propone, entre
otros objetivos, “lograr un equilibrio en el reconocimiento de los derechos indígenas
tanto en el orden federal como en el local”, dentro del Programa Nacional para el
Desarrollo de los Pueblos Indígenas que actualmente formula la CDI en colaboración
con la STPS, Sagarpa y SCT. Véase Acciones de Gobierno para el Desarrollo Inte-
gral de los Pueblos Indígenas. Informe 2007, México, Comisión Nacional para el De-
sarrollo de los Pueblos Indígenas, 2008, p. 32.

52 En opinión de Francisco López Bárcenas, dicha política tiene un trasfondo dife-
rente: “Ahora los mecanismos de despojo son más refinados. El capital transnacional
no necesita invadir los territorios nacionales donde se encuentran los recursos que se
propone saquear porque sus propios gobiernos les allanan el camino; y si sus habitan-
tes oponen alguna resistencia, entran en acción los cuerpos policiacos. Claro, la cosa
no se presenta tan descarada. Antes de recurrir a esos métodos utilizan otros por los



Por lo que se refiere al marco legal que regula los derechos indíge-
nas en la entidad, se estudió la Constitución de Jalisco. Ordenamien-
to que es modificado por primera vez en 1994 para incorporar la re-
forma de la Constitución federal de 1992. La segunda modificación
se produce en abril de 2004, y consiste básicamente en la agregación
casi textual a su artículo 4o. de lo preceptuado por los apartados A y
B del artículo 2o. de la Constitución federal.53 Posteriormente, el 31
de diciembre de 2006, el Congreso del Estado aprobaría también
una ley reglamentaria del artículo 4o. de la Constitución local (titula-
da Ley sobre los Derechos y el Desarrollo de los Pueblos Indígenas
de Jalisco), que es la norma que definitivamente otorga el reconoci-
miento formal de derechos indígenas a los dos pueblos mencionados
(sin menoscabo de los derechos de otros grupos indígenas que han
inmigrado y que actualmente habitan en Jalisco).

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR244

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

cuales los despojados a veces no sienten tanta repulsión, porque de tanto escucharlos
les parecen buenos: el desarrollo y el Estado de derecho. El abuso que se ha hecho
de estos conceptos tan dúctiles permite su utilización en cualquier sentido, sin que sus
usuarios se preocupen por aclarar lo que quieren decir con ellos. ¿Para qué? si entre
menos claro sea lo que con ellos se expresa menos compromisos generan”. Véase
“Despojo y represión”, Ojarasca, núm. 124, 20 de agosto de 2007, http://www.jornada.u
nam.mx/2007/08/20/oja124-despojo.html (consultado el 1o. de octubre de 2008).

53 El texto del precepto retoma los conceptos del artículo 2o. de la carta magna en
cuanto hace referencia a los sujetos de pueblo indígena, comunidad indígena y el cri-
terio de autoadscripción. Reconoce el derecho a la libre determinación condicionada
al marco constitucional de autonomía que asegure la unidad nacional. El artículo
contiene dos apartados: el apartado A, que establece el reconocimiento de los dere-
chos que pueden ejercerse en la autonomía: decidir las formas internas de conviven-
cia, aplicación de los sistemas normativos, elección de autoridades por procedimientos
tradicionales y de representantes indígenas en los municipios con población indígena,
preservación de la lengua, conocimientos y los elementos que constituyen su identi-
dad cultural. También se garantiza el derecho a preservar las tierras y a acceder de
forma preferente al uso y disfrute de los recursos naturales de los lugares que habitan
y ocupan. Se prevé el derecho para acceder plenamente a la jurisdicción del Estado a
través de la asistencia de intérpretes y defensores que tengan conocimiento de la len-
gua y cultura cuando sean partes en un juicio o procedimiento. Se reconoce a las co-
munidades indígenas como entidades de interés público. En el apartado B se prevé la
obligación del Gobierno del Estado para atender a las comunidades y pueblos indíge-
nas en materia de desarrollo, salud, educación, mejora de los espacios para la recrea-
ción y convivencia, protección para migrantes de los pueblos indígenas y consulta a
las comunidades indígenas en la elaboración de los planes estatales y municipales de
desarrollo.



A pesar de que dicha ley sea de orden público e interés social y
que proclame la libre determinación de los pueblos wixárika y nahua
de Jalisco, los pueblos y comunidades indígenas del estado se opusie-
ron a su promulgación. Oposición que resulta explicable al revisar el
esfuerzo técnico del legislativo estatal por plasmar con suficiente am-
bigüedad preceptos que garantizan a las autoridades locales un amplio
margen de maniobra y el control discrecional en la imposición de
criterios, políticas, decisiones unilaterales sobre recursos y esquemas
de coordinación con las instancias de autoridad federal. Se evita en
lo posible la injerencia de los pueblos indígenas jaliscienses en la to-
ma de decisiones que les concierne. Como resultado de lo anterior,
esbozamos algunas recomendaciones para reformar este ordenamien-
to estatal, y sugerir correcciones, cuando menos, de aquellos capítulos
que contravienen abiertamente el espíritu y la letra de los artículos
1o. y 2o. de la Constitución federal, sobre todo en lo concerniente a
la participación de los pueblos indígenas en la toma de decisiones
que los afecten.

Por último, se emprendió el estudio de los sistemas jurídicos wixa-
ritari y nahua, a fin de indagar la posibilidad de su articulación como
último cabo de nuestra propuesta de integración. En realidad, el de-
recho indígena como producto cultural se nutre de una perspectiva y
una concepción de lo jurídico totalmente distinta a la que estamos
habituados en el México moderno. Se trata de un derecho basado en
la intuición de que debe privar un orden, pero un orden que no sólo
liga la conducta y la conciencia del hombre con otros hombres, sino
que enlaza todo con la naturaleza. Por lo tanto, se trata de un dere-
cho cosmogónico, oral, colectivista y consuetudinario muy simple y
muy complejo a la vez.54 Por lo mismo, podemos aseverar, por ejem-
plo, que el derecho wixaritari es muy democrático. Cada una de las
localidades y comunidades que conforman al pueblo wixaritari se rige
por normas que varían de algún modo y que expresan un pluralismo

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 245

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

54 González Galván, Jorge Alberto, “Derecho consuetudinario indígena en Méxi-
co”, en Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando (coord.), Cuadernos del Instituto de
Investigaciones Jurídicas. Cosmovisión y prácticas jurídicas de los pueblos indios. IV Jornadas Las-
casianas, México, UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, 1994, p. 76.



subyacente nada estático.55 El derecho huichol ha sabido incorporar
normas e instituciones occidentales fácilmente, lo que ha permitido a
sus autoridades tradicionales ejercer con flexibilidad sus funciones y
mantener comunicación en armonía con las autoridades agrarias (el
Comisariado de Derechos Comunales).

Las autoridades tradicionales del pueblo, configuradas por un Con-
sejo de Ancianos, aunque realizan funciones religiosas o simbólicas
muy importantes, resuelven paralelamente problemas cotidianos e im-
ponen penas de reparación del daño. Dicho órgano de autoridad es
rotativo, o sea, cambia cada año y está presidido por un gobernador,
que es la autoridad máxima. Por su parte, el sistema jurídico de los
nahuas, localizados en Ayotitlán y en varios municipios de la parte
sur de la entidad, está en proceso de rescate, así como el fortaleci-
miento de sus instituciones y órganos tradicionales —luego de un pe-
riodo de letargo o ensimismamiento atribuible, en parte, a que el
proceso de restitución de tierras ancestrales que interpusieron los
nahuas, desde 1921, no prosperó—. Este pueblo recibió tierras en
dotación hasta 1965, ejecutándose la resolución presidencial hasta
1977 bajo la modalidad de ejido. Actualmente, el Consejo de Mayo-
res tiene divergencias importantes con el Comisariado Ejidal, que es
la autoridad máxima reconocida por las autoridades estatales.

En opinión del abogado huichol Samuel Salvador (a quien entre-
vistamos y agradecemos mucho haber compartido sus conocimientos),
la percepción occidental que se tiene del derecho indígena es que el

Costumbre es tenido como un derecho consuetudinario nada más,
cuando las normas indígenas no son consecuencia de la pura repeti-
ción. Por esa razón, “las autoridades estatales y municipales no lo
toman en serio, no lo consideran como un auténtico régimen jurídi-
co. Lo que lleva a temer a muchos colegas huicholes que ‘eso del

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR246

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

55 El sistema normativo de los huicholes no es homogéneo, sino bastante complejo,
por la forma en que rige su organización interna, los órganos que lo componen, los
procedimientos de elección de sus autoridades y las fórmulas de adaptación a los di-
versos cambios de orden político y jurídico que han tenido lugar a nivel federal y es-
tatal en los últimos años. Desde el punto de vista de la sociología del derecho, podría
decirse que los cambios que se han introducido revelan capacidad para incorporar re-
glas o normas de sistemas jurídicos distintos al propio. Salvador Ortiz, Samuel, “El
poder local en auge. El caso del pueblo wixárika”, Revista de Vinculación y Ciencia, núm.
24, mayo de 2008, p. 37.



pluralismo entre sistemas jurídicos va para largo’, está aún en etapa
muy incipiente”.56 En el caso del pueblo nahua ocurre algo parecido.
Según el abogado de origen nahua, Jaime Hernández Lamas (a quien
también entrevistamos e igualmente agradecemos), sigue privando
una mentalidad colonialista en muchas autoridades (aunque no en to-
das). “La ignorancia que muestran abogados, jueces y magistrados
occidentales deriva quizás de la creencia de que el derecho indígena
es un derecho fosilizado, siendo que su capacidad evolutiva y de
adaptación a los cambios es semejante o quizás mayor al derecho es-
tatal”.57

¿Qué falta entonces para lograr la articulación idónea de este ni-
vel? En lo jurídico, estamos de acuerdo en crear principios e institu-
ciones relacionadas con el respeto a la originalidad de cada cultura
jurídica (principio de independencia jurisdiccional), el principio de
coordinación jurisdiccional y el principio de diálogo interguberna-
mental. Asimismo, es menester instaurar tribunales especializados, fe-
derales y locales, como instancias de apelación de las propias decisio-
nes de las autoridades indígenas (precisamente para otorgar a los
sistemas jurídicos indígenas plena validez y reconocimiento).58

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 247

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.

56 Fragmento de la entrevista s/t realizada a Samuel Salvador Ortiz por Humberto
Ortega Villaseñor, 16 de diciembre de 2008. Samuel Salvador Ortiz es abogado wi-
xárika de la comunidad de Tateikie-San Andrés Cohamiata, Jalisco, egresado de la
División de Estudios Jurídicos de la Universidad de Guadalajara. Actualmente labora
en la Unidad de Apoyo a las Comunidades Indígenas de la Universidad de Guadala-
jara.

57 Jaime Hernández Lamas (1968, Guadalajara, Jalisco). Responsable del Área de
Justicia de la Unidad de Apoyo a las Comunidades Indígenas de la Universidad de Gua-
dalajara. Actualmente es asesor jurídico del pueblo nahua de la Sierra de Manantlán,
Jalisco. A este respecto, conviene citar las siguientes palabras de José Emilio Rolando
Ordóñez Cifuentes: “el derecho indígena, como todas las prácticas culturales indíge-
nas, sigue siendo subordinado y no hace posible la práctica del pluralismo jurídico en
la medida que se estima que la concepción jurídica occidental es superior a la indíge-
na. Se hace necesario hacer efectivos los principios a la igualdad jurídica, a la dife-
rencia cultural, la tolerancia y la solidaridad en el marco de sociedades no sólo plu-
riétnicas, sino también pluriculturales”. Ordóñez Cifuentes, José Emilio Rolando,
Derecho indígena en Mesoamérica. Caracterización epistemológica y axiológica, Guatemala-Méxi-
co, Maestría en Etnicidad, Etnodesarrollo y Derecho Indígena, 2007, p. 131.

58 Véase González Galván, Jorge Alberto, “El sistema jurídico indígena contempo-
ráneo”, en González Martín, Nuria (coord.), Estudios jurídicos en homenaje a Marta Mori-
neau, t. II: Sistemas jurídicos. Derecho comparado. Temas diversos, México, UNAM, Instituto
de Investigaciones Jurídicas, 2006, pp. 368 y 369.



VI. CONCLUSIONES

En fin, como hemos visto en este último trayecto del trabajo, por
una parte pudimos completar los objetivos del estudio, y comprobar
así las diversas hipótesis que nos planteamos al inicio: la posibilidad
de lograr una concatenación sociojurídica consistente y viable de los
derechos fundamentales de los pueblos indígenas en México, a fin de
coadyuvar al tránsito del país como nación pluricultural en el siglo
XXI. Por otra parte, nos dimos cuenta que dicho propósito es un
reto inacabado, dada la vastedad de tópicos y temas que no pudimos
abordar, y que, consecuentemente, podrían ser objeto de nuevos estu-
dios.

Sin embargo, como pináculo de este breve resumen investigativo,
cabe deliberar en torno a algunas de las dificultades y paradojas de
articulación estructural que sacamos en claro del estudio, y que se
dejan en el asiento de la reflexión, desde una perspectiva de con-
junto.

Por un lado, nos sorprende verificar que el ritmo y orientación de
importantes transformaciones en el ámbito jurídico internacional (so-
bre todo en materia de derechos humanos, derechos de las minorías
y derechos indígenas) provenga de las ideas, contribuciones y cambios
inducidos por los pueblos originarios del orbe, en su afán por preser-
var un mundo más libre, justo y diversificado en lo cultural. Resulta-
dos que han partido de la base misma de la estructura. También nos
asombra el hecho de que las normas del sistema internacional mues-
tren cierta afinidad con las normas de los sistemas jurídicos indíge-
nas, en el sentido de que los dos niveles se encuentran separados y de
algún modo encapsulados, haya trabas para su reconocimiento y
cumplimiento, esto es, que sean imperfectos. Las normas internacio-
nales están sujetas a la aprobación, ratificación y aplicación de los
Estados-nación, mientras que las normas indígenas tienen que coexis-
tir con normas de sistemas jurídicos legislados bajo una cultura
dominante. En otras palabras, dependen de un sistema jurídico
distinto.

Frente a la paradoja que plantea esta analogía, no podemos menos
que congratularnos de que el legislador constitucional mexicano haya
llevado a cabo la reforma del artículo 1o. de nuestra carta magna fe-

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR248

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.



deral de 2011 (en especial, de los tres primeros párrafos que analiza-
mos a detalle). Dispositivo que viene a regular de manera prometedo-
ra la incorporación o traslado de normas internacionales en materia
de derechos humanos al ámbito interno, y facilitar así a abogados,
jueces y magistrados su interpretación y aplicación. Esta reforma per-
mitirá renovar eventualmente el sistema en su conjunto, habida cuen-
ta de la escala de los compromisos internacionales asumidos por el
Estado en materia de derechos humanos, y la formidable tarea legis-
lativa que exigirá su concreción a futuro. Nuestra labor, por lo pron-
to, ha de estimarse como modesta ligazón de las escalas intermedias
del sistema jurídico mexicano, por cuanto a los cambios que en
materia de derechos indígenas y de pluralismo jurídico se producen
al pie de la estructura normativa y en su cima.

Por otra parte, quizás quepa referirnos a la paradoja que plantea
la escala intermedia del orden jurídico interno. Se tiene la convicción
de que algunos de los obstáculos que retrasan el avance del pluralis-
mo jurídico en México, o que entorpecen los cambios legislativos ne-
cesarios para su procura en el ámbito jurídico y social, se ubican a la
mitad de la estructura jerárquico-normativa del país. Con mayor pre-
cisión, a nivel de la producción reglamentaria federal y estatal. Uno
de los aprendizajes que se cosecha del campo de los derechos indí-
genas ha sido el percatarnos de la capacidad de mímesis que tiene el
legislador secundario para evitar instrumentar o aterrizar criterios o
principios consagrados en normas de mayor rango. Aunque es proba-
ble que esta observación no pueda generalizarse, se observa en diver-
sas leyes reglamentarias (como ocurre en la Ley Federal para Prevenir
y Eliminar la Discriminación) la diseminación de normas unilaterales,
programáticas o meramente declarativas como sucedáneos de reglas
que debieran tener un nivel de concreción mayor. Proliferación que,
en realidad, afecta los alcances interpretativos de las normas, y adul-
tera la voluntad del legislador constitucional, restringiendo muchísi-
mo la aplicabilidad de los derechos fundamentales que posiblemente
estén reconocidos como garantías sociales o individuales por los cuer-
pos constitucionales.

Por esta razón, la tentativa de lograr una articulación integral es
más bien una quimera. Y no sólo en materia de los derechos de los
pueblos indígenas, sino en cualquier ámbito, si se le mira con perspi-

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 249

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.



cacia y desde una perspectiva autocrítica, que intente reconocer los
límites y los alcances de toda propuesta vinculativa, se enfrenta a
problemas y contradicciones que resultan casi infranqueables hoy día.
En este sentido, resulta poco prudente dejar cabos sueltos y disertar
en el plano abstracto sobre la imagen, objetivo y los dilemas que
planteará a futuro un pluralismo jurídico constreñido a la interacción
de los sistemas jurídicos indígenas y el derecho positivo mexicano,
como objetivo central de este estudio.

Es menester culminar esta línea de pensamiento, aclarando que di-
cha prospección ideal no desconoce ni descarta las tensiones que pro-
vocan en estos momentos las interpenetraciones de múltiples subsistemas
jurídicos operando al interior de nuestro ordenamiento jurídico. Son
más confusas esas relaciones, porque ya no puede hablarse de un plu-
ralismo jurídico en evolución, sino quizás de dos, como nos lo hacen
ver varios pensadores y analistas sociales: un pluralismo supranacio-
nal configurado por aquellas prescripciones, normas o reglas de juego
que suelen regir los diversos rubros de la actividad económica de paí-
ses periféricos, y cuyos condicionamientos varían en función de dis-
tintos factores: los inversionistas, los sectores económicos involucrados
y los montos de inversión o de ayuda que esos Estados-nación reci-
ban. En algunos casos, se presume, las normas son formuladas en el
exterior o se ajustan a los intereses corporativos de un grupo de em-
presas, a las recomendaciones de despachos calificadores de gobiernos
extranjeros o a lineamientos de política económica trazados por orga-
nizaciones internacionales (como puede ser el Banco Mundial o el
Fondo Monetario Internacional). Por otro lado, está un pluralismo
subnacional (compuesto por aquellas normas, leyes y ordenamientos
nacionales tradicionales) a través del cual el Estado busca mantener el
control de su población en general y de sus pueblos indígenas tam-
bién, siguiendo una lógica totalmente contraria. Se trata de segmen-
tos sociales que, en última instancia, no pueden ser globalizados, aun-
que tampoco, resultan ser del interés del capital transnacional.

Esta última paradoja es uno de los problemas más severos en la
actualidad. Un callejón sin salida que afecta directamente a la estruc-
tura del Estado mexicano, y vuelve comprensible, hasta cierto punto,
la retórica ambivalente que mantiene en su comunicación con los pue-
blos indígenas. El Estado no puede tan fácilmente respetar los com-

HUMBERTO ORTEGA VILLASEÑOR250

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.



promisos jurídicos internacionales, y trasladarlos a su régimen interno
en muchos ámbitos, porque tiene las manos amarradas (en especial,
si se trata de derechos humanos fundamentales o de derechos de los
pueblos indígenas sobre sus ricos territorios y recursos).

El Estado ha perdido de algún modo su centralidad y capacidad
de maniobra. Lo cual genera confusión y peligros sobre los pueblos
indígenas de México, los cuales tienen quizás la impresión de que
cualquier derecho puede ser conculcado en beneficio de intereses pri-
vados encubiertos por la aureola de la globalización y el interés pú-
blico. Un ardid disfrazado. Algunos de ellos piensan que el despojo o
la privatización de los recursos se realizan vía concesiones y permisos
para sustituir la responsabilidad de los Estados en su explotación. Ca-
be por último advertir que, cuando los recursos de los pueblos indí-
genas no se respetan, ello significa desgraciadamente que el reconoci-
miento constitucional de los derechos de dichos pueblos no se ha
otorgado realmente, no se ha producido.

MÉXICO COMO NACIÓN PLURICULTURAL 251

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Jurídicas, Boletín
Mexicano de Derecho Comparado, núm. 133, pp. 215-251.




