LA OBJETIVIDAD DE LAS CREENCIAS, EL. DESACUERDO
RAZONABLE Y LA DELIBERACION POLITICA*

THE OBJECTIVITY OF BELIEES, REASONABLE
DISAGREEMENT AND POLITICAL DELIBERATION

Felipe OLIVEIRA DE SOUSA**

RESUMEN: El presente trabajo es parte
de un argumento mas amplio que bus-
ca articular una justificacion para la au-
toridad politica (y del derecho). Los
objetivos de este texto son dos: investi-
gar el papel de la verdad en el argu-
mento politico y colocar el problema
del desacuerdo razonable. De modo
mas preciso, el argumento se concentra
en la posibilidad de la deliberaciéon
politica. La deliberacién politica es una
fase preliminar de la toma de decisiones
politicas. Ella tiene que ver con una
confrontacién entre varias creencias
sustantivas incompatibles que, sin em-
bargo, parecen todas razonables ;Como
pueden ciudadanos con creencias in-
compatibles participar en un empren-
dimiento comun de justificacién mutua
de esas creencias? Esa es la cuestién
principal.

Palabras clave: creencias, objetividad,
desacuerdo razonable, deliberaciéon po-
litica.

ABSTRACT: This paper is part of a broader
argument that seeks lo offer a justification for
political (and law’s) authority. The aims here
are two-fold: to investigate the role of truth in
political argument and to place the problem of
reasonable disagreement. More precisely, the
argument focuses on the possibility of political
deliberation. Political deliberation figures as a
preliminary stage of political decision-making.
1t has to do with a confrontation between vari-
ous tncompatible substantive beliefs which, in
despite of this, seem to be all reasonable. How
can citizens holding incompatible beliefs engage
in a common enterprise of justifying them to
one another? That is the main question.

Keywords: beliefs, objectivily, reasonable
disagreement, political deliberation.

* Articulo recibido el 13 de febrero de 2011 y aceptado para su publicacion el 9
de septiembre de 2011. Agradezco a Luis Fernando Barzotto, Nelson Boeira, Juan
Cianciardo y Martin Aldao por las criticas a una versién anterior de este texto.
Agradezco también a Brenda Maffei por la revision linguistica. El argumento presen-
tado resulta de las discusiones realizadas en el grupo “Derecho y filosofia” registrado
junto al Consejo Nacional de Desarrollo Cientifico y Tecnologico (Brasil).

** Investigador en la Universidad Federal de Rio Grande del Sur (Porto Alegre,
Brasil) e investigador asociado al Consejo Nacional de Desarrollo Cientifico y Tecno-

logico (Brasil).

Boletin Mexicano de Derecho Comparado,

nueva serie, afio XLV, nim. 133,
enero-abril de 2012, pp. 193-214

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



194 FELIPE OLIVEIRA DE SOUSA

No hay distinciones dificiles entre lo
que es real y lo que es irreal, ni entre
lo que es verdadero y lo que es falso.
Una cosa no es necesariamente verda-
dera o falsa; ella puede ser tanto ver-
dadera como falsa. Creo que esas aser-
ciones aun tienen sentido y ain se
aplican a la investigaciéon de la reali-
dad por medio del arte. Entonces,
como escritor me pongo adelante de
ellas, pero como ciudadano no puedo
hacerlo. Como ciudadano, debo pre-
guntar: (Qué es verdadero? ;Qué es
falso?!

SUMARIO: 1. Preliminares: el dilema entre la verdad y el conflicto politi-
co. 1. La objetividad de las creencias y el desacuerdo razonable. 111. Bi-
bliografia.

I. PRELIMINARES: EL DILEMA ENTRE LA VERDAD
Y EL CONFLICTO POLITICO

Buena parte de la discusion contemporanea sobre la justificacion de la
autoridad politica esta basada en dos argumentos principales. Uno se re-
fiere a la dimension sustantiva. La autoridad es justificada por la correc-
cion moral de sus leyes. Es irrelevante lo que el derecho requiere o deja
de requerir. Todo lo que importa es su correcciéon moral. El otro se refie-
re a la dimension procedimental. Discordamos sobre la correccion moral
de nuestras leyes. Por eso, todo lo que debe importar es la equidad (fair-
ness) del proceso de toma de decision legislativa. En los tltimos anos, el
debate es guiado por lo que John Rawls famosamente ha llamado el “he-
cho del pluralismo razonable” (the fact of reasonable pluralism). Rawls
presenta la idea en su obra, Political Liberalism. En las sociedades demo-
craticas modernas, sostiene Rawls, hay una “diversidad de doctrinas mo-
rales, filosoficas y religiosas comprensivas razonables” que “son afirma-
das por los ciudadanos razonables de las sociedades democraticas”. Ese

I Pinter, Harold, Palestra para el Premio Nobel de Literatura, 2005.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



OBJETIVIDAD DE LAS CREENCIAS 195

3

pluralismo razonable no es “una mera condicién histérica que ird rapi-
damente a desaparecer; mas bien, es una caracteristica permanente de la
cultura publica de la democracia”.? En si mismo, el hecho del pluralismo
no es sorprendente, pero el hecho de que hay “muchas doctrinas com-
prensivas razonables afirmadas por personas razonables puede parecer
sorprendente, una vez que nos apetece ver la razéon como conduciendo a
la verdad y pensar la verdad como una”.?

El pluralismo razonable parece socavar la justificacion de la auto-
ridad politica. Si hay muchas doctrinas morales concurrentes que son
igualmente razonables, no se deberia esperar que existan tales cosas
como la “tnica Verdad” o la “Razén correcta”. Entonces, la legitimi-
dad de la autoridad politica no puede basarse en la correccion o la
verdad de sus juicios morales. Frente al pluralismo razonable, la legiti-
midad politica no puede ser puramente sustantiva. Si la autoridad
politica estuviera basada solo en criterios sustantivos, ella dificilmente
seria considerada legitima por un numero suficiente de ciudadanos.
El caracter vinculante de sus leyes debe derivar, al menos parcial-
mente, del procedimiento de decision. En sociedades como las nuestras,
establece el argumento-padron, la autoridad politica debe ser justifi-
cada por sus méritos formales y no sustantivos. Cohen, por ejemplo,
enuncia la dificultad del pluralismo para la democracia:

La democracia no es simplemente un problema de vivir juntos, pero
idealmente al menos, es una sociedad de iguales, cuyos miembros deci-
den juntos cémo vivir juntos. Personas que discuerdan fundamental-
mente, sin embargo, tienen problemas en compartir una base coman a
partir de la cual puedan justificar mutuamente esas decisiones en con-
junto.*

¢Como puede la verdad servir de justificaciéon para la autoridad
politica en comunidades donde las personas discuerdan —y radical-
mente— sobre cuestiones morales y politicas fundamentales? A pri-
mera vista, el resultado del pluralismo razonable seria alguna versién

2 Rawls, John, Political Liberalism, Nueva York, Columbia University Press, 2005, p. 36.

3 Ibidem, p. 64.

4+ Cohen, Joshua, “Iruth and Public Reason”, Philosophy and Public Affairs, vol. 37,
nam. 1, 2009, p. 8.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



196 FELIPE OLIVEIRA DE SOUSA

de anarquismo filos6fico.” Si el desacuerdo es radical, entonces no
hay ningtin modo de decidir juntos sobre como vivir juntos: no hay
un orden politico que sea obligatorio para todos los ciudadanos, o
que pueda ser implementado y ejecutado de la manera debida.® En
esas circunstancias, puede no existir una solucion legitima, y entonces
uno tendra que elegir entre el gobierno ilegitimo y ningin gobierno.’
Frente al pluralismo, por lo tanto, puede parecer que la justificacion
de la autoridad politica seria simplemente imposible.

El pluralismo razonable estd usualmente asociado a una actitud
pesimista o escéptica con relaciéon a la verdad en el argumento politi-
co. Un pesimista podria sostener que, en sociedades como las nues-
tras, muchos de los sujetos que apelan a la verdad pretenden ponerse
en una posicion de superioridad frente a los demas. En la delibera-
ciéon politica, la apelacion a la “razon correcta” o a la “verdad” pue-
de ser un modo de oprimir a los otros. Personas que se juzgan a si
mismas superiores pretenden un acceso privilegiado a la verdad. En
virtud de eso, toman sus propias creencias como criterio de verdad
de las creencias de los otros: sélo creencias compatibles con las suyas
podrian ser verdaderas o correctas. Apelaciones a la verdad, argu-
menta el pesimista, implican una actitud intolerante y antidemocrati-
ca: personas demuestran una falta de disposicién a dar razones para
justificar sus propias creencias. “Apelaciones directas a la verdad que
se sobreponen a las creencias de quien apela... son casos inaceptables
de dogmatismo o manipulaciéon”.® Hobbes, en un trecho bien conoci-
do de su Leviathan, sostiene: “Cuando los hombres piensan que son
mas sabios que todos los demas, reclaman e invocan la Razén co-
rrecta como juez, pretenden que se determinen las cosas, no por la
razén de otros hombres, sino por la suya propia”.’

5 Véase el texto clasico de Wolff, Robert Paul, In Defense of Anarchism, Nueva York,
Harper y Row, 1976.

6 Estlund, David, “Jeremy Waldron on Law and Disagreement”, Philosophical Studies,
vol. 99, 2000, p. 118.

7 Nagel, Thomas, “Moral Conflict and Political Legitimacy”, Philosophy and Public
Affairs, vol. 16, nam. 3, 1987, p. 218.

8 Atria, Fernando, La forma del derecho, Santiago, 2008, manuscrito inédito, p. 444.

9 Hobbes, Thomas, Leviathan, ed. de Kenneth Minogue, Londres, Everyman, 1994,
p- 21.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



OBJETIVIDAD DE LAS CREENCIAS 197

En general, del pesimismo puede seguirse una conclusion bastante
radical: apelar a la verdad implica la negaciéon de la politica ¢Por
qué deberiamos conferir un espacio a la verdad en la politica si ape-
laciones a la verdad implican intolerancia y exclusividad?

Sostener una concepcion politica como verdadera, y por esa sola ra-
z6n, la Gnica base adecuada para la razon publica, es exclusivo, incluso
sectario, y torna probable la division politica.!®

La manifestaciéon de pretensiones de verdad es, entonces, conflictiva:
ella socava la razon publica y entra en conflicto con la igualdad en el

argumento politico ptblico que promete la democracia.'!

Hannah Arendt también explicita el problema al enunciar que
pretensiones de verdad, en la deliberacion politica, implican hostili-
dad y desacuerdo entre los individuos:

la verdad factual, como cualquier otra verdad, pretende ser reconocida
perentoriamente e impide el debate, debate ese que constituye la esen-
cia misma de la vida politica. Los modos de pensamiento y comunica-
cién que lidian con la verdad, vistos desde la perspectiva politica, son
necesariamente dominadores; no llevan en consideracion las opiniones
de las otras personas, y tomarlas en consideraciéon es la marca de todo
pensamiento politico en sentido estricto.!?

No muy distante de esa linea de argumento, se puede encontrar
un escepticismo con relaciéon a la verdad. Si apelar a la verdad impli-
ca la negacion de la politica, entonces el tnico modo de vivir politi-
camente seria negar la idea misma de una verdad objetiva: no hay
posibilidad de distinguir objetivamente entre creencias o decisiones
verdaderas y falsas, correctas y erradas, justas e injustas. La vision de
cada uno es so6lo su vision. Otros tendran visiones confrontantes, y no
hay mucho mas que decir sobre la cuestion. Para un escéptico, las
creencias son meramente “subjetivas” y no corresponden a nada fue-

10 Rawls, John, op. cit., p. 129.

11 Cohen, Joshua, op. ct., p. 11.

12 Arendt, Hannah, “Truth and Politics”, Between Past and Future, Nueva York, Pen-
guin Classics, 1977, p. 236.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



198 FELIPE OLIVEIRA DE SOUSA

ra de ellas mismas: no hay un mundo en comién, un mundo comparti-
do por todos. En consecuencia, ningtin enunciado sobre ese mundo
puede ser objetivamente verdadero (es decir, verdadero para todos). La
correcciéon de las decisiones politicas no pueden ser evaluadas por
una verdad situada fuera de ellas mismas: esa verdad, sostiene el es-
céptico, no existe. La practica politica s6lo es posible cuando los ciu-
dadanos niegan una pretensiéon de verdad para sus propias creencias.
En general, la conclusion escéptica es muy similar a la pesimista. La
verdad es irrelevante para la politica: la existencia de la politica de-
pende de la negacién de la verdad.'s

En resumen, enfrentamos un aparente dilema: para el pesimista, la
verdad implica la negacién de la politica (ella torna la politica irrele-
vante); para el escéptico, la politica implica la negacién de la verdad
(ella torna la verdad irrelevante). Ambas posiciones llegan a una mis-
ma conclusion: vivir juntos solo seria posible si la verdad no tuviera
ningin papel en el argumento politico. “La normatividad moral no
existe, o al menos es politicamente irrelevante... o no hay normativi-
dad en lo politico, o al menos es moralmente irrelevante”.!* En ambas
posiciones, la legitimidad politica no tendria ninguna relaciéon con la
verdad. Para un pesimista, las apelaciones a la verdad solo provocan
desacuerdo e impiden el didlogo mutuo entre los individuos. Para un
escéptico, no hay una verdad a partir de la cual podemos juzgar la
correccion de los juicios politicos. La conclusion es la misma: de un
modo o de otro, la deliberacién politica es un sinsentido.

Mi argumento busca superar ese dilema inicial. Es parte de un ar-
gumento mas amplio que intenta articular una justificaciéon para la
autoridad politica (y del derecho).!> Los objetivos de este texto son
dos: investigar el papel de la verdad en el argumento politico y colo-
car el problema del desacuerdo razonable. El argumento se refiere a

13 El argumento escéptico es, en si mismo, un argumento que levanta una preten-
sion de verdad para quien lo sostiene. Es un argumento autocontradictorio: “If you
tried to doubt everything you would not get as far as doubting anything. The game of
doubting itself presupposes certainty”, Wittgenstein, Ludwig, On Certainty, editado por
G. E. M. Anscombe y G. H. von Wright, Nueva York, Harper y Row, 1972, p. 18.

14 Atria, Fernando, op. cit., p. 440.

15 Sousa, Felipe Oliveira de, Razdo Pratica, Justificagdo da Autoridade e Contflito
Politico, Puerto Alegre, Brasil, Universidad Federal de Rio Grande del Sur, 2011, te-
sis de maestria, pp. 64-112.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



OBJETIVIDAD DE LAS CREENCIAS 199

la posibilidad de la deliberacion politica. La deliberacion politica fi-
gura en una fase preliminar de la toma de decision politica. Ella tie-
ne que ver con una confrontacién entre varias creencias sustantivas
incompatibles que, sin embargo, parecen todas razonables. Para par-
ticipar en la deliberacion politica, los ciudadanos necesitan proceder
a partir de alguna base comin (common ground). En parte, el problema
de la politica tiene que ver con el modo en que cada uno trata sus
propias creencias y las creencias de los otros en el proceso deliberati-
vo. La verdad opera como un criterio de correcciéon interno y exter-
no en la deliberacion politica. Quien pretende participar en la delibe-
raciéon no soélo pretende que el resultado a que se llegue sea correcto
o verdadero: también pretende que, en principio, ese resultado pueda
ser reconocido como tal por fodos. “Sélo podriamos corregir los erro-
res si presuponemos la posibilidad de una decision justificada entre lo
“correcto” y lo “incorrecto” vy, sobre la base del principio de bivalen-
cia, nos guiamos en direcciéon al objetivo de la tnica “respuesta” co-
rrecta”.'0 “Argumentar de buena fe es presentar razones que (uno
piensa) el otro debe aceptar, y si dos o mds personas persisten en el
argumento, eso es para ellas percibir... la posibilidad de que al final
las mismas consideraciones iran a convencer a todas”.!”

Quiero decir: no es que en algunos pun-
tos los hombres sepan la verdad con
perfecta certeza. No: la perfecta certeza
es sélo una cuestiéon de su actitud.!®

II. LA OBJETIVIDAD DE LAS CREENCIAS
Y EL DESACUERDO RAZONABLE

a) Este texto articula una reflexiéon sobre la posibilidad de la deli-
beracion politica. Como se ha visto brevemente, algunas de las cues-

16 Habermas, Jiirgen, “Correc¢ao versus verdade: o sentido da validade deontologica
de juizos ¢ normas normais”, trad. de Milton Camargo Mota, Verdade e Justificagdo,
Sao Paulo, Loyola, 2004, p. 292.

17 Waldron, Jeremy, Law and Disagreement, Oxford, Oxford University Press, 2004, p. 91.

18 En el original: “Ich will sagen: Es ist nicht so, dass der Mensch in gewissen
Punkten mit vollkommener Sicherheit die Wahrheit weiss. Sondern die vollkommene
Sicherheit bezieht sich nur auf seine Einstellung”, Wittgenstein, Ludwig, op. cit., p. 52
(n. 404).

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



200 FELIPE OLIVEIRA DE SOUSA

tiones cruciales son: ¢Es la deliberacion politica posible? (Cémo
pueden ciudadanos con creencias incompatibles participar en un em-
prendimiento comun de justificar mutuamente esas creencias? Una
posible respuesta seria: solo alguien que reconoce la posibilidad de
error en sus propias creencias podria usarlas en la deliberacion politi-
ca; es decir, sélo alguien que presupone una verdad fuera de sus pro-
plas creencias puede levantar una pretension (politica) de que esas
creencias sean verdaderas o correctas. Esa conclusion parece natural.
Sin embargo, ella levanta algunas dificultades. Cuando alguien pro-
fiere ‘Yo creo en p’, esta profiriendo ‘Yo creo que p es verdadero’. El
acto de afirmar que p (es el caso) implica que “uno esta afirmando
también que uno acepta (cree) que p es verdadero (es correcto, es el
caso)”.!? :Coémo, entonces, podria ¢l expresar su creencia en p vy, al
mismo tiempo, afirmar que su creencia puede estar errada (Yo creo
en p, pero esa creencia puede estar errada’)? “Claro, si yo creo en al-
go creo que es verdadero. Puedo reconocer la posibilidad de que lo
que creo pueda ser falso, pero no puedo con respecto a cualquier
creencia mia particular, en el presente, pensar que esa posibilidad sea
realizada”.?’

Una salida para ese problema seria enunciar una obviedad: el re-
conocimiento de la falibilidad es una precondiciéon logica de la posi-
bilidad de creer en algo. Alguien s6lo podria formar una creencia si
se asume una distincién entre su creencia en p y el hecho de que ella
es verdadera. Si no hay esa distancia, el agente no podria tener si-
quiera la posibilidad de formar cualquier creencia: sdlo puede existir
una creencia verdadera en que p (es el caso) si es también posible una
creencia falsa en p. “Los prerrequisitos logicos de la capacidad de
creer incluyen el reconocimiento de la posibilidad de error y un reco-
nocimiento imparcial u objetivo de ese error”.?! De esa obviedad se
sigue que cuando un agente profiere ‘Yo creo en p’, ¢l no enuncia
que su creencia es infalible, sino que ¢l de hecho no cree que su

19 Finnis, John, Reason in Action, Oxford, Oxford University Press, 2011, p. 85.

20 Nagel, Thomas, op. ct., p. 230.

21 Raz, Joseph, “Facing Diversity: The Case of Epistemic Abstinence”, Philosophy
and Public Affairs, vol. 19, nam. 1, 1990, p. 38. En la misma pagina: “only if the belie-
ver is capable of distinguishing between believing a proposition and its truth as
grounds for accepting it, for acting on it, and so on can he have beliefs at all”.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



OBJETIVIDAD DE LAS CREENCIAS 201

creencia esté errada; es decir, frente a las evidencias, él no puede
identificar ninguna razén para no confilar en la correccion de su
creencia. En otras palabras: el hecho de mi creencia no cuenta en fa-
vor de su propia verdad. Que yo creo en p s6lo significa que no pue-
do pensar en cualquier argumento que sea una refutacion decisiva de
esa creencia. Como Dworkin coloca: “Si usted no puede dejar de creer
en algo, regularmente y sinceramente, es mejor creerlo (you’d better be-
lieve 11)”.?2 El argumento marca una diferencia entre la certeza justifica-
da y la infalibilidad de una creencia: no hay necesariamente un proble-
ma con un agente que, al mismo tiempo, profiere ‘Yo creo en p’ y
admite la posibilidad de que esa creencia esté errada. El puede admi-
tir la posibilidad de error y, sin embargo, estar seguro de la verdad
de su creencia.

Esa obviedad levanta un importante punto para mi argumento. Si,
por necesidad logica, hay una distincién entre la creencia de alguien
y el hecho de que sea verdadera, entonces un agente que, en la deli-
beracion politica, toma su propia creencia como el criterio de correc-
ciéon de las creencias de los otros no puede estar apelando a la ver-
dad de su creencia. Uno apela a la verdad de una creencia “solo si
reconoce que puede estar errado sobre la base de criterios objetivos e
imparciales”,?® es decir, solo si reconoce la existencia de una verdad
que esta fuera de sus propias creencias. “Tengo que admitir que pue-
do estar errado, a partir de algunos criterios que aquellos que dis-
cuerdan de mi, pero que también estan comprometidos con el punto
de vista impersonal, puedan también reconocer”.?* Uno no puede de-
cir ‘Yo creo en p’ sin al mismo tiempo comprometerse con la propo-
sicion “p es verdadero’. El debe reconocer que hay una distincion en-
tre su creencia en que p (es el caso) y el hecho de que ella sea
verdadera: si no fuera asi, su creencia seria verdadera no porque esta
conforme a la verdad, sino porque es la verdad. No existiria ninguna
diferencia entre la apelaciéon a su creencia y la apelaciéon a la verdad

22 Dworkin, Ronald, “Objectivity and Truth: You’d Better Believe It”, Philosophy
and Public Affairs, vol. 25, num. 2, 1996, p. 118.

2 Raz, Joseph, op. cit., p. 39.

24 Nagel, Thomas, op. cat., p. 231.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



202 FELIPE OLIVEIRA DE SOUSA

de su creencia.?® El argumento concluye que la verdad opera como
un crilerio de correccion para las creencias de un agente: aunque ¢l pue-
da creer en p sin deliberar sobre si p (es verdadero), cuando delibera
sobre si debe o no creer en p, ¢l intenta determinar si p es verdadero.

b) A pesar de su plausibilidad, ese argumento soluciona sélo parte
del problema. De hecho, alguien que no admite la posibilidad de
error en sus creencias no podria siquiera pretender que esas creencias
sean verdaderas. Sin embargo, uno puede estar tan seguro de la
verdad de sus creencias como para asumir que sd/o sus creencias son
verdaderas, es decir, que las creencias de los otros, incompatibles con
la suyas propias, no pueden ser verdaderas o correctas. “Claro, aque-
llos que insisten en sus creencias también insisten que solo sus creen-
cias son verdaderas: ellos imponen sus creencias porque, dicen, sus
creencias son verdaderas y no porque son sus creencias”.?® En la deli-
beracion politica, el problema esta no sélo en mi actitud con relacion
a mis propias creencias. Estd también —y sobre todo— en mi actitud
con relacion a las creencias incompatibles de los otros. Waldron, por
ejemplo, argumenta que el problema tiene que ver “con el modo en
que tratamos las creencias de los otros... en circunstancias donde nin-
guna de ellas es autoverificadora (self~certifying), y no con el modo en
que tratamos la verdad... en si misma (que, después de todo, nunca
surge en la politica in propria persona, pero sélo... en la forma de la
creencia controvertida de alguien)”.?’

¢Qué tipo de actitud uno debe tener con relacién a sus propias
creencias en la deliberacion politica? ;Gémo uno puede pretender que
sus creencias sean verdaderas sin que, al mismo tiempo, tome su pro-
pla razéon como juez de las creencias de los otros? En términos gene-
rales, la respuesta sigue: en el argumento politico, por mas conven-
cido que uno esté de que sus creencias son verdaderas, debe conside-
rarlas s6lo como creencias que pretenden ser verdaderas, y no como ver-
dades propiamente dichas. “En ciertos contextos, estoy restringido a
considerar mis creencias meramente como creencias mas que Como

25 Raz formularia esa idea del siguiente modo: sélo un agente que reconoce que
sus creencias pueden estar erradas desde dentro (from within) podrian referirse a la ver-
dad de esas creencias desde fuera (from outside), Raz, Joseph, op. cit., p. 39.

26 Rawls, John, op. ct., p. 61.

27 Waldron, Jeremy, op. ct., p. 111.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



OBJETIVIDAD DE LAS CREENCIAS 203

verdades, por mas convencido que pueda estar de que son verdade-
ras, y de que yo sepa eso”.?8 Para formular ese argumento, Nagel ar-
ticula la nocién de una base comin de justificacion (common ground of
Justification). El escribe:

Debe ser posible presentar a los otros la base de sus propias creencias,
de modo que una vez hecho eso, ellos tienen lo que usted tiene, y pueden
llegar a un juicio sobre la misma base. Eso no es posible si parte de la
fuente de su conviccion es fe o revelaciéon personal, porque reportar su
fe o revelaciéon a otra persona no es darle lo que usted tiene, como
cuando usted le muestra su evidencia o le da sus argumentos.?

En resumen, el argumento de Nagel es el siguiente: aquel que ex-
presa una creencia, politicamente, debe presuponer la existencia de
razones que, primero, justifican (objetivamente) la correcciéon de su
creencia; y segundo, pueden ser reconocidas y evaluadas por cual-
quiera que intente justificarla. La afirmacion de una creencia supone
que hay razones —en principio validas tanto para quien la expresa
como para quien ella es expresada— en virtud de las cuales la creen-
cia puede ser objetivamente justificada. Mi creencia en que p (es el
caso) es una creencia en que la proposicion ‘p (es el caso)’ es la que
mas bien refleja la balanza de razones relevantes. Debo también asu-
mir que, en principio, cualquiera deberia llegar a la misma conclu-
sion que yo. Ese argumento puede ser enunciado de otro modo. En
la deliberacion politica, si los agentes que no comparten mi creencia
estan errados, entonces debe existir alguna explicacion para sus erro-
res que no sea circular: la explicaciéon no debe ser reducida a la mera
afirmacion de que ellos no creen en la verdad (es decir, en lo que yo
creo). Debe ser posible explicar la falsedad de sus creencias por erro-
res en la evidencia disponible o en las conclusiones que ellos derivan
de ellas.?Y En otras palabras: debe ser posible explicar los errores por
referencia a criterios que puedan ser reconocidos por todos, es decir,
por cualquiera, incluso los que discuerdan de mi. “Debemos tener
bases independientes identificables en las circunstancias particulares...

26 Nagel, Thomas, op. ct., p. 230.
29 [bidem, p. 232.
30 Sobre la misma idea: Rawls, John, op. cit., p. 121; Nagel, Thomas, op. cit., p. 232.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



204 FELIPE OLIVEIRA DE SOUSA

Esas bases deben también ser, en principio, reconocibles por los que
discuerdan de nosotros”.3!

El argumento de la base comun no implica que la deliberacién po-
litica so6lo sea posible cuando de hecho hay una base comun. El argu-
mento sb6lo enuncia que alguien, para participar en la deliberacion
politica, debe actuar como si existiera una base comun: uno debe creer
que sus creencias (y las de los otros) pueden ser justificadas de un
modo objetivo por referencia a ella. “Uno no siempre puede tener la
informacion necesaria para dar [esa justificacion objetiva], pero uno
debe creer que hay una, y que la justificabilidad de su propia creen-
cia resistira a un completo examen de las razones que la sostienen”.3?
Suponer la existencia de una justificaciéon objetiva no lo compromete
a uno a dar una justificaciéon completa para sus creencias: sélo lo com-
promete a creer, sinceramente, que las razones que daria para justifi-
car su creencia son suficientes y son razones que ¢l puede razonable-
mente esperar que otros las acepten. Rawls argumenta: “La politica
en una sociedad democratica no puede nunca ser guiada por lo que
vemos como toda la verdad (the whole truth)”.?®> Guiarse sobre la base
de toda la verdad significa guiarse por razones que no podemos razo-
nablemente esperar que todos acepten. Apelaciones a ‘toda la verdad’
son conflictivas y exclusivistas. Ellas sélo provocan desacuerdo
politico y dejan la deliberacién politica sin base comun.

c) La existencia de una base comin —es decir, de la posibilidad
de dar a los otros lo que usted tiene— es lo que garantiza incluso la
posibilidad de la deliberacion politica: debe existir algo que no es ni
una apelacion a las creencias personales de uno, ni una apelacién a
creencias compartidas por todos nosotros. Personas deben apelar “no
meramente a sus creencias subjetivas, personales, sino a una razoén
comun que estd disponible a cualquiera y que puede ser invocada
por cualquiera aunque no todos interpreten sus resultados del mismo
modo”.3* Sin esa base comun, el desacuerdo entre los individuos seria
logicamente imposible: se reduciria a una mera confrontaciéon entre

31 Rawls, John, op. ct., p. 121.

32 Nagel, Thomas, op. cit., p. 232.

33 Rawls, John, op. cit., p. 243. Para un analisis de esta idea: Cohen, Joshua, op. ct.,
pp. 32-40.

3¢ Nagel, Thomas, op. cat., p. 235.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



OBJETIVIDAD DE LAS CREENCIAS 205

convicciones morales conflictivas y subjetivas. Seria, en los términos
de Nagel, un problema de ‘fe o revelacién personal’. “Un desacuerdo
que cae sobre la base comin objetiva debe estar abierto a la posibili-
dad de su investigacion y busqueda, y no debe finalmente transfor-
marse en una pura confrontaciéon entre puntos de vista personales in-
compatibles”.?>

La existencia de base coman no asegura un acuerdo real. Que la
base comun exista no significa que personas llegaran facilmente a un
acuerdo o incluso que ellas llegaran a cualquier acuerdo. La base co-
mun es s6lo una condicién necesaria para la posibilidad de la delibe-
raciéon politica: ella torna el desacuerdo inteligible. Su existencia, en el
desacuerdo politico, no implica que sélo una de las creencias en con-
flicto sea razonable. Uno puede pensar que sus creencias estan justifi-
cadas a partir de la base coman objetiva y, al mismo tiempo, recono-
cer que otros, frente a la misma base, pueden formar creencias
incompatibles con sus propias creencias sin que sean irracionales.
“Puedo sostener una creencia para la cual estoy dispuesto a dar una
justificacion objetiva, adecuada al dominio publico, en tanto reconoz-
co que otros que consideran esa justificaciéon y aun asi rechazan las
creencias no son irracionales o irrazonables, aunque yo piense que
estan errados”.?® Esa afirmacién parece implicar una paradoja: :co-
mo puedo creer en algo si yo pienso que otros, frente a las mismas
razones, pueden razonablemente rechazar esa creencia? (Como puedo
creer en p y simultineamente pensar que seria razonable no creer en p?

La paradoja esta en el hecho de que uno que forma una creencia
esta comprometido a no creer en su contradictorio: el mismo agente
no puede proferir ‘p es el caso, pero creo que p no es el caso’. Uno
que afirma que p es el caso esta comprometido a la proposicion ‘(Yo
creo) que p es el caso’ (actitud proposicional de verdad), incluso cuan-
do p no es de hecho el caso. Es parte de la nocién de una afirmacion
que cuando uno afirma algo, pretende que ese algo sea verdadero,
incluso cuando de hecho no cree en lo que afirma. El agente que
afirma p y, al mismo tiempo, niega lo que afirma incurre en una falla
conceptual: hay una contradiccion entre el acto de afirmar p y el acto

35 Ibidem, p. 232.
36 Jbidem, p. 234. En el mismo argumento, véase Cohen, Joshua, op. cit., pp. 29-31.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



206 FELIPE OLIVEIRA DE SOUSA

de proferir ‘p es el caso, pero creo que p no es el caso’.?” Finnis, por
ejemplo, argumenta: “Pues, ‘p [es verdadero] pero [al afirmar eso]| no
me importd si p es verdadero o no’ es absurdo, sin proposito, y (en
un sentido) autocontradictorio”.®® Ello descalifica al hablante para
participar en cualquier reflexion racional sobre si p o no-p, es decir,
sobre st p es 0 no es ¢l caso (verdadero, correcto).?® Eso, se puede ar-
gumentar, presupone una imposibilidad légica: cuando uno que cree
en p (es decir, cree que p es verdadero) afirma, al mismo tiempo, que
no creer en p es razonable, debemos presuponer una distincion radi-
cal entre su creencia en p y su creencia de que su creencia en p esta
justificada. Para solucionar la paradoja, necesitamos sugerir el si-
guiente: solo puede existir desacuerdo entre personas que presuponen
una base comun. Si ellas forman creencias incompatibles sobre lo
que es el caso, entonces la diferencia esta en el juicio que cada uno ha
realizado sobre esa base comun:

s1 yo realmente pienso que como las cosas son y como yo soy, seria ra-
zonable para mi no creer en p, no puedo creerlo. Pero puedo pensar
que seria razonable para otra persona tanto creer como no creer en p
sobre la base de la evidencia disponible para mi... y aun asi descubrir
que yo sigo creyendo [en p].*0

En resumen: uno no puede simultineamente afirmar ‘Yo creo en
p’, v razonar que, para ¢l, seria razonable no creer en p. El puede

37 Ese tipo de contradiccion recibe un nombre técnico: contradiccién o inconsisten-
cia performativa (performative contradiction). Desarrollo un analisis més detallado en Sou-
sa, Felipe Oliveira de, “Entre el no-positivismo y el positivismo juridico: notas sobre
el concepto de derecho en Robert Alexy”, Lecciones y ensayos, Buenos Aires, Eudeba,
2010, pp. 15-46. Véase, también, Austin, John Langshaw, Philosophical Papers, Oxford,
Oxford University Press, 1990, 320 ff.; Habermas, Jurgen, Theorie der Kommunikativen
Handelns, Baden-Baden, Suhrkamp, 1995, 1216 ff. En la teoria del derecho, véase
Alexy, Robert, The Argument from Injustice: a Reply to Legal Positiism, trad. por Stanley
Paulson y Bonnie L. Paulson, Oxford, Oxford University Press, 2002, pp. 38-60; Fin-
nis, John, op. ct., pp. 81-91.

3 Finnis, John, op. at., p. 75.

39 “p. but I don’t care whether p is true or not... disqualifies the speaker from par-
ticipation in any serious [rational| discussion of the question whether p or not-p’; ‘[It]
disqualifies one from treating one’s assertion —or rather, ‘assertion’— as a contribu-
tion to serious discussion of, or reflection upon, whether p or not-p™, ibidem, pp. 75, 85.

40 Nagel, Thomas, op. ct., p. 235.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



OBJETIVIDAD DE LAS CREENCIAS 207

admitir que otros, sin embargo, no siendo como él, pueden razona-
blemente formar creencias incompatibles sobre la base de las mismas
evidencias. La paradoja, entonces, parece tomar una nueva forma: si
todo lo que puedo decir para uno es que ‘p es verdadero para mi; pe-
ro puede no ser verdadero para usted’, ;Por qué deberia usted pensar
que lo que digo es interesante o digno de algin valor? En casos nor-
males, lo que digo parece interesante so6lo cuando busco afirmar la
verdad simpliciter, y no la verdad para mi persona solamente.*! Es por
eso que los desacuerdos sobre la verdad deben ser vistos como resul-
tados de diferencias en el juicio sobre la base del eercicio de una razén comin.
Incluso cuando dos o mas personas estan de acuerdo sobre cuales ra-
zones y cvidencias son relevantes, cllas pueden formar diferentes jui-
cios sobre el mismo problema.

Incluso cuando concordamos completamente sobre los tipos de consi-
deraciones que son relevantes, podemos discordar sobre su peso, y asi
llegar a diferentes juicios.*?

La creencia razonable es parcialmente un problema de juicio, y no es
tnicamente determinada por argumentos ptblicamente disponibles.*?

Esa diferencia no necesariamente implica que los juicios difieren
en cualidad. Personas razonables discuerdan no en virtud de mala fe,
ignorancia o autointerés: ninguna de ellas sabe como juzgar mejor
que la otra, o tiene acceso a mejores razones o evidencias. Ellas dis-
cuerdan porque, a partir de sus varias experiencias, formaron distin-
tas perspectivas sobre cuya base sus juicios son ejercidos: sus diferen-
tes experiencias constituyen diferentes modos de evaluar la evidencia
y de ponderar las razones relevantes. Esas diferencias en el juicio tor-
nan el desacuerdo razonable no sélo posible, sino previsible. “Incluso
asumiendo un tiempo ilimitado para la discusion, el acuerdo unanime
y racional no estaria necesariamente asegurado”.** Rawls argumenta

41 McDowell, John (ed.), Plato: Thaetetus, Oxford, Oxford University Press, 1973,
p- 171.

42 Rawls, John, op. cit., p. 56.

# Nagel, Thomas, op. cit., p. 235.

+ Flster, Jon, Sour Grapes: Studies in the Subversion of Rationality, Cambridge, Cambrid-
ge University Press, 1996, p. 38.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



208 FELIPE OLIVEIRA DE SOUSA

de modo similar: “[M]uchos de nuestros juicios mas importantes son
hechos en condiciones donde no es esperado que personas meticulo-
sas (conscientious) con poderes completos de razon, incluso después de
la discusion libre, iran a llegar todas a la misma conclusion”.*
Entonces, él concluye:

Diferentes concepciones del mundo pueden ser razonablemente elabo-
radas a partir de diferentes puntos de partida y la diversidad surge en
parte de nuestras distintas perspectivas. LEs irreal... suponer que todas
nuestras diferencias estan radicadas solamente en la ignorancia y en la
perversidad, o bien en las rivalidades por poder, status o ganancia eco-
noémica.*o

d) Entonces, la idea es que, en los casos de desacuerdo razonable,
hay una base comun que ambas partes comparten, pero a partir de
la cual ellas formulan diferentes resultados porque es absurdo asumir
que ambas, “siendo criaturas limitadas, la persigan perfectamente”.*’
En esos casos, 4 puede expresar su creencia en que p (es el caso) y
reconocer que B, en tanto rechaza esa creencia, no es irracional o
irrazonable:

Tiene perfecto sentido decir ‘Mi vision es verdadera’, pero es razonable
creer en otras visiones, aunque no verdaderas, y lo que importa para...
la razon publica es la razonabilidad y no la verdad.*?

4 Rawls, John, op. cit., p. 58. Rawls sugiere una conocida lista de las fuentes del
desacuerdo razonable (sus burdens of judgment). Entre ellas estan (p. 57): (a) evidencias
empiricas y cientificas son confrontantes y complejas, lo que torna su evaluacién difi-
cil; (b) el modo por lo cual evaluamos nuestra evidencia y atribuimos peso moral y
politico a nuestros valores es siempre ejercido a partir de nuestras experiencias totales
y nuestro curso de vida. Nuestras experiencias de vida iran siempre a diferir; (c) con
frecuencia, hay diferentes tipos de consideraciones normativas de distinto peso en am-
bos lados de una cuestion practica, y es dificil realizar una evaluaciéon completa o to-
tal del problema.

6 Jdem.

47 Nagel, Thomas, op. cit., p. 234.

4 (Cohen, Joshua, op. cit., p. 31. Rawls escribe: “The idea of the reasonable is more
suitable as part of the basis of public justification... than the idea of moral truth”.
Rawls, John, op. ct., p. 129.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



OBJETIVIDAD DE LAS CREENCIAS 209

Todo el punto... es rechazar como ilegitimas... ciertas [visiones] que,
sin embargo, son o pueden muy bien ser verdaderas —o sea, rechazar-
las a partir de bases completamente distintas de su falsedad—.*

En efecto, A4 puede admitir que B sostiene una creencia razonable
y, sin embargo, concluir que para ¢l, B estd errado: 4 asume que si B
es como ¢l, B no puede dejar de creer en p. Frente al desacuerdo ra-
zonable, 4 no tiene razéon para pensar que su creencia puede estar
errada: solo tiene razon para considerar que su creencia no es la tni-
ca vision razonable. De este modo, se puede preguntar: ;cémo, en-
tonces, uno deberia actuar frente a ese tipo de desacuerdo?

Las diferencias en el juicio ocurren en circunstancias donde ecllas
no ponen cualquier duda sobre la verdad o la correcciéon de las
creencias de 4. Entonces, puede ser racional permanecer estatico
frente al desacuerdo razonable. Es posible que A, frente a ese desa-
cuerdo, demuestre una actitud de racionalidad critica: 4 puede
re-evaluar las razones que justifican su creencia. Sin embargo, eso no
asegura que ¢l lo hace porque piensa que su creencia puede estar
errada. 4 puede reconsiderar su creencia simplemente para asegurar-
se de su correccién y del error de la creencia de B. El puede recono-
cer que su desacuerdo con B era y permanece razonable en tanto
plensa que su creencia es la correcta (y no la de B). Eso esta confor-
me a la vision de Wittgenstein: “Que para mi mente alguien estuvo
errado no es base para asumir que estoy errado ahora. Pero, ino es
una base para asumir que puedo estar errado? No es base para cual-
quier incertidumbre en mi juicio, o en mis acciones”.’? Considérese aho-
ra el siguiente caso: en virtud de su desacuerdo razonable con B, 4
deja de actuar sobre la base de su creencia. En ese caso, ¢l deja de
actuar sobre la base de ella no porque la creencia de B es verdadera
y la suya falsa: 4 lo hace solo porque B piensa que ¢l, 4, esta errado.
Raz argumenta:

Si nuestra respuesta a la cuestion de la significancia del desacuerdo es
que deberiamos dejar de realizar esa u otra acciébn porque es contro-
vertida... entonces dejamos de realizar esa acciéon no porque las visio-

49 Finnis, John, op. cit., p. 259.
50 Wittgenstein, Ludwig, op. cit., p. 80 (n. 606).

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



210 FELIPE OLIVEIRA DE SOUSA

nes de aquellos otros son verdaderas, sino simplemente porque ellas
son sostenidas por ellos, porque ellas son sus visiones, scan ellas verda-
deras o falsas.%!

En resumen, si 4 deja de actuar sobre la base de su creencia sélo
porque es controvertida (es decir, sdlo porque B razonablemente cree
que esta errada), 4 confiere mayor peso a la creencia de B que a su
propia creencia. Entonces, 4 no trata su creencia del mismo modo en
que trata la creencia de B. Ese argumento nos muestra un problema.
En la medida en que somos racionales en nuestras acciones, cada
uno de nosotros debe actuar s6lo por razones que, conforme a nues-
tras creencias, justifican nuestras acciones. Cuando A4 profiere ‘Yo
creo en p’, ¢l se compromete a la proposicion p es verdadero’: su
creencia en p le da una razén para actuar no porque es su creencia,
sino porque, segun su creencia, p es verdadero.’> “Que tengamos
ciertas visiones no es, para nosotros, razéon para cosa alguna. Nuestra
razén es que, como las vimos, las cosas son de un cierto modo y no
de otro (things are so and s0)”.%3 Si A deja de actuar sobre la base de su
creencia solo porque otros discuerdan, un problema surge: 4 estaria
comprometido a pensar que otros deben dejar de actuar sobre la ba-
se de sus creencias solo porque él, 4, discuerda por pensar que estan
errados. “Defiriendo a los otros estoy también implicando que los
otros deban deferir a mi”.>* En efecto, ¢si no pienso que mi creencia
me da una razoén para actuar sobre la base de ella, porqué deberia
pensar que es una razon para los otros? ¢Por qué deberiamos pensar
que nuestras creencias pueden ejercer alguna funcién en el modo
en que nuestras acciones son realizadas?

La respuesta a como uno debe actuar frente al desacuerdo razona-
ble no es obvia. Ella impone un serio desafio para la justificaciéon de
la autoridad politica. El dilema es claro. Si, frente a ese desacuerdo,
A deja de actuar sobre la base de su propia creencia, estara actuando

51 Raz, Joseph, “Disagreement in Politics”, The American Journal of Jurisprudence, nim.
43, 1998, p. 26.

52 “If things are not so and so, then we are wrong and we have no reason for the
action we contemplated. If our beliefs are false, we believe that we have reasons, but
we do not”. Idem.

5 Idem.

> Idem.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



OBJETIVIDAD DE LAS CREENCIAS 211

contra lo que piensa ser verdadero o correcto. Sin embargo, si 4 si-
gue su creencia, incluso cuando es controvertida, estara actuando
contra las creencias razonables de los otros. En esos casos, el proble-
ma no es como solucionar el desacuerdo, sino que es cdmo actuar a pe-
sar de ello. Las personas usualmente tienen desacuerdo razonable en
cuestiones morales y politicas. Lo que para una persona parece un
error moral, para otra es moralmente correcto. Sin embargo, ningu-
na de ellas esta necesariamente errada en sus juicios (y, claro, tampo-
co ninguna esta necesariamente correcta). Entonces, el problema de
la politica no puede ser meramente un problema de reconocer la
falibilidad de nuestros juicios. Waldron, por ejemplo, argumenta:

Cualquiera que sea el estado de mi confianza sobre la correcciéon de mi
propia vision, debo entender que la politica existe... que la mia no es la
unica mente trabajando en el problema que enfrentamos, que hay un
numero de distintas inteligencias, y que no es inesperado, no-natural,
ni irracional pensar que personas razonables pueden diferir.5

De lo dicho, se puede concluir que inclusive después de la delibe-
racion, los ciudadanos pueden (razonablemente) discordar sobre lo
que es correcto y errado. En ese momento, uno alcanza un ‘pun-
to-ciego’ en la deliberacion politica (Como se puede tomar decisiones
comunes si los ciudadanos razonablemente discuerdan —inclusive
después de la libre discusion— sobre cudl es la decision correcta? La
deliberacién, en si misma, no parece util para responder a esa
cuestion.

En este texto, intenté mostrar que la deliberacion politica figura en
una fase preliminar de la toma de decision politica. Ella tiene un ca-
racter sustantivo que esta normativamente estructurado. En esa fase,
los ciudadanos deben actuar sobre la base de visiones que, segun su
propio juicio, mejor reflejan la balanza de las razones correctas. Eso,
sin embargo, no es suficiente. La mera decision de participar en la
deliberaciéon racional no asegura que el proceso sera conducido de
modo racional. Los ciudadanos pueden seguir discordando sobre co-
mo deben actuar juntos. Eso depende mucho de cémo la estructura
de la interaccion estd disenada. La deliberacion debe terminar en al-

% Waldron, Jeremy, op. ct., p. 112.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



212 FELIPE OLIVEIRA DE SOUSA

gun momento. Su término debe reflejar una decision comin. “Uno
puede discutir s6lo hasta un momento, y entonces uno tiene que to-
mar una decision, incluso cuando fuertes diferencias de opinién per-
manezcan”.%% El problema ahora es designar un procedimiento que
nos habilite a elegir un curso de accién comun a pesar del desacuer-
do sustantivo sobre sus méritos. ¢Cdmo decidir juntos sobre como vivir
juntos si nosotros discordamos (razonablemente) sobre los fundamentos?
¢Cuales condiciones deben ser completadas para que un ciudadano
tenga un deber de obedecer a una decision de la cual discuerda sus-
tantivamente?

De nuestra discusion se sigue que la validez de las decisiones poli-
ticas no debe ser reducida a su correccién sustantiva: la forma en que
una decision es tomada debe estar —en algun sentido relevante— re-
lacionada a nuestro deber de obedecer. Ella nos debe dar otro tipo
de razones para actuar: razones operando en un nivel mas formal del
razonamiento practico. En un mundo como el de nosotros, una justi-
ficacién adecuada para la autoridad politica debe presuponer dos ni-
veles de normatividad: uno sustantivo, lo cual corresponde a la fase de
deliberacion politica; y otro formal, que opera después del proceso
de toma de decision politica. Debe existir una distancia entre las ra-
zones que uno tiene para sostener una vision sustantiva en la delibe-
raciéon politica, y las razones que uno tiene para seguir las decisiones
politicas tomadas por algun procedimiento especifico después de la
deliberacién. En este texto, me he concentrado en el aspecto sustantivo
e intenté mostrar que, en si mismo, ese aspecto no ayuda a funda-
mentar a la autoridad politica. La deliberaciéon no agota la politica.
Una sociedad debe tomar decisiones concretas después de la delibera-
cion ;Cémo debemos decidir juntos? Esa es la cuestion crucial. Hay
una necesidad de llevar muy en serio la cuestion del disefio institucio-
nal y constitucional. Pero, para darle una respuesta satisfactoria, de-
bemos dejarla para otra oportunidad.

5 Elster, Jon, op. ct., p. 38.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



OBJETIVIDAD DE LAS CREENCIAS 213

III. BIBLIOGRAFIA

ALEXY, Robert, The Argument from Injustice: a Reply to Legal Positivism,
trad. por Stanley Paulson y Bonnie L. Paulson, Oxford, Oxford
University Press, 2002.

ARENDT, Hannah, Between Past and Future, Nueva York, Penguin Clas-
sics, 1977.

ATRIA, Fernando, La forma del derecho, Santiago, 2008, manuscrito
inédito.

AUSTIN, John Langshaw, Philosophical Papers, 3a. ed., Oxford, Oxford
University Press, 1990.

BarzoTTO, Luis Fernando, “El guardian de la Constitucion: elemen-
tos para una epistemologia de la democracia”, Dikaion, Chia, Co-
lombia, Universidad de la Sabana, 2010.

COHEN, Joshua, “Truth and Public Reason”, Philosophy and Public Af-
Jairs, vol. 37, nam. 1, 2009.

DworkiIN, Ronald, “Objectivity and Truth: You’d Better Believe it”,
Philosophy and Public Affairs, vol. 25, num. 2, 1996.

ELSTER, Jon, Sour Grapes: Studies in the Subversion of Rationality, Cam-
bridge, Cambridge University Press, 1996.

EstLunp, David, “Jeremy Waldron on Law and Disagreement”, Philo-
sophical Studies, vol. 99, 2000.

HaBErRMAS, Jirgen, “Correcao versus verdade: o sentido da validade
deontoldgica de juizos e normas normais”, trad. de Milton Ca-
margo Mota, Verdade e Justificagdo, Sao Paulo, Loyola, 2004.

, Theorie der kommunikativen Handelns, Baden-Baden, Suhrkamp,
1995.

Hosses, Thomas, Leviathan, ed. de Kenneth Minogue, Londres, Ev-
eryman, 1994.

McDoweLL, John (ed.), Plato: Theaetetus, Oxford, Oxford University
Press, 1973.

MicHELON, Claudio Fortunato, “Politics, Practical Reason and the
Authority of Legislation”, Legisprudence, vol. 1, nam. 3, 2007.
NAGEL, Thomas, “Moral Conflict and Political Legitimacy”, Philoso-

phy and Public Affarrs, vol. 16, ntm. 3, 1987.

, The View of Nowhere, Oxford, Oxford University Press, 1986.

, “The Fragmentation of Value”, Mortal Questions, CGambridge,

Cambridge University Press, 1979.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.



214 FELIPE OLIVEIRA DE SOUSA

PINTER, Harold, Palestra para el Premio Nobel de Literatura, 2005,
http://nobelprize.org/nobel_prizes/literature/laureates/2005/ .

Rawts, John, Political Liberalism, expanded edition, Nueva York, Co-
lumbia University Press, 2003.

Raz, Joseph, “Disagreement in Politics”, The American Journal of Juris-
prudence, nim. 43, 1998.

, Ethics in the Public Domain, Oxford, Oxford University Press,

1994.

, “Facing Diversity: The Case of Epistemic Abstinence”, Phi-

losophy and Public Affairs, vol. 19, ntim. 1, 1990.

, The Morality of Freedom, Oxford, Oxford University Press,
1986.

Sousa, Felipe Oliveira de, “Entre el no-positivismo y el positivismo
juridico: notas sobre el concepto de derecho en Robert Alexy”,
Lecciones y ensayos, Buenos Aires, Eudeba, 2010.

, Razao Pratica, Justificacdo da Autoridade e Conflito Politi-
co, Puerto Alegre, Brasil, Universidad Federal de Rio Grande del
Sur, 2011, tesis de maestria.

WALDRON, Jeremy, Law and Disagreement, Oxford, Oxford University
Press, 2004.

, “Legal and Political Philosophy”, en COLEMAN, Jules et al.
(eds.), The Oxford Handbook of Furisprudence and Philosophy of Law, Ox-
ford, Oxford University Press, 2004.

WITTGENSTEIN, Ludwig, On Certainty, editado por G. E. M. Anscom-
be y G. H. von Wright, Nueva York, Harper y Row, 1972.
Worrr, Robert Paul, In Defense of Anarchism, Nueva York, Harper and

Row, 1976.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 193-214.





