DERECHO Y RELIGION. NOTAS

SOBRE LA LECTURA CONTEMPORANEA

DE LA LIBERTAD RELIGIOSA EN EUROPA*
LAW AND RELIGION. ABOUT THE CONTEMPORARY
INTERPRETATION OF RELIGIOUS FREEDOM

IN EUROPE

Hugo RAMIREZ GARCIA®*

RESUMEN: En este articulo se analizan
algunos elementos seminales de la inter-
pretaciéon europea contemporanea en
torno al significado practico de la liber-
tad religiosa, con peculiar atencién en
el Informe 2002 de la Comisiéon de De-
rechos Humanos del Parlamento Euro-
peo. Ante la paraddjica situaciébn que
resulta de la confusién entre laicidad y
laicismo, se exploran las condiciones
propuestas por Jirgen Habermas para
configurar una relaciéon entre derecho y
religiéon que supere la precariedad y la
fugacidad que resultan de la interpre-
tacion de la libertad religiosa en su sen-
tido negativo.

Palabras clave: Laicidad, laicismo, li-
bertad religiosa.

ABSTRACT: This article reviews some seminal
elements of European contemporary construction
with regards lo the practical meaning of reli-
gious freedom, with distinctive attention to the
2002 Report of the Human Rights Commis-
sion of the European Parliament. In contrast
with the paradoxical situation produced from
the confusion between laicity (laicité) and sec-
ularism, the conditions proposed by Fiirgen
Habermas to structure a relationship between
law and religion are explored in order to over-
come ils precarious condition and tlransilory
nature, both consequences of religious freedom
negatiwe sense interpretation.

Keywords: Laicity (laicité), secularism,
religious freedom.

* Articulo recibido el 9 de diciembre de 2010 y aceptado para su publicacion el

2 de agosto de 2011.

** Doctor en derecho por la Universidad de Valencia; profesor de tiempo comple-
to en la Facultad de Derecho de la Universidad Panamericana en la ciudad de Mé¢-
xico, ¢ investigador nacional nivel 1 del Sistema Nacional de Investigadores por el

Conacyt.

Boletin Mexicano de Derecho Comparado,
nueva serie, aio XLV, nam. 133,
enero-abril de 2012, pp. 283-315

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



284 HUGO RAMIREZ GARCIA

SUMARIO: 1. Introduccion. 11. Derecho y religion: laicidad o laicismo.

1. Andlisis del Informe 2002 de la Comision de Asuntos Exteriores, Dere-

chos Humanos, Seguridad Comiin y Politica de Defensa del Parlamento Eu-
ropeo. IN. Verdad y democracia. V. Conclusiones.

I. INTRODUCCION

Diversas manifestaciones culturales han dado cuenta de la trayectoria
histérica que va de los albores del pensamiento renacentista al siglo de
las luces, y en la cual el ser humano definié el camino que conduciria a
la Edad Moderna donde, supuestamente, ya no necesitaria de la expe-
riencia de lo sagrado, y Dios podia quedar ausente en su diario existir.
En este marco la religién quedaba proscrita de todo espacio civil, y Dios,
efectivamente, parecia estar ausente de la marcha de la historia.

No obstante st el hecho de la muerte de Dios parecia obvio para
el observador situado en el ultimo tercio del siglo pasado, ¢lo es aho-
ra a principios del tercer milenio? Es cierto que a primera vista la
respuesta se antojaria evidente: durante la centuria pasada el secula-
rismo se consolidd6 como uno de los motores mas potentes de la cul-
tura occidental. Sin embargo, justo ahora somos testigos del renuevo
de un espiritu de religiosidad, al menos no registrado desde hace mu-
cho tiempo. Mas aun, asistimos a la reinsercién de la religion en el
espacio publico, misma que busca un estatuto protagoénico en el des-
linde y relacion de los diferentes ambitos de la vida social; en efecto,
como ha sefialado Robert Lawrence Moore en un reciente coloquio
académico, dedicado a la dinamicidad del conocimiento cientifico:

Lo que se ha visto como mas sobresaliente a principios del siglo XXI
no es el hecho de que mucha gente alrededor del mundo, incluida la
que vive en los paises de Occidente, sea religiosa, sino que un gran nu-
mero de personas insisten, con una fuerza que cada vez gana mas legi-
timidad politica, que la religiéon tiene un lugar preponderante en el
centro mismo de la vida ptblica y de la accién politica.!

I Moore, Robert, “Secularization and the Persistente of Religious Belief”, citado
por Bokser, Judit, “Religién y espacio publico en los tiempos de la globalizacién”, en

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 285

La explicacion ofrecida para comprender el resurgir del fenémeno
religioso a pesar de las tesis secularistas, que en sus versiones mas ra-
dicales pronosticaban el progresivo debilitamiento de la religiéon hasta
su eventual desaparicion, se desarrolla a través de varias hipotesis; en
esta ocasion quisiera resaltar tres. Una, de matriz politica, sostiene
que los procesos de globalizaciéon han generado nuevas identidades
de diferente nivel de agregaciéon y les han conferido una renovada re-
levancia a las identidades basicas en la configuraciéon de los espacios
politicos. Como explica Judit Bokser:

El resurgimiento de identidades nucleares que reclaman para si la cen-
tralidad de la religion y la legitimidad de su expresion publica, esta
asociado a la construccién de nuevos imaginarios colectivos asi como
de pertenencias comunitarias. Estas dltimas, en un tenor defensivo,
pueden verse en la interaccién entre etnicidad, nacionalismo y religion
que han operado en circuitos de reforzamiento mutuo... Es precisa-
mente esta dimension de la religion, en tanto componente central de la
constitucién de las identidades colectivas y por su papel en la esfera
publica, la que ha conducido a formulaciones que enfatizan el lugar
disruptivo de aquéllas en la convivencia mundial.?

Otra explicacion recoge el fendémeno de la actual adscripcion reli-
giosa como e¢jercicio de la libertad individual donde, como apunta
Gustavo Zagrebelsky, “los sujetos de la vida secular (que cotidiana-
mente ejercitan la libertad para elegir), se relacionan de nuevo consti-
tutivamente, y no por simple nostalgia o comodidad interior, con las
religiones”.? La revitalizacion de la experiencia religiosa, en este caso,
estaria asociada al valor que asume la religién como “una practica
cultivada por personas libres que, si es necesario, se desprenderan de
sus vinculos heredados para ingresar en la comunidad de su preferen-
cia”.*

Blancarte J., Roberto (coord.), Los relos de la laicidad y la secularizacion en el mundo contem-
pordneo, México, El Colegio de México, 2008, p. 65.

2 Bokser, Judit, op. ct., pp. 68 y 69.

3 Zagrebelsky, Gustavo, “Stato ¢ Chiesa. Cittadini e cattolici”, Diritto pubblico, ndm.
3, 2007, p. 679.

4+ Gamper, Daniel, “Razén putblica y religion en el contexto postsecular”, Enraho-
nar, nam. 43, 2009, p. 114.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



286 HUGO RAMIREZ GARCIA

La tercera hipotesis, ahora de origen antropologico, apunta a la
necesidad del Absoluto en la existencia del ser humano. Segin esta
perspectiva, hoy es claro y evidente el fracaso de las metarreligiones,> es
decir, las mitologias fundamentales elaboradas en Occidente desde
comienzos del siglo XIX, como el marxismo o la teoria del psicoana-
lisis, integradas por sistemas de creencias y razonamientos que han si-
do ferozmente antirreligiosas, pero cuya estructura, aspiraciones y
pretensiones respecto del creyente son profundamente religiosas en
estrategia y efectos. A pesar de su incapacidad para dar razéon cabal
de la realidad, estas metarreligiones evidencian que la Verdad es la
necesidad méas compleja del ser humano: su btusqueda pertenece a
la eminencia de nuestra dignidad, sentencia enfatico George Steiner.b
Ahora, multiples voces invitan a reemprender el camino sin el anta-
gonismo excluyente entre razon y fe; y de esto da elocuente testimo-
nio Francis Collins, director del Proyecto Genoma Humano, quien
en el libro £l lenguaje de Dios se postula la siguiente pregunta: en esta
época marcada por la cosmologia, la evolucion y el genoma humano,
Jexiste atn la posibilidad de encontrar una armonia plenamente satis-
factoria entre las concepciones cientifica y espiritual del mundo? Y
contesta con un sonoro si, pues la creencia en Dios puede ser una
eleccion enteramente racional, y los principios de la fe son, de hecho,
complementarios a los principios de la ciencia.’

Son pues multiples los signos que nos sugieren la presencia de una
renovada lectura y practica de la laicidad: convertida en el marco
institucional para la gestion de la tolerancia y la demanda creciente
de libertades religiosas asociadas a los derechos humanos. Ello ha lle-
vado a un replanteamiento de las relaciones que se establecen entre
Estado, sociedad y religion.

En este marco, desarrollaré una exposicion que tiene como epicen-
tro la experiencia europea contemporanea acerca de la relacién entre
derecho y religién, animada por aquellas expectativas religiosas que,
sin negar los alcances de la modernidad y sus logros, pretenden con-
tribuir a dar una nueva dimensiéon publica al mundo del sentido y a
la normatividad ética, consciente, no obstante de la complejidad del

5 Steiner, George, Nostalgia del absoluto, Madrid, Siruela, 2001, p. 16.
6 Cfr. ibidem, pp. 13-20.
7 (fr. Collins, Francis, El lenguaje de Dios, México, Planeta, 2006, pp. 9-11.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 287

binomio cultural que entretejen secularidad y religion. Asi, el presen-
te articulo esta dividido en tres apartados. En el primero se repasan
los significados atribuidos a la laicidad y al laicismo: es indispensable
conocer este marco de referencia para adentrarnos en la relaciéon en-
tre derecho y religion. La segunda parte discurre a través de un ana-
lisis critico al Informe 2002 de la Comision de Derechos Humanos
del Parlamento Europeo, con el cual busco el diagnéstico alrededor del
cual gira la lectura contemporanea del viejo continente respecto de la
libertad religiosa. Finalmente, la tercera parte hace alusion a las posi-
bilidades y condiciones para repensar la libertad religiosa y reunir la
democracia y la religion, la justicia y el derecho, la libertad y la ver-
dad, factores que hoy aparecen incomunicados.

II. DERECHO Y RELIGION: LAICIDAD O LAICISMO

La relacion entre la experiencia religiosa y el fenémeno juridico es
altamente compleja, pues redne situaciones tan profundas y conflicti-
vas como el reconocimiento, garantia y ejercicio de la libertad para
profesar un credo, asi como la forma en que se vinculan los Estados
y las iglesias. A las anteriores dificultades se afladen problemas se-
manticos en torno al concepto de laicidad, mismo que desempena el
papel de marco en el que se desenvuelve, precisamente, la relacion
entre el derecho y la religion.

Mi propésito en este primer apartado es evidenciar las diferencias
en los significados practicos que pueden atribuirse a la laicidad y al
laicismo, también denominado laicidad radical. Esta tarea representa
el presupuesto necesario para acometer el andlisis previamente anun-
ciado del Informe de la Comisién de Derechos Humanos del Parla-
mento Europeo.

1. Laicidad y sus fuentes

Desde un punto de vista eminentemente historico, la laicidad cris-
taliza en la tradicién iluminista-liberal de matriz racionalista, como
un atributo de los Estados, y en general de las instituciones publicas,
que busca garantizar unas bases de convivencia pacifica entre indivi-
duos que profesan credos diversos, tras la experiencia de la division y

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



288 HUGO RAMIREZ GARCIA

enfrentamiento religioso vivido en Europa en el siglo XVI, época en
la que el contacto de diversas confesiones representdé un elemento de
divisién social e incluso de discriminacién legal.

En el marco de la teoria politica se ha llegado a distinguir entre
un sentido material y otro formal de la laicidad. El primero significa
que el comportamiento de los poderes pablicos es neutral respecto de
las doctrinas religiosas, es decir, que ninguna resulta ni beneficiada ni
lastimada como resultado de la accién de los 6rganos del Estado. Por
su parte, la laicidad en sentido formal representa un elemento con-
dicionante para la deliberacion publica y supone que en ésta se ad-
miten todos los argumentos y posiciones en pie de igualdad, sin
que ninguno aparezca primado o postergado en funcién de su proce-
dencia.?

A partir de lo anterior, un estudio de la naturaleza juridica de la
laicidad arroja datos adicionales que deben tenerse en cuenta. Asi,
por ejemplo, resulta ampliamente aceptado que la laicidad es un
principio por virtud del cual se entiende que ninguna confesién ten-
dra caracter estatal, con el objeto de salvaguardar la libertad religio-
sa. De tal principio derivan, por via doctrinal y jurisprudencial, mul-
tiples funciones juridicas entre las cuales se destacan:

a) La funcién de garantia para la autonomia de lo temporal, la
cual se construye a partir de una distincién bésica entre los objetivos
del Estado y las iglesias: proveer de los elementos que configuran el
bien comun y la salvacion, respectivamente. Esta distinciéon se funda-
menta, ademds, en el caracter especifico de los conocimientos necesa-
rios para ordenar las realidades temporales; efectivamente, el saber
tedrico y practico relativo a este ambito, que constituye las diversas
ciencias y técnicas, no ha sido objeto de revelacion directa, por tanto,
son ajenos a la funcién magisterial de las iglesias;? dicho de otra ma-
nera, el mensaje religioso contiene las ensefianzas necesarias para la
salvacion de los hombres, pero no un determinado programa de or-
ganizaciéon temporal politica, social, econémica. Hechas estas distin-

8 (fr. Prieto, Luis, “Religion y politica (a proposito del Estado laico)”, Persona y De-
recho, nam. 53, 2005, p. 116.

9 (fr. Martin de Agar, José, “Voz autonomia (autonomia de lo temporal)”, Gran
Enciclopedia  Rialp,  http://www.canalsocial.net/ger/ficha_ GER.asp?id=10617 Scat=religioncris
tiana (consultado el 28 de septiembre de 2010).

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 289

ciones se comprende y reconoce que a las actividades estatales les co-
rresponde un protocolo de legitimidad especifico, diametralmente
separado de formulas integristas, donde toda exigencia religiosa ha de
proyectarse en el ambito juridico-politico; o fundamentalistas, para
las que la solucion a todo problema social encuentra obligado
fundamento en un argumento de autoridad con matriz religiosa.

b) La funciéon de trazar el cauce para el desarrollo de la coopera-
ciéon entre el Estado y las diversas confesiones con presencia en su te-
rritorio, para aquellos objetivos y en aquellas tareas en las que se
acepta la funcién de promociéon social a cargo de las iglesias, por
ejemplo, en el ambito de la educacion.

¢) La funcién de garantia para el disfrute de la libertad religiosa,
sobre todo al propiciar la relevancia objetiva de su ejercicio, lo cual
implica el reconocimiento de que la libertad, una realidad que se
despliega en el plano subjetivo, tiene siempre repercusiones objetivas.
No es de extranar que la dogmatica de los derechos fundamentales
reconozca, desde hace algiin tiempo, la dimension objetiva de la li-
bertad religiosa, valorando la apertura al fundamento que sostiene las
convicciones y la fuerza para percibir lo supremo y lo esencial en la
vida, todo lo cual es asumido por el ordenamiento juridico como lo
propio para una mejor garantia del ejercicio de tal derecho.!”

Parece acertado afirmar que el significado que venimos apuntando
respecto del concepto de laicidad es expresion de un avance cultural
de Occidente en la comprension de la justa autonomia del orden
temporal, con miras al ejercicio integral de la libertad religiosa. Su
consolidaciéon, como principio informador que marca hoy en dia la
cadencia de la relacion entre el Estado y los creyentes, es el resultado
de un proceso histérico de naturaleza dialéctica, cuyos protagonistas
son la cultura moderna y la comunidad creyente. Los componentes
de este didlogo, a mi juicio, han sido magistralmente descritos por
Jacques Maritain, comenzando por el humanismo moderno, el cual
surge de unas fuerzas que se abren paso no por un afan de irreligiosi-
dad, sino por el respeto hacia la mayor creacion de Dios, es decir, el
Hombre. Segtn Maritain, frente al estilo propio de la cristiandad

10 (fr. Roca, Ma. José, “T'coria y practica del principio de laicidad del Estado.
Acerca de su contenido y funcién juridica”, Persona y Derecho, nam. 53, 2005, p. 255.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



290 HUGO RAMIREZ GARCIA

medieval, que avanza respondiendo a las iniciativas divinas con un
movimiento ingenuo: directo, sencillo, sin preocuparse del conoci-
miento de si mismo, el humanismo moderno reclama consistencia
propia del mundo civil, y esa reivindicacion era legitima, ya que la fi-
losofia no debia estudiarse en razén de la teologia, la ética en fun-
ciéon del confesionario, ni el derecho en funcién del derecho canéni-
co; los reyes no eran la longa manus de la jerarquia, ni ésta debia
tener poder para poner y quitar monarcas.

Si bien lamentablemente esa reivindicacion se desvirtuo, ya que el
hombre moderno no sélo se afirmé a si mismo, sino que se afirmé a
si mismo negando a Dios, Maritain propone una lectura del huma-
nismo moderno que resalta un proceso positivo de secularizacion,
que conduce hacia una semantica apropiada para el principio de lai-
cidad. De esta forma, como primera respuesta a los retos postulados
por el humanismo moderno, se manifiesta la aceptacion del pluralismo
que implica tanto la tolerancia dogmatica del error como la toleran-
cia civica que obliga al Estado a respetar las conciencias, tal como
fue presentada por autores anglosajones como Locke. Asi lo explica
nuestro autor:

El primer hecho central, el hecho concreto que se impone como carac-
teristico de las civilizaciones modernas por oposicion a la civilizacion
medieval, ¢acaso no es el que, en los tiempos modernos, una misma ci-
vilizacién, un mismo régimen temporal de hombres, admita en su seno
la diversidad religiosa? En la Edad Media, los infieles estaban fuera
de la ciudad cristiana. En la ciudad moderna, los fieles y los infieles es-
tan mezclados... De esta suerte, en las condiciones de los tiempos mo-
dernos, habra de admitir que dentro de ellas todos (fieles e infieles)
participen en el mismo bien comin temporal.!!

Maritain entiende que la aceptacion de tal pluralismo no atenta
contra la unidad necesaria para la convivencia y desarrollo del ser
humano, pues la auténtica experiencia de la unidad se despliega en la
vida de cada persona: “por ello la unidad temporal o cultural no re-

11 Maritain, Jacques, Humanismo wntegral. Problemas temporales y espirituales de una nueva
cristiandad, Madrid, Ediciones Palabra, 1999, p. 209.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 291

quiere, por si, la unidad de fe y de religion”.!? En este contexto,
apunta Juan Manuel Burgos, el pluralismo no se concibe como un
mal menor que hay que soportar en aras de la convivencia, sino co-
mo el resultado necesario y bueno de una sociedad en la que los su-
jetos son libres y pueden ejercer su libertad, manifestando de manera
practica el respeto a una dimensiéon esencial de la dignidad humana,
que se entiende como un bien que hay que valorar y proteger.'s Al
mismo tiempo, se refuerza la idea de que las iglesias son comunida-
des basadas en la adhesion personal a un credo y a unos medios
salvificos.

Un segundo paso ha sido el reconocimiento de la autonomia de las reali-
dades temporales que, segin Maritain, frente a la “posicion sacral” de la
Edad Media que tendia a subsumir todo en la religiéon y en la teolo-
gia, opta por el respeto de lo secular y mundano de sus leyes. Y de
nuevo la perspectiva no es estratégica, sino sustancial: lo temporal no
se debe respetar para congraciarse con la moda de la época, para
que la experiencia religiosa sea simpatica o menos incomoda al mun-
do civil, sino porque es digno de respeto, porque de hecho tiene sus
propias leyes que no dependen directamente de la religion y, en lti-
mo término, porque ese es el orden querido por Dios mediante la
creacion. Maritain entiende que esta autonomia de las realidades
temporales parte de saber que, como todo lo creado, el ser humano
se sostiene en ultimo término en Dios. Pero al mismo tiempo admite
que Dios no ha creado con el ser humano una marioneta que deba
mantener continuamente en movimiento, sino un ser auténomo que
vive de acuerdo a una comprension concreta del deber.

El Gltimo elemento se localiza en la renuncia de la confesionalidad de
las instituciones publicas, partiendo de la reivindicacion moderna me-
diante la cual “la fuerza al servicio de Dios es sustituida por la con-
quista o realizacién de la libertad”.!* Juan Manuel Burgos apunta
que aqui Maritain asume de manera muy profunda, y trasladandolo
al campo religioso, un hecho radical de la modernidad, esto es, el ad-
venimiento del sujeto: en el marco medieval, desde el punto de vista

12 Thidem, p. 216.

13 Cfr. Burgos, Juan Manuel, Reconstruir la persona. Ensayos personalistas, Madrid, Edi-
ciones Palabra, 2009, p. 283.

14 Maritain, Jacques, op. cit., p. 222.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



292 HUGO RAMIREZ GARCIA

sociopolitico, prevalecia la instituciéon. Las clases y reglas sociales
eran muy dificiles de modificar, superar o transformar. En cambio,
dentro del contexto moderno tales barreras son superadas, por lo que
el protagonista pasa a ser el sujeto que se responsabiliza de su propio
destino.’> Este cambio de paradigma supone en concreto que la im-
posiciéon de cualquier religion por la via estatal ha llegado a su fin: la
sociedad debe hacerse creyente desde abajo, porque los miembros
que la componen lo son, y no porque las instituciones sociales y esta-
tales, oficialmente confesionales, lo impongan desde arriba, a través
de los recursos que les son propios. Nuestro autor reconoce que ca-
bria objetar que este planteamiento tiene en el fondo repercusiones
negativas para el desarrollo de una religién, que pierde tanto la segu-
ridad del marco institucional como la ventaja que supone usar las
vias que éste controla. Pero al mismo tiempo admite que si los ciuda-
danos no son realmente creyentes, el marco institucional acabara ca-
yendo por su propio peso o se convertird en una cascara vacia que
desprestigiara a la religiéon a la que apoya.'® En cambio, la renuncia
de la confesionalidad de las instituciones publicas abre la puerta a
una colaboraciéon entre el Estado y las iglesias, equilibrada, donde
cada parte realiza su fin.

2. Laicismo (lawcidad radical) y sus fuentes

Toca ahora el turno para el analisis del significado practico del
concepto laicidad radical en su acepcion mas radical, también deno-
minada laicismo. Pedro Salazar, académico mexicano defensor de es-
ta interpretacion, explica que el laicismo puede ser entendido, al me-
nos, en dos sentidos:

15 (fr. Burgos, Juan Manuel, op. cit., pp. 284 y 285.

16 Textualmente asi lo explica Maritain: “Ya no aparece la unidad de tal civiliza-
ciéon como unidad de esencia o de constituciéon asegurada desde arriba por la profe-
sion de la misma fe y de los mismos dogmas. Menos perfecta, mas material que for-
mal, real no obstante, es mas bien... la unidad de orientacién; atravesando capas de
cultura heterogéneas, algunas de las cuales pueden ser muy deficientes, procede de una
comun aspiracion a la forma de vida colectiva mas armoniosa con los intereses supra-
temporales de las personas”. Maritain, Jacques, op. cit., pp. 211 y 212.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 293

a) Como un principio epistemoldgico de autonomia ante los dogmas
religiosos que sienta las bases para la convivencia de todas las ideolo-
glas posibles y se expresa en la regla ‘no pretender que se es poseedor
de la verdad mas de lo que otro puede pretender que la posee’; b) (Tam-
bién) como una batalla intelectual que se propone la derrota, o al me-
nos la denuncia, del prejuicio y la supersticion que son la esencia de las
religiones histéricas y de la tradiciéon.!’

En buena medida, contintia explicando el profesor Salazar, este
par de significados que se atribuyen al laicismo parten de “considerar
que todos los dogmas —pero, sobre todo, los dogmas religiosos—
constituyen un obstaculo para la autonomia individual, para la refle-
xi6n racional y para el progreso cientifico”,'® de tal manera que, ante
la incompatibilidad radical entre el mundo ideal del creyente y el
mundo ideal del agnostico y del ateo, s6lo queda una alternativa: vi-
vir, convivir, en lo publico, como si Dios no existiera.

Las razones que justifican la admisién de este principio serian basi-
camente dos: la primera sefala que la opcién contraria, es decir, vi-
vir como si Dios si existiera, seria inaceptable para el no-creyente
que quedaria moralmente, y quizd politicamente, excluido de la co-
munidad y se veria obligado a desplegar su vida en un mundo, desde
su perspectiva, irracional, que anularia el sentido de su autonomia
publica. La segunda razoén, por su parte, pretende tener en cuenta la
naturaleza misma de la libertad religiosa, la cual, en si misma, mani-
festaria una aporia inevitable que solo puede superarse si todos, en lo
publico, aceptamos vivir como st Dios no existiera. Textualmente
Pedro Salazar lo explica de la siguiente forma:

La aporia radica en que, cuando hablamos de dogmas religiosos que se
presumen verdaderos y absolutos, la dimension positiva de la libertad
de religion puede arrasar con su dimension negativa: los creyentes
quieren (y tienen que) difundir su fe. Y la tnica forma de hacerlo es in-
vadiendo, para convencerlos, la esfera de libertad negativa de los de-
mas. Por eso, para convivir en paz, tenemos que dejar la religiéon en la
esfera de lo privado en la que cada quien puede, si quiere, vivir con

17 Salazar, Pedro, “Laicidad y democracia constitucional”, Isonomia, Revista de Teoria
y Filosofia del Derecho, México, num. 24, 2006, p. 43.
18 Ihidem, p. 44.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



294 HUGO RAMIREZ GARCIA

Dios y para Dios pero, en lo publico, tiene que tolerar y respetar a los

que solo ejercemos la dimensiéon negativa de la libertad religiosa.!?

En el plano institucional, el laicismo se proyecta sobre todo en tres
principios que informan la vida puablica de una sociedad y Estado
laicos:

a) En primer lugar, las normas e instituciones politicas y juridicas
unicamente deben responder a los principios del Estado democratico
de derecho, fundamentalmente, el relativismo: como tnico antidoto
al dogmatismo; y la tolerancia: como regla de convivencia en el mar-
co del pluralismo.

b) En segundo término, ningun gobierno debe orientar sus decisio-
nes y acciones inspirandose en principios religiosos.

c) La ciencia y el desarrollo tecnolégico, en tercer lugar, deben
responder a la razon cientifica y a la ética de la responsabilidad, fun-
damentada exclusivamente en presupuestos racionales y laicos, y no a
los principios morales inspirados en dogmas de fe.

Los postulados del laicismo que interpretan a la religion como pe-
ligro para los procesos publicos, principalmente aquellos a partir de
los cuales se genera el derecho, tienen multiples fuentes y en su con-
junto forman una matriz cultural con la cual se han identificado las
sociedades democraticas de nuestro tiempo. En esta oportunidad
quisiera referirme sélo a dos autores que, desde mi perspectiva, han
influido de manera importante a la configuracion de tal matriz cultu-
ral: Bertrand Russell y Hans Kelsen.

Como todos sabemos, Bertrand Russell es uno de los representan-
tes mas destacados de la filosofia analitica y del empirismo del siglo
XX. Para los efectos de esta exposicion, quisiera destacar dos cuestio-
nes de su pensamiento.

Por un lado, la defensa que realiza respecto de la hegemonia de la
ciencia como via para conocer la realidad, lo que se puede denomi-
nar monismo cientifico. Esta defensa se despliega a través de una es-
trategia excluyente con la que se distingue entre la ciencia y sus riva-
les, encabezados por la religion. Bertrand Russell entiende que la
Unica relacién o vinculo que puede existir entre la ciencia y la reli-

19 Ihidem, p. 48.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 295

gion es la del conflicto: el campo de batalla esta representado por el
incesante afan humano por saber y la lucha transcurre en multiples
escenarios: en el plano del objeto que cada estrategia de conocimien-
to se arroga para si; en el plano de la finalidad de cada estrategia de
conocimiento, con lo cual se justifica como actividad humana; y
finalmente con los métodos que cada una de ellas emplea.

De esta manera, segun Russell, la ciencia “es un intento para des-
cubrir, por medio de la observacién y el razonamiento basado en la
observacion, los hechos particulares acerca del mundo para, poste-
riormente, formular las leyes que conectan los hechos entre si, y que
hacen posible predecir los acontecimientos futuros”.?’ Una de sus
principales caracteristicas es la provisionalidad, con lo cual se favore-
ce “el abandono de la investigaciéon de la verdad absoluta, y la susti-
tucion de ella por lo que puede llamarse verdad ‘técnica’, categoria
que corresponde a toda teoria que pueda emplearse con éxito en in-
venciones y en la predicciéon del futuro”.?!

En las antipodas de la ciencia, la religion fundamenta su estrategia
de conocimiento en los dogmas y en la autoridad, dos realidades muy
distantes e incluso opuestas con la observaciéon empirica, propia del
método cientifico. Y esto es asi porque los dogmas se asumen como
explicacion absoluta de la realidad, como un espejo del universo, que
prescinde de la observaciéon y de la comprobacién empirica. Siempre
presuponen un acto de fe, y en definitiva, la credulidad del sujeto en
una autoridad, es decir, en un ente cuyo discurso se tiene como des-
cripcion fidedigna del universo en su conjunto. En el fondo, la finali-
dad de la religion, segun Russell, no es el incremento del conoci-
miento, sino la construccién de la legitimidad suficiente para una
forma de dominio.

Para decirlo de manera puntual, segin Russell las diferencia, la
fuente de conflicto entre ciencia y religién se localiza en el hecho de
que la segunda aprovecha la debilidad humana que desemboca en la
bisqueda afanosa para satisfacer un sentimiento de seguridad y certe-
za, por lo que se despliega ante todo en el espacio de lo emotivo. En
cambio, la ciencia interpela a la osadia de quien se enfrenta a la rea-

20 Russell, Bertrand, Religidn y ciencia, México, FCE, 1955, p. 9.
2L Jbidem, p. 14.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



296 HUGO RAMIREZ GARCIA

lidad con la razén, y que no se acompleja por saber que su conoci-
miento no es absolutamente verdadero. Todo lo anterior conduce a
considerar que el desarrollo y progreso humanos dependen del man-
tenimiento del monismo cognitivo de la ciencia. Como sabemos, esto
se llega a concretar en términos practicos a través del imperativo
tecnologico, pero en lo que concierte directamente al tema que nos
convoca, lo importante es mantener la hegemonia de la ciencia co-
mo parametro de veracidad con el cual se califica el conocimiento
humano.

Una segunda cuestion que quisiera resaltar del pensamiento de
Bertrand Russell es la justificacion cientifica que propone para el re-
lativismo ético, como se ha podido constatar, uno de los pilares para
cierta concepciéon del ejercicio democratico. Segin Bertrand Russel,
si el objeto de conocimiento cientifico tiene como principal caracte-
ristica la verificacion empirica, el Bien y todos los valores no son ob-
jetos de conocimiento cientifico, ya que sobre ellos no es posible
afirmar ningan predicado con pretensiones de verdad empiricamente
sustentada. Esto no quiere decir que el Bien y en general los valores
no existan, sino que su existencia no es objetiva, sino subjetiva y se
incardina en el ambito de las emociones, los sentimientos y los de-
seos. Asi, sentencia Russell: “Cuando afirmamos que esto o aquello
tiene ‘valor’, estamos dando expresion a nuestras propias emociones,
no a un hecho que seguiria siendo cierto, aunque nuestros sentimien-
tos personales fueran diferentes. Toda idea de lo bueno y lo malo tie-
ne alguna conexion con el deseo”.??

Hay dos consecuencias practicas muy importantes de estas asevera-
clones teodricas sobre el estatuto cognitivo que corresponde a los valo-
res y al bien:

a) La primera apunta hacia la aceptaciéon del relativismo axiologi-
co, y por deduccidn, ético, esto es, que todas las diferencias respecto
a los valores son una diferencia de gusto; la base principal para
adoptar esta opinion es la completa imposibilidad de encontrar argu-
mentos para probar que esto o aquello tiene un valor intrinseco, y
puesto que no hay ain manera de imaginar como decidir una dife-
rencia de valores, la conclusion forzosa es que la diferencia es de gus-

22 Jbidem, p. 158.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 297

to, no respecto a ninguna verdad objetiva. Si esto es asi, indica Rus-
sell, no puede haber tal cosa como el mal en si, la conducta mala en
si, el pecado en ningun sentido absoluto, porque lo que un hombre
llama pecado, otro puede llamarlo virtud, y aunque sientan antipatia
reciproca por razon de esta diferencia, ninguno puede convencer al
otro de un error intelectual. Consecuentemente, el castigo sélo puede
justificarse sobre la base de que el criminal ha actuado de una mane-
ra que otros desapruchan.”

b) La segunda hace referencia a la naturaleza de la ética, mostran-
dola como una estrategia mediante la cual se pretende imponer los
deseos colectivos como parametro de calificaciéon para las conductas
individuales, o tal vez a la inversa, como el intento de un individuo
para hacer que sus deseos se conviertan en regla de acciéon para el
grupo.?

En definitiva, relativismo y voluntarismo serian las claves de bove-
da para el deber ser, y estas mismas coordenadas, aunque bajo otros
supuestos, son empleadas por Hans Kelsen en diversos escritos donde
explica las circunstancias de legitimidad para la creaciéon del derecho.
En efecto, si en algin lugar Kelsen admite cierto tipo de vinculo en-
tre lo que él considera la realidad juridica y el valor, éste se sitha en
el plano de la filosofia politica y tiene que ver con la legitimidad del
acto a través del cual se dota de validez juridica a un juicio hipotéti-
co de imputacion. Ahi, el autor de la Teoria pura del derecho apela a la
democracia, o mejor dicho, a cierta concepciéon de la democracia,
para describir las condiciones filosoficas, éticas y politicas que legiti-
man la creaciéon de un deber juridico. Un fragmento del ensayo
“Absolutismo y relativismo en filosofia y en politica” resume cabal-
mente este postulado kelseniano:

Soélo si no existe respuesta absoluta a la pregunta de qué es lo mejor y
no existe el bien absoluto, puede justificarse el legislar, es decir, el de-
terminar los contenidos del ordenamiento juridico, no ya segtn lo obje-
tivamente mejor para los individuos que deben someterse a este orde-
namiento, sino segin lo que estos individuos, en su mayoria por lo

2 Cfr. ibidem, p. 163.
24 Cfr. ibidem, p. 160.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



298 HUGO RAMIREZ GARCIA

menos, creen, con razon o sin ella, qué es lo mejor, lo cual es una con-
secuencia del principio democratico de libertad e igualdad.?

Del enfoque de Kelsen se deriva la existencia de dos grandes posi-
clones tedricas contrapuestas, con graves implicaciones para la vida
politica, que se podrian resumir en estos términos: a) La posicion po-
litica relativista-formal, segin la cual el concepto universal de lo bue-
no ha de ser desterrado de la actividad politica y sustituido por la de-
cision de la mayoria, que constituye el mejor procedimiento y
mecanismo para orientarnos en la vida publica; y b) La posiciéon poli-
tica absolutista-material, pretendidamente no democratica, segun la
cual lo bueno y justo no es producto de la mayoria, sino que la ante-
cede y orienta, hasta el punto de que la vida pablica democratica ha-
bra de organizarse con el fin prioritario de realizar determinados
contenidos morales.?°

Asi, para Kelsen tanto el relativismo ético como la democracia vie-
nen a ser rasgos psicoldgicos afines, maneras de ser, dimensiones de
una misma personalidad. Pero también entre ellos existe una cone-
xion logica, es decir, una relaciéon en la que los valores democraticos
se deducen a partir del relativismo ético. De tal manera que si se es
relativista en filosofia moral, consistentemente se ha de ser democrata
en politica. El relativismo ético se convierte en la condicién necesaria

25 Kelsen, Hans, ;Qué es justicia?, México, Planeta-Agostini, 1992, p. 123. Para ro-
bustecer el argumento, Hans Kelsen describe la relaciéon que guardarian el absolutis-
mo filoséfico (un error filoséfico, segtin su punto de vista), con el absolutismo politico,
a fin de contrastarlos con el binomio relativismo-democracia: “El paralelismo que
existe entre el absolutismo filosofico y el politico es evidente. La relaciéon que existe
entre el objeto de conocimiento, lo absoluto, y el sujeto de conocimiento, el ser hu-
mano, es muy semejante a la que existe entre el gobierno absoluto y sus stubditos. El
poder ilimitado de este gobierno no recibe ninguna influencia de los stbditos, que es-
tan obligados a obedecer las leyes sin participar en su creaciéon. De modo semejante,
lo absoluto sobrepasa nuestra experiencia, y el objeto de conocimiento, en la teoria
filosofica del absolutismo, es independiente del sujeto de conocimiento, que se ve to-
talmente determinado en su conocimiento por leyes heterénomas. Se puede perfecta-
mente decir que el absolutismo filoséfico es un totalitarismo epistemoldgico. Segun este
punto de vista, ni qué decir tiene que la constitucién del universo no es democratica”.
Ibidem, p. 118.

26 (fr. Bonete, Enrique, “Relativismo ético y democracia”, Aconlecimiento. Revista de
Pensamiento Personalista y Comunitario, Madrid, Instituto Emmanuel Mounier, nim. 36,
1995, p. 45.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 299

y suficiente de toda democracia. En definitiva, segiin este punto de
vista Unicamente caben dos posiciones en relacion con los juicios de va-
lor: o se es absolutista y se afirma la existencia de valores que pue-
den ser conocidos racionalmente y por ello son objetivos y absolutos,
o se es relativista y se sostiene que los juicios de valor son mera ex-
presion de los sentimientos del sujeto. Y dado que el absolutismo éti-
co solo puede justificarse desde la fe religiosa, situada mas alla de los
limites de la razon, la Gnica opcidon coherente es la del relativismo
ético como presupuesto para la creacion del deber ser juridico, exclu-
yendo a la Verdad, asi como a cualquier expectativa de conocimiento
y experiencia politica que de alguna manera se vincule con ella.

En un articulo titulado “Dios y Estado”, Kelsen abunda en estos
temas a partir de estrategias antropologicas y psicolégicas, sostenien-
do como tesis que la experiencia religiosa es incompatible con la ex-
periencia auténtica de la individualidad, ya que el ser humano man-
tiene una existencia alienada, ajena a su propia individualidad, en la
medida en que vive dentro de una religion.?” Detras de esta aliena-
cién, sefiala Kelsen, se encuentran un par de funciones que la teolo-
gia ha atribuido a la idea de Dios. Por un lado, la funcién ontologica
como causa Ultima de todo cuanto existe: esta funcion ejerce presion
sobre la capacidad cognitiva del individuo, que no se atreve a cono-
cer la realidad mas alla de la explicacién teoldgica. Por otro lado, el
concepto Dios tiene una funcion practica que se proyecta como justi-
ficacibn de todo deber en términos absolutos,?® lo cual cancela la
autonomia.

Mas atn, Kelsen sostiene que al considerar la psicologia del cre-
yente, es posible demostrar que la experiencia religiosa, ademas de
alienante, es causa del fenémeno del sometimiento. En su opinion,
todo afan placentero por someterse, como hace el creyente, es simul-
taneamente deseo de someter a otros. Una vez mas, el peligro para
la democracia esta presente, ya que:

27 (Cfr. Kelsen, Hans, “Dios y Estado”, en Correas, O. (comp.), El otro Kelsen, Méxi-
co, UNAM, 1989, p. 245.

28 Recojo textualmente las palabras de Kelsen en este sentido: “El concepto acaba-
do de Dios cumple dos funciones muy distintas una de otra. Dios es la expresion, tan-
to del fin mas elevado, del valor supremo, del bien absoluto, como de la causa ulti-
ma. Sirve tanto para la justificacion de todo deber, como para la explicacién de todo
lo que es; su voluntad, su norma ética a la vez que ley natural”. Idem.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



300 HUGO RAMIREZ GARCIA

cuanto mas profunda es la propia subordinaciéon y mas fanatica es la
autoenajenacion religiosa, mas intensa es la exaltacion de la divinidad,
mas apasionada la lucha por esta divinidad, mas irrestricto el impulso
por dominar a los demas en nombre de esta divinidad, y mas triunfal
resulta también la victoria del defensor de la fe que se identifica con su
divinidad.?

Llegados a este punto, es pertinente realizar una recapitulacion
parcial y afirmar que en los tiempos que corren se manifiestan diver-
sos signos a través de los cuales se anuncia la renovaciéon en el vincu-
lo que guardan el derecho, en general lo publico, y la religion. La
desecularizacion, en este sentido, anima a repensar el alcance practi-
co de la libertad religiosa, y para ello contamos con dos alternativas:
la semantica de la laicidad que propone la cooperacion entre los dos
ambitos, o bien las condiciones del laicismo que insiste no solo en la
distincion, sino en la separaciéon bajo el argumento de respeto irres-
tricto a la autonomia de lo publico como esfera en la que deben re-
gir, bajo términos de exclusividad, las leyes de la racionalidad ilus-
trada.

Ahora avanzaremos con la propuesta de un analisis del Informe de
la Comisiéon de Derechos Humanos del Parlamento Europeo para

2002.

III. ANALISIS DEL INFORME 2002 DE 1A COMISION DE ASUNTOS
EXTERIORES, DERECHOS HUMANOS, SEGURIDAD COMUN Y PoLiTiCA
DE DEFENSA DEL PARLAMENTO EUROPEO

1. Fustificacion

Sin dejar de reconocer la complejidad que representa el vinculo
entre derecho y religién en un espacio cultural, juridico y politico tan
rico como es Europa, me he dado a la tarea de analizar un documen-
to que, por sus caracteristicas, ofrece un ejemplo paradigmatico de la
manera en que se interpretan multiples cuestiones asociadas a este te-
ma. Se trata, como fue anunciado previamente, del Informe, para

29 [hidem, p. 249.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 301

2002, de la Comision de Asuntos Exteriores, Derechos Humanos, Se-
guridad Comun y Politica de Defensa del Parlamento Europeo.

La elecciéon de este documento obedece a dos tipos de razones: las
primeras tienen que ver con su origen, y relacionado con ello, a su
influencia juridico-politica. Como sabemos, el Parlamento Europeo
encarna el principio democratico de la estructura institucional de la
Unién Europea, y representa una novedad en las relaciones entre
Estados por sus competencias, en especial por su poder de codecision
legislativa y sus facultades de control politico, dificilmente replicable
en la comunidad internacional.®® De ahi que desempene un papel ac-
tivo en la preparacion de la legislacion que afecta a la vida diaria de
millones de personas.

En este marco de actividades, el Parlamento Europeo se erige co-
mo observador calificado que analiza la manera y grado en que los
Estados miembros de la Unidn e incluso terceros paises, cumplen di-
versos compromisos en materia de derechos humanos. No es infre-
cuente que en uso de sus facultades emita declaraciones de censura y
otro tipo de manifestaciones con las que se pretende evidenciar y re-
pudiar aquellas situaciones en las que sistematicamente se vulneran
derechos humanos.

Un segundo grupo de razones esta asociado al hecho de que en el
Informe 2002 de la Comisiéon de Derechos humanos del Parlamento
Europeo se propone una exégesis de la posicion que debe guardar la
experiencia religiosa en el ambito publico. En efecto, en este docu-
mento podemos encontrar desde pronunciamientos generales sobre el
significado de la religiéon en el marco de la experiencia humana,
hasta la definicion de las estrategias que deberian seguirse para ga-
rantizar la libertad religiosa.

Atendiendo a ambos tipos de razones, considero que esta justifica-
do analizar este Informe en la medida en que se trata de un docu-
mento marco que pretende generar criterios de interpretacién, juridi-
camente relevantes, acerca del valor de la religion, asi como de sus
significados practicos, particularmente su posicion en el ambito del
derecho. Con todo, soy consciente de lo limitado que resulta mi estu-

30 Cfr. Mangas, A. y Linan, D., Instituciones y derecho de la Unién Europea, Madrid,
Tecnos, 2002, p. 176.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



302 HUGO RAMIREZ GARCIA

dio para dar cuenta de la compleja realidad que gira en torno al ne-
xo entre derecho y religion que actualmente se vive en Europa.

2. Descripcion del Informe

El itinerario analitico que propongo consta de dos segmentos: uno
en el que describo los elementos estructurales del Informe, incluyen-
do el diagnéstico que elabora sobre la situacién actual del ejercicio
de la libertad religiosa a nivel mundial, asi como una serie de pro-
puestas para garantizar su goce pleno. El segundo contiene mi apor-
tacion critica al contenido del Informe.

Respecto al diagnostico, el Informe comienza dando cuenta de un
par de constantes asociadas al fendmeno religioso en la época actual:
por un lado, el fin de la era de la secularizacién con el incremento
sostenido de las practicas religiosas en América, Europa oriental, Asia
y Africa, a partir de la década de 1980. Y por otro, el aumento de
las dificultades que padecen varios Estados, asociadas a las tensiones
entre las comunidades religiosas que cohabitan en sus territorios, asi
como a las espirales de violencia provocadas por la discriminacion e
intolerancia hacia las minorias religiosas.

Dentro del diagnéstico, el Informe pone peculiar énfasis en el he-
cho de que el aumento de la violencia contra los creyentes tiene una
causa, paradojicamente, religiosa que se actualiza en el fanatismo y el
extremismo: ambas practicas son contrarias, en el discurso y en los
hechos, a “los valores de la sociedad moderna, como la tolerancia re-
ligiosa, la libertad de expresion, el laicismo, la democracia y el plura-
lismo”. El Informe aclara que la religiéon, en si misma, no es causa
de violencia, marginacién o violaciones de los derechos humanos; sin
embargo, puede ser objeto de una interpretaciéon o uso politico inade-
cuado que si genere violencia dirigida, sobre todo, contra los creyen-
tes de otras religiones.?! Como evidencia de lo anterior se ofrecen da-
tos inquietantes: “Doce de los treinta conflictos que se registraron en
2002 y en los que produjeron mas de 1000 victimas, se iniciaron por
motivos religiosos”.

31 (Cfr. Informe sobre los derechos humanos en el mundo en el afio 2002 y la politi-
ca de la Uniéon Europea en materia de derechos humanos, considerando AJ, p. 10.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 303

A reserva de que retomemos y profundicemos un poco mas sobre
esta cuestion, parece que el Informe postula, entre lineas, la tesis de
que en ciertos casos, la libertad religiosa es potencialmente un riesgo
para si misma, ya que, en el fondo, el fanatismo, integrismo y extre-
mismo, tiene como origen el ejercicio “abusivo” de tal libertad que
acaba por cancelarla en la practica.

Llegados a este punto, emerge una cuestién eje: ¢cudl es la pro-
puesta del Informe con relacion a los problemas que se suscitan en
torno al ejercicio de la libertad religiosa?

A lo largo del documento se reitera un objetivo central que es el
desarrollo de sociedades democraticas, caracterizadas por atender las
exigencias de la “tradicion de multiculturalismo, pluralismo y laicis-
mo”.3? Para lograrlo, se proponen como tareas mas importantes las
siguientes:

a) En primer lugar, el fomento del conocimiento entre las religio-
nes que, a su vez, hagan propicia la tolerancia hacia las mismas a to-
dos los niveles de la sociedad, mediante la organizacion de didlogos
interculturales ¢ interreligiosos sistematicos, sobre la base de los prin-
cipios fundamentales de la igualdad y la influencia mutua.

b) En segundo término, la paulatina transformaciéon de aquellas
costumbres asociadas a alguna religion que no se ajusten a las exi-
gencias de los derechos humanos, a través de una serie de dialogos
politicos encabezados por la Unién Europea donde se buscan los va-
lores comunes y los puntos de referencia con las convicciones de los
demas, en relaciéon a los derechos humanos. En este caso especifico,
el objetivo preciso es “como minimo, tratar de poner fin a los terri-
bles castigos y practicas que se llevan a cabo en nombre de la reli-
gi6én” 33

¢) Finalmente, se postula “el desarrollo de politicas dirigidas a pre-
venir que se abuse de las religiones y que se las instrumentalice con
fines politicos”.3*

32 Jbidem, p. 60.
33 Ibidem, p. 61.
34 Ibidem, p. 60.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



304 HUGO RAMIREZ GARCIA

3. Aproximacién critica

Para comenzar mi aproximacién critica al Informe debo decir que,
a mi juicio, tiene un caracter ambivalente, toda vez que en momen-
tos parece hacer suyos los elementos del principio de laicidad, pero
en otros sostiene argumentos e interpretaciones que se alienan a una
vision avecindada en el laicismo.

Las aportaciones positivas del Informe son muchas. Por razones de
espacio no puedo referirme a todas, sin embargo quisiera subrayar al-
gunas que me parecen mas relevantes. Una seria el reconocimiento
que despliega con relacion a la agencia social y la presencia publica
de las iglesias cuando éstas complementan esfuerzos publicos en ma-
teria de educacion y salud. La segunda contribucién notable creo que
puede situarse en la preocupaciéon por la instrumentalizacién de las
creencias para fines politicos espurios, abusando del componente reli-
gioso presente en multiples identidades. Esto, advierte el Informe,
provoca la vulneracion sistematica de derechos humanos, sobre todo, la
libertad religiosa. Y contra esta misma libertad puede incidir negati-
vamente la accion de los Estados a través de las tentativas para con-
trolar o imponer una creencia o practica religiosa, la hostilidad hacia
las creencias minoritarias o no autorizadas, asi como las legislaciones
y politicas discriminatorias. Todo esto es igualmente denunciado por
el Informe.

Ahora bien, la cara negativa asoma en una serie de insinuaciones,
o si se prefiere de caracterizaciones entre lineas acerca de la experiencia
religiosa en general, mismas que la retratan como una realidad poco,
o incluso, nada compatible con la deliberaciéon publica, ya que al
contacto de la religion con bienes y debates propios del espacio pt-
blico, como son por ejemplo el alcance y exigencias de los derechos
humanos, puede propiciar conflictos, obstaculizando el desarrollo ins-
titucional de tales derechos o de otras legitimas pretensiones publicas.
Avancemos un poco mas en el analisis preguntandonos: (cuales son
esas insinuaciones sobre la experiencia religiosa a las que estoy
haciendo referencia y que le cancelan el paso a las deliberaciones
publicas?

a) La primera que he encontrado esta asociada a la presencia de
una convicciéon absoluta en toda religién, y se insinta cuando el

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 305

Informe describe al fanatismo como aquella actitud para cual: “la
unica confesion valida es exclusivamente la que uno mismo profesa y
de que todo el mundo debe seguir las férmulas religiosas y éticas que
prescribe dicha confesiéon”.% Cualquier religion, segin entiendo, se
erige sobre una conviccion absoluta, y por tanto, sobre la certeza de
que tal conviceion es verdadera, y que las demas, en cierto sentido,
son erroneas. La diferencia, en todo caso, entre el culto pacifico y el
fanatismo religioso, estd en el método por virtud del cual se pretende
extender la conviccion que se tiene por auténticamente verdadera: la
proposicion y la imposicion, respectivamente. Sin embargo, esta dife-
rencia no cancela el hecho de que, tanto el culto pacifico como el fa-
natismo religioso, son manifestaciones histéricas de una conviccion
absoluta, dato que en el Informe motiva sospechas.

b) Otra insinuaciéon acerca de la incompatibilidad de la religion
con la dindmica publica se localiza en el plano ético, concretamente
en la presencia de absolutos morales al interior de la experiencia reli-
giosa. En este caso, el Informe sugiere que la propuesta ética deriva-
da de un culto se caracteriza por exigir el respeto inflexible para cier-
tos deberes y practicas:*® esto seria un signo mas de la intolerancia
que, en potencia, inhabita en la experiencia religiosa. Entiendo que
las religiones proponen modelos de vida acordes con los contenidos
esenciales del dogma que en ellas se profesa. El caracter absoluto de
ciertos deberes morales asociados a la religion es, en este sentido, una
constante. Este hecho convierte a la interaccion de la experiencia re-
ligiosa con los procesos publicos en un riesgo para la convivencia
pacifica y tolerante, propia de las democracias modernas.

¢) Un tercer dato aportado por el Informe que, a mi juicio, apunta
en la misma linea que estoy describiendo se encuentra en el conside-
rando AV donde se indica, textualmente, que “los derechos de las
mujeres y las ninas, asi como los de otros grupos sociales vulnerables,
estan amenazados por practicas inaceptables (que se justifican), en
nombre de la cultura, las practicas tradicionales, las costumbres o la
religién, que reservan a estos grupos una posicion social y un estatuto

35 Ibidem, p. 58.
36 Cfr. ibidem, p. 59.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



306 HUGO RAMIREZ GARCIA

inferiores”.%” Aqui, sin distincién alguna entre manifestaciones pacifi-
cas o extremistas de la religion, se predica de ésta un vinculo con
conductas que vulneran derechos humanos nada menos que en el
momento mismo de su legitimacion. Se sugiere, dicho con otros tér-
minos, que la experiencia religiosa puede ser causa de la vulnerabi-
lidad de ciertos grupos humanos, y en esta medida contribuir a su
marginacion.

A partir de lo recién expuesto, se deja entrever un déficit de laici-
dad en el Informe cuando se descubren insinuaciones, en diferentes
lugares y con distintos tonos, mediante las que se sugiere que las vo-
ces vinculadas a alguna religion son incapaces de participar en dialo-
gos publicos, caracterizados por la secularidad y vocaciéon universal
porque, dada la naturaleza de su origen religioso, infiltran actitudes
intolerantes, son vulnerables a la manipulacion, postulan argumentos
dogmaticos, y en consecuencia imponen el reconocimiento de una
autoridad ajena al orden civil. De ahi que la presencia de la identi-
dad del creyente en el ambito publico es siempre objeto de sospe-
chas, y se justifique que el objetivo principal de la politica a seguir
sea la disminucion del potencial dano que la experiencia religiosa
pueda causar sobre la democracia y sus instituciones. El resultado fi-
nal sera que la libertad religiosa deba experimentarse y expresarse so-
lo en el ambito privado del creyente.3®

Con esto se llega, en primer lugar, a generar un entorno que pro-
picia la discriminacién, porque se grava a los ciudadanos creyentes
con deberes que son incompatibles con su forma de existencia preci-
samente como creyentes;? ademas se tergiversan los elementos for-

37 Ibidem, considerando AV, p. 11.

38 Tal tendencia se alinea con la concepcién general que postula el Informe respec-
to de la experiencia religiosa, donde se enfatiza su caracter psicolégico. En el conside-
rando Y del Informe se puede leer que “la religion y la profesion de una creencia
constituye un sistema de referencias sobre el sentido de la vida que satisface las nece-
sidades espirituales de los creyentes”. Ibidem, p. 9.

39 En un discurso pronunciado el 18 de abril de 2008 ante la Asamblea General de
la Organizaciéon de las Naciones Unidas, el Papa Benedicto XVI hace eco de esta
idea al senalar como incompatible con el desarrollo moral que supone la democracia
que “los creyentes tengan que suprimir una parte de si mismos —su fe— para ser
ciudadanos activos. Nunca deberia ser necesario renegar de Dios para poder gozar de
los propios derechos. Los derechos asociados con la religion necesitan proteccion, so-
bre todo si se los considera en conflicto con la ideologia secular predominante o con

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 307

males y sustantivos de todo proceso publico de deliberacion: en efec-
to, como explica Andrés Ollero,* la autonomia de lo temporal lleva
consigo una indeclinable dimensién procedimental que implica el res-
peto a determinados requisitos de forma para resolver problemas po-
liticos y sociales. El Informe, en mas de una ocasion, se inclina al
error inverso cuando interpreta la autonomia de lo temporal de modo
mas sustancial que procedimental, toda vez que niega posibilidad a
cualquier juicio moral, expresado desde las creencias del ciudadano,
sobre los contenidos propuestos en las soluciones a los problemas pu-
blicos.

IV. VERDAD Y DEMOCRACIA

Para abrir esta Gltima parte del articulo, quisiera referirme al esta-
do en que se encuentra la relaciéon de la experiencia religiosa y el de-
recho en México.*! Con ello pretendo mostrar que las tendencias que
he descrito previamente no tienen incidencia exclusiva en Europa, si-
no que se manifiestan igualmente en América Latina.

En México se ha abierto un nuevo capitulo en el debate acerca de
las implicaciones practicas que cabe atribuir a la laicidad como atri-
buto del Estado. La causa de esta reapertura de las deliberaciones
tiene que ver, a mi juicio, con las reacciones politicas, con efectos ju-
ridicos, que se han dado a la despenalizacion del aborto en la ciudad
de México. Efectivamente, en 2007 se reformé el Codigo Penal para
el Distrito Federal en lo relativo a la definicién del tipo penal del
aborto; a partir de la mencionada reforma, el aborto no es una con-

posiciones de una mayoria religiosa de naturaleza excluyente. No se puede limitar la
plena garantia de la libertad religiosa al libre ejercicio del culto, sino que se ha de te-
ner en la debida consideracion la dimension ptblica de la religion y, por tanto, la po-
sibilidad de que los creyentes contribuyan a la construcciéon del orden social”, http://
www.vatican.va/holy_father/benedict_xvi/speeches/2008/april/documents/hf"_benxvi_spe_200804
18 _un-visit_sp.html (consultado el 4 de octubre de 2010).

40 (fr. Ollero, Andrés, Un Estado laico. La libertad religiosa en perspectiva constitucional,
Thomson-Aranzadi, Cizur Menor, 2009, p. 82.

41 Sobre los temas que giran en torno a esta cuestiéon, expuestos en clave historica,
véase el conciso y bien documentado estudio de Zanchini, Francesco, “Liberta reli-
giosa ¢ laicita dello Stato nell’esperieza messicana”, en Tedeschi, M. (coord.), La l-
berta religiosa, t. 111, Rubbettino, Catanzaro, 2002.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



308 HUGO RAMIREZ GARCIA

ducta tipica y punible cuando se practica dentro de las primeras doce
semanas de embarazo, contando con el consentimiento de la madre.
La reaccién a la que he hecho referencia implicé que varios estados
de la Republica mexicana enmendaran sus Constituciones para expli-
citar el reconocimiento del derecho a la vida de toda persona desde
la concepcién, y asi limitar las posibilidades de que el tratamiento
juridico del aborto en estas entidades emule a la que ahora prevalece
en la ciudad de México.

Los defensores de la despenalizacion del aborto a plazos han argu-
mentado que este blindaje juridico del derecho a la vida desde la
concepcién atenta contra las instituciones que caracterizan al Estado
laico, porque acusan que tales reformas locales han sido impulsadas
por la Iglesia Catolica, o mas concretamente, por fieles de la Iglesia
Catdlica, y han exigido, por su parte, una reforma al articulo 40 de
la Constitucion federal, la norma suprema del Estado mexicano, para
que se haga explicito su caracter laico; al dia de hoy el procedimien-
to de reforma constitucional estd en marcha.

A simple vista, la enmienda que se propone al texto constitucional
parece inocua, y no manifiesta de manera evidente un retroceso para
la praxis del principio de laicidad. Sin embargo, una aproximacion
mas atenta, sobre todo a los argumentos que se han esgrimido para
justificar los cambios, dan cuenta del propoésito real al que se aboca
la reforma, esto es: la institucionalizaciéon de la relaciéon entre dere-
cho y religién, justificada sobre el fundamento de una lectura radical
de la laicidad. Veamos, de manera breve, estos argumentos para
evidenciar mi hipotesis:

a) Considero relevante atender en primera instancia al significado
que se asigna al principio de laicidad en el seno de lo 6rganos legisla-
tivos mexicanos, lo que puede agruparse como presupuestos o prole-
gomenos de la reforma. Segin la opinién de varios diputados que
han intervenido en el debate, por laicidad se entiende un principio
de caracter practico que posibilita el didlogo democratico, limitando
al maximo posible la presencia de elementos dogmaticos en las discu-
siones publicas que desembocan, entre otras cosas, en la configura-
ciéon del deber ser juridico. Por otro lado, el Estado laico se describe
como la condicién institucional que propicia un espacio publico secu-
larizado, es decir, ajeno a las contaminaciones de caracter religioso.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 309

Mas atn, en mdaltiples intervenciones de los legisladores se deja ver
una lectura del ambito publico semejante a un campo de batalla en
el que se baten dos poderes: el del Estado que representa la seculari-
dad y la razoén, y el de las iglesias que, por su parte, encarnan el ata-
vismo, la irracionalidad y el dogmatismo.*?

b) En segundo lugar, es posible identificar como el eje del discurso
que pretende justificar la reforma constitucional, la protecciéon y ga-
rantia maximas para la libertad religiosa, argumentando que la mis-
ma practica de la religion puede significar un riesgo para el ejercicio
pleno de tal derecho, por lo que se defiende la idea de que “un Esta-
do laico fuerte, que mantiene la practica de la creencias en el ambito
de lo privado, es la mejor garantia para que, en el marco de la de-
mocracia, se incentiven la libre circulacion de las ideas, y se fortalez-
ca la libertad de cultos”.®

c¢) Quisiera citar dos declaraciones para evidenciar un Gltimo pun-
to al que deseo hacer referencia:

El representante del Partido del Trabajo, Jaime Cardenas Gracia,
sefiald en la Tribuna de la Camara de Diputados que su partido estd
“a favor de la construcciéon, de manera cada vez mas constante y
profunda, de un espacio publico secularizado que impida que cual-
quier manifestacion de cualquier religiéon, o manifestacion de creen-
cias, se imponga con pretension de dominio en la vida publica nacio-
nal”. Por su parte, el representante del Partido de la Revolucion
Democratica, ante el mismo foro sentencié: “Estamos en presencia
del Estado laico, cuando ya no requiere mas de las religiones como
base de la integraciéon social”.** A mi juicio, detras de estas declara-
ciones late el proposito de relegar a la experiencia religiosa al ambito
privado, ya que con la enmienda constitucional que he comentado, se
busca generar mayor certeza en la distincion y separacion del conte-

42 Como ejemplo de lo anterior, baste la declaracién del diputado del Partido del
Trabajo, Jaime Cardenas Gracia: “Estado laico implica, entrafia, el mantenimiento y
la defensa de un espacio publico secularizado, que debe estar orientado por el interés
general. Esto que se llama la autonomia de la politica de cualquier contaminacién de
caracter religioso o que tenga vinculo con alguna creencia dominante o fe”. Véase la
version estenografica del Diario de los Debates de la Cdmara de Diputados del 1 de febrero
de 2010, http://cronica.diputados.gob.mx/ (consultado el 1 de octubre de 2010).

4 Véase idem.

4 Para ambas citas, véase idem.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



310 HUGO RAMIREZ GARCIA

nido propio de la vida privada, donde se incardinarian las manifesta-
ciones de una vida creyente, y la materia y dinamica de la cosa
publica.

Haciendo acopio de todo lo expuesto, contamos con evidencia pro-
veniente de ambas margenes del océano Atlantico para identificar
una paradoja: derecho y religiéon parecen vincularse sélo de forma
momentanea en el reconocimiento de la libertad religiosa bajo un
sentido negativo de posibilidad de abrazar un credo y practicarlo en
la esfera privada, para, con posterioridad, separarse de forma defi-
nitiva.

¢De qué manera superar la paradoja que plantea la relacion dere-
cho y experiencia religiosa: de fugaz vinculo que prepara el camino
para la separaciéon definitiva? Creo que algunas respuestas las pode-
mos encontrar en la descripcion que realiza Jirgen Habermas en tor-
no a lo que ¢l mismo denomina una secularidad cultural: la alternati-
va con la que se podrian superar las contradicciones e inconsistencias
de la trama que ha desembocado en la secularizacién descarrilada.

El itinerario que postula Habermas comienza con una seria adver-
tencia: un proceso histérico que radicaliza la originaria pretension se-
cular ilustrada de distincién entre instituciones seculares e iglesias, ge-
nerando practicas e instituciones de las que resulta la incomunicacion
entre razon y fe, entre procesos publicos y experiencia religiosa, pone
en peligro la viabilidad del Estado democratico liberal, entre otras ra-
zones porque en primer lugar desconoce el papel de las iglesias en la
formacion de ciudadania con lo cual debilita las condiciones de facti-
cidad de la vida publica de una sociedad, anclada en valores libera-
les. En efecto, senala Habermas, si una democracia de corte liberal
pretende mantener su impetu politico y evitar ser absorbida por
agentes que secuestren el espacio publico de deliberacion, ha de pro-
piciar que los ciudadanos ejerzan sus derechos de comunicaciéon y de
participaciéon de manera activa, motivados no por intereses individua-
les, sino por el bien comin.® Dicho con otras palabras, la democracia
debe contar con ciudadanos que cotidianamente actualicen virtudes
politicas, y éstas, como sabemos, se nutren de fuentes pre-politicas

#  (fr. Habermas, Jirgen, Entre naturalismo y religion, Barcelona, Paidés, 2006, pp.
110 y 111.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 311

donde se llevan a cabo procesos de socializacion y habituacién a
practicas que son motivadas por el previo reconocimiento de valores
en ellas insertos, y aqui la familia y las iglesias toman un papel de
peculiar protagonismo.*®

En segundo lugar, una sociedad que adopta como modelo la secu-
laridad radicalizada, pierde legitimidad porque es contradictoria y
provoca situaciones de injusticia al disponer que la libertad religiosa
cuente con un estatuto de derecho fundamental pero, simultineamen-
te, la limita de manera drastica y sobre todo sin justificacion, a sus
manifestaciones negativas, es decir, solo las que suponen la prohibi-
cién de imponer coactivamente la practica de un credo y su desplie-
gue en el plano de la intimidad y privacidad. En efecto, sentencia
Habermas, es inconsistente la existencia de garantias juridicas a favor
del derecho a la libertad religiosa, con la exigencia a todos los cre-
yentes para que justifiquen sus posicionamientos politicos al margen
de sus convicciones religiosas y sus visiones del mundo.*” Aparejado a
esta inconsistencia que provoca clertamente discriminacion, se provo-
ca que una sociedad no aproveche intuiciones valiosas en torno a la
verdad practica, en un tiempo o época caracterizada por la negacion
del sentido a través del nihilismo y del relativismo. Sobre esto Ha-
bermas sostiene que:

El Estado no puede desalentar a los creyentes y a las comunidades reli-
giosas para que se abstengan de manifestarse como tales también de una
manera politica, pues no puede saber si, en caso contrario, la sociedad
secular no se estaria desconectando y privando de importantes reservas
para la creacién de sentido. Bajo ciertas circunstancias, también los
ciudadanos seculares o los ciudadanos de otras confesiones pueden

4 Robert P. George coincide en lo fundamental con esta idea, haciendo referencia
al significado practico y las condiciones que posibilitan la moral publica. Desde su
punto de vista, “el derecho y el gobierno desempefian una funcién secundaria o ‘sub-
sidiaria’ en la defensa y promocion de la moral puablica. El papel principal es de las
familias, las iglesias, las organizaciones sociales y otras instituciones que, al trabajar
estrechamente con los individuos, inculcan un entendimiento moral y promueven la
virtud... Cuando las familias, las iglesias y otras instituciones de la asi denominada
sociedad civil no cumplen o no pueden cumplir con su funciédn, las leyes apenas bas-
taran para preservar los principios morales publicos”. George, Robert P., Entre el dere-
cho y la moral, Cizur Menor, Thomson-Aranzadi, 2009, p. 167.

47 Habermas, Jurgen, op. cit., p. 135.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



312 HUGO RAMIREZ GARCIA

aprender algo de las contribuciones religiosas, como ocurre, por ejem-
plo, cuando disciernen en el contenido normativo de verdad de una
manifestacion religiosa ajena; intuiciones que les son propias y que han
quedado a veces sepultadas u oscurecidas.*®

Finalmente, y esto tal vez sea lo mas inquietante, a través de la in-
comunicaciéon absoluta entre el espacio publico y la experiencia reli-
giosa se corre el riesgo de generar un caldo de cultivo donde puede
crecer el germen del totalitarismo, ya que cuando las religiones son
excluidas de la esfera publica se limita no soélo la participacién real
de los ciudadanos creyentes, sino que se empobrece la creacion de
sentido: una condicién previa y necesaria a la configuracion de deci-
siones publicas. En estos casos, la dominaciéon de las mayorias se
transforma en represion cuando se niega a la minoria derrotada, sea
ésta secular o de una confesion religiosa diferente, las justificaciones
que le son debidas y en consecuencia la completa comprension del
deber ser que se ha validado.*

Frente a este panorama, la propuesta de Habermas se enfoca en el
despliegue practico de lo que ¢l entiende como “secularizacion cultu-
ral o social”, que se caracteriza por la admision del habla religiosa
en el didlogo publico. La razén mas densa que ofrece Habermas para
defender la secularizacién social descansa en la admisién de que las
tradiciones religiosas representan un desafio cognitivo para la filosofia
de nuestro tiempo, ya que en ellas “se encuentran articuladas intui-
ciones de pecado y redencion, de salida redentora de una vida expe-
rimentada como irrecuperable, intuiciones que se han ido verbalizan-
do sutilmente durante milenios y mantenidas vivas gracias a medios
hermenéuticos”.%"

Emerge pues una pregunta de caracter practico: ;como lograr esta
incorporaciéon del habla religiosa en el didlogo publico? Segtn Ha-
bermas, mediante la traduccién de las intuiciones morales implicitas
en las tradiciones religiosas a un lenguaje secular, universalmente ac-
cesible, lo cual, a su vez, supone una labor cooperativa en la que se
actualizan varios supuestos.

48 Ibidem, pp. 138 y 139.
49 Cfi. ibidem, pp. 141 y 142.
50 Jbidem, pp. 115 y 116.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 313

a) En primer lugar, el reconocimiento de que la verdad, en el pla-
no de la praxis, es traducible a multiples lenguajes; o dicho de otra
manera: la verdad practica puede comprenderse y comunicarse a tra-
vés de multiples gramaticas.’!

b) En segundo término, la secularidad cultural que propone Ha-
bermas implica una reinterpretacion, realista y cabal, sobre el signifi-
cado, asi como del contenido de la libertad religiosa. Efectivamente,
se deber tener en cuenta que, en la vida del creyente, la religion
desempena un papel integral, que abarca toda su existencia, dandole
sentido desde la fe. Debe admitirse, por un lado, que la experiencia
de fe no se vislumbra cabalmente desde la Optica del observador ex-
terno, sino que es necesario hacer el esfuerzo por comprenderla des-
de adentro, desde el protagonista auténtico de la experiencia de fe, y
por otro que, en la vida del creyente, la religion no debe ser algo dis-
tinto de su existencia social y politica.’?

¢) En tercer lugar, Habermas entiende que la traduccion del habla
propia de las tradiciones religiosas en un lenguaje secular es el resul-
tado de una intensa labor cooperativa que presupone la admision de
deberes tanto para los ciudadanos religiosos como para los ciudada-
nos seculares. A los primeros les corresponde atenerse a la reserva de
la traducibilidad de su habla, es decir, a admitir que se despoje a ta-
les razones de la fuerza de la autoridad que les da origen, y se las
proponga con fundamento en el contenido de verdad que puedan po-
seer. Por su parte, los ciudadanos seculares deben mantener una dis-
posicion abierta al posible contenido de verdad de las contribuciones

51 El potencial comunicativo de las tradiciones religiosas precisamente descansa en
este hecho, al reconocer que “estan provistas de una fuerza especial para articular in-
tuiciones morales, sobre todo en atencion a las formas sensibles de la convivencia hu-
mana. Este potencial convierte al habla religiosa, cuando se trata de cuestiones politi-
cas pertinentes, en un serio candidato para posibles contenidos de verdad, que
pueden ser traducidos entonces desde el vocabulario de una comunidad religiosa de-
terminada a un lenguaje universalmente accesible”. fbidem, p. 139.

52 Habermas insiste en que el mundo secular debe comprender que los creyentes
“estan convencidos de que deben aspirar a la totalidad, a la integridad, a la integra-
cién en sus vidas: que ellos deben permitir que el Mundo de Dios, las ensenanzas de
la Torah, el mandato y el ejemplo de Jests, o lo que sea, configuren sus existencias
como un todo, incluyendo por tanto su existencia social y politica. Para ellos, su reli-
gién no debe ser algo distinto de su existencia social y politica”. Ibidem, p. 135.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



314 HUGO RAMIREZ GARCIA

religiosas, e incluso en ocasiones, realizar ellos mismos los esfuerzos
de traduccion.®

El resultado de la puesta en practica de la secularizacion cultural
es la distincion, sin sacrificar la comunicacion entre lo publico y lo
religioso, la posibilidad de una democracia con Verdad. Dicho con
palabras de Habermas, esta situaciéon “insiste en la diferencia entre
las certezas de fe y las pretensiones de validez publicamente critica-
bles, pero se abstiene de la arrogancia racionalista de que puede él
mismo decidir qué es lo razonable y qué lo irrazonable en las doctri-
nas religiosas”.>*

V. CONCLUSIONES

Finalizo esta exposicién con algunas ideas que no tienen animo
conclusivo sino, mas bien, prospectivo. Del analisis realizado se puede
confirmar la existencia de condiciones para repensar la relacion de la
religion con el derecho. El éxito practico de esta empresa intelectual
y practica pasa por dos condiciones, a mi juicio, elementales:

Primera. Evitar que el vinculo entre lo juridico y lo religioso esté
premeditadamente destinado a la separacién y la incomunicacion, co-
mo el status que seria el adecuado para la coexistencia pacifica de
ambas realidades. Esto, a su vez, nos lleva a reconocer que la razéon
practica desplegada en el espacio publico constituye un discurso en ac-
cion, usando ideas del profesor Francesco Viola, y en esta medida
interpela a la humanidad no en parcialidades sino de forma integral,
incluyendo su faceta religiosa.

Segunda. Resulta imperativo identificar como punto de llegada para
las inquietudes intelectuales y los afanes teéricos que confluyen en la
relacion de la religion con el derecho, la definiciéon de una gramatica
renovada cuyo eje no sea ya exclusivamente la idea del Estado laico,
sino que ademds tenga muy en cuenta la experiencia del ciudada-
no-creyente. En efecto, tal propuesta descansaria en el convencimien-

3 Cfr. ibidem, pp. 139 y 140.

5 Ibidem, p. 151.

% (fr. Viola, Francesco, “El papel ptblico de la religiéon en la sociedad multicultu-
ral”, en Aparisi, A. y Diaz de Teran, M. (coords.), Pluralismo cultural y democracia, Cizur
menor, Thomson-Aranzandi, 2009, p. 123.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.



DERECHO Y RELIGION 315

to de que, por un lado, los enfoques desde el Estado laico tienden a
organizar las realidades implicadas en la relaciéon derecho-religion ba-
jo la dicotomia mutuamente excluyente de lo privado versus lo pabli-
co, situaciéon que se traslada de manera injustificada a la experiencia
cotidiana del ciudadano-creyente, tratandolo como un ser dividido,
fragmentado, y al mismo tiempo obviando que se trata de una perso-
na con la necesidad de participar en debates publicos sin excluir de
manera absoluta y tajante los elementos religiosos a partir de los cua-
les da sentido integral a su vida. La perspectiva que se enfoca en el
ciudadano-creyente reconoce en ¢l capacidad suficiente para com-
prender la realidad por si mismo, y para elegir autbnoma y responsa-
blemente entre las diversas soluciones que cabe postular al servicio
del bien coman aprovechando, en todo caso, el expertise en humani-
dad del cual es depositario por vivir el ser como respuesta a una vo-
cacién trascendente.>®

56 Cfr. Ollero, Andrés, Derecho a la verdad. Valores para una sociedad pluralista, Pamplo-
na, Eunsa, 2005, p. 33.

D.R. © 2012. UNAM, Instituto de Investigaciones Juridicas, Boletin
Mexicano de Derecho Comparado, nim. 133, pp. 283-315.





