MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

Hans Saettele

LA MIRADA ENTRE IMAGEN Y VISION

En el 2003, el historiador de arte Hans Belting impartié en el College de France un
curso bajo el titulo “Historia de la mirada”; ¢l mismo menciona este evento en su libro
Antropologia de la imagen: esbozos para una ciencia de la imagen.' Historia de la mirada 'y
ciencia de la imagen, antropologfa de la imagen, se han constituido desde entonces en
tépicos fundamentales que ha hecho surgir un nuevo tipo de investigacién en estética.
El planteamiento es nuevo en la medida en que, siguiendo a Walter Benjamin, este tipo
de investigacién parte de la idea de que no es el tiempo el que da su sentido a la obra
de arte, sino la obra de arte que da su sentido al tiempo y, por ende, la obra de arte es
lo que genera presente, pasado y futuro.” Con esta inversion de enfoque en historia de
arte, 1la obra se convierte en instrumento de conocimiento. Con la condicién, claro,
de que se dé por aceptado que lo universal no se revela sino en lo singular, y que la
verdad no surge sino en un objeto.

Enlo que voy a comunicarles hoy como resultado de investigacion, pretendo convertir
ciertas obras de arte en instrumentos para conocer algo acerca de la mirada, es decir,
que parto de lo singular de la obra para conocer algo de este universal, la mirada, que ha
dado el tema de esta reunién. Las obras de arte que forman mi “material” estdn en casi
su totalidad expuestas en la ciudad de Lausanne, en el Musée de I'Art Brut. Pertenecen
al campo que se designa hoy con el nombre “outsider art”, o “arte marginal”.

Volvamos a la idea de una “historia de la mirada”. La propuesta de Belting es de
suma importancia para la teorfa psicoanalitica del sujeto. Porque, si es posible escribir
una historia de la mirada (en la vida de un sujeto y en las imdgenes de una época),

! Hans Belting, Pour une anthropologie des images, Gallimard, Paris, 2004, p. 11 (texto original del
alemdn: Bild-Anthropologie: Entwiirfe fiir eine Bildwissenschaft, Wilhelm Fink, Miinchen, 2001.

? Gérard Wajcman, “Lart, la psychanalyse, le siecle”, en Aubert, Cheng, Milner, Régnaul,
Wajcman, Lacan, ['écrit, ['image, Flammarion, Paris, 2000, p. 33.

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 81



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

ésta necesariamente tiene que tomar como punto de partida las imdgenes que se han
producido, imdgenes susceptibles de ser interrogadas acerca de la mirada que opera
en ellas. En la experiencia del psicoandlisis como proceso, estas imdgenes son siempre
producciones significantes que funcionan como punto de convergencia de varias cadenas
significantes, a la manera de una rama en la cual se deposita un enjambre de abejas.
Pensemos por ejemplo en la frase “Pegan a un nifio” y lo que Freud infirié de ella en
cuanto a la mirada: el proceso de transformacién, en el cual Freud detecta tres fases: 1)
“un niflo que no soy yo y que yo odio es pegado por mi padre”; 2) “(yo) pegado/pegada
por mi padre”; 3) “pegan a un nifio”, no sélo muestra la ubicuidad de la mirada en tanto
le procura al sujeto evidencias y certezas, sino, sobre todo, una conversién del sujeto
en un mero ojo: el sujeto deviene, en este fantasma, un ojo.” Freud ligé este proceso
de reduccidn con la “génesis de las perversiones™: se trata de una puesta en lugar, de un
emplazamiento del sujeto mediante el rasgo de perversidn, la pulsién escépica. Pero al
mismo tiempo, esa mirada estd relacionada con la dimensién del decir, la cual, como
constata Freud, estd abolida en la segunda fase: ésta es inconsciente, fuera del decir, y
cargada de real. La pulsién escdpica, como la oral, la anal y la invocante, se juega, como
dirfa Lacan, como “eco, en el cuerpo, del hecho de que hay un decir’.* Lo que no se
puede decir es que para ser amado por el padre, y para gozar del padre, de su ldtigo, el
sujeto toma la via de convertirse en objeto de desecho. Es asi como se separa el ojo, en
tanto érgano de un aparato sensorial de la mirada, en tanto que zona de goce.

En la experiencia de la obra de arte, la imagen coincide con el objeto producido por el
artista, con el cuadro. Esto permite precisar la homologfa entre fantasma y cuadro. Lacan
elaboré esta homologfa en los seminarios 11y 13 (Los cuatro conceptos fundamentales,
El objeto del psicoandlisis): opone el imaginario especular por un lado al imaginario del
fantasma y del cuadro por otro lado. Erik Porge dice acerca de esta oposicién:

De manera resumida y esquemdtica [...] se puede decir que del lado del espejo se ubican
la visién, la imagen i(a), la representacién, el sujeto supuesto saber, la finta, la geometria;
y del lado del fantasma y del cuadro (se sittian) el objeto a, la mirada, el deseo, el engafia-
ojos, el sujeto cartesiano, la pulsién, la topologfa.®

Con base en esta homologia podemos decir que si las obras guardan con el sujeto de
la experiencia una relacién andloga a la que guarda la tercera fase del fantasma con la
segunda, la constelacién de elementos que pueden tener acceso al decir, combinados con

? Solange Falad¢, Clinique des névroses, Economica, Parfs, 2003, p. 325.
4 Jacques Lacan, Le Séminaire, libre XXI1I, Seuil, Paris, 2005, p. 17.
5 Erik Porge, Jacques Lacan, un psychanalyste. Parcours d'un enseignement, Eres, Paris, 2000, p. 198.

82 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

otros que no son “articulables”,® como la conocemos en psicoandlisis por la estructura
del fantasma, se repite en el cuadro bajo la forma de una constelacién, en la imagen,
que lleva a ciertos objetos a la representacién, pero al mismo tiempo hace surgir un lazo
entre el fading del sujeto y un objeto causa de deseo. Este lazo permanecerd siempre en
lo invisible y no podrd ser representado. Y asi como la frase de sus pacientes le abrié
a Freud el acceso al rasgo de perversion en el deseo sexual, asi el cuadro nos abre el
acceso a la mirada como objeto causa de deseo.

Volviendo al tema de la visibilidad, recordemos la famosa frase de Paul Klee: “El
arte no reproduce lo visible, hace visible.” Lo que interesa respecto a la obra de arte
en nuestro enfoque, es la visién como proceso, el proceso de devenir visible, de hacer
visible. El artista, podriamos decir, nos abre el acceso al espacio donde estd lo que no
es visible. Maurice Merleau-Ponty llamd este proceso “visién”. La vision es e/ acontecer
del devenir visible, un proceso que no sélo tiene lo invisible como horizonte, sino que
hace del umbral de lo invisible su lugar de pertenencia. La visién, dice Merleau-Ponty,
“funciona segin un programa y una ley que ella misma no se ha dado, ella no estd en
posesién de sus propias premisas, ella no es pensamiento todo presente, todo actual,
hay en su centro un misterio de pasividad”.” Desde Lascaux hasta hoy, dice ademds
Merleau-Ponty, “pura o impura, figurativa o no, la pintura no celebra nunca otra
enigma mds que el de la visibilidad”. Enigma de la visibilidad, misterio de la pasividad
del sujeto: estos son los campos en los que nos movemos al interrogar las obras de arte
acerca de la mirada.

LA MIRADA COMO OBJETO CAUSA DE DESEO

Preguntemos por las implicaciones de la definicién del lugar de la mirada como situado
en el quiasma en tanto pulsional, o sea objeto causa de deseo u objeto a. La invencién
del objeto a, como le gustaba decir a Lacan, descansa sobre las siguientes bases teéricas:
a) es axioma lacaniano que el sujeto del deseo es sujeto sélo en la medida en que estd
alienado al orden simbdlico, en la medida en que su deseo se articula en la cadena
simbdlica, o sea en el Otro. ) Esta entrada a lo simbélico, es decir a la subjetivacidn,
implica que algo no esté integrado a esta cadena simbdlica, algo que es, como dice

¢ Jacques Lacan, Seminario XIV. La légica del fantasma, 21 de junio de 1967.
7 Maurice Merleau-Ponty, Loeil et ['esprit, Gallimard, Parfs, 1964, p. 52.
8 [bid., p. 26.

ARGUMENTOS  UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 83



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

Lacan, “fuera de significado”, es decir “fuera de significante”, o sea “resto irreductible
a la simbolizacién en el lugar del Otro, lo cual no quita que depende de este Otro.”

Desde este punto de vista del lugar de este objeto causa de deseo, hay dos aspectos
que se deben tomar en cuenta para la lectura de las imdgenes: 1. La inclusién del cuerpo
y 2. La naturaleza del cruce entre imagen y vision.

LA INCLUSION DEL CUERPO

Las modalidades de inclusién del cuerpo a nivel escépico remiten a la problemdtica del
sentir y de los sentidos. Respecto al arte, podemos orientarnos en este campo con una
frase de Paul Valéry: “El pintor incluye a su cuerpo, sélo asi transforma el mundo en
pintura”.'’ En las investigaciones de la filosoffa fenomenoldgica, esta transformacién
mediante la inclusién del cuerpo condujo a Maurice Merleau-Ponty al término
“transubstanciacién”, con lo cual se indica que se trata de un proceso que implica mucho
mds que una “interpretacién simbélica de hechos sensoriales”.!' Y en efecto, el término
“transubstanciacién”’, conocido por su importancia en la doctrina de la eucaristia catdlica,
introduce a la reflexién fenomenoldgica el tema de la encarnacién. Pero ;qué es lo que
se encarna? La respuesta de la religién es: el espiritu. Pero esta respuesta nos enfrenta a
una contradiccién fundamental, porque parecerfa entonces que la inclusién del cuerpo
como “carne”, estarfa estructurada como una incorporacién o introyeccién del sentido
al cuerpo, cuerpo que se concebirfa como preexistente al sentido. Lacan, en cambio,
insisti6 siempre en el corte significante como lo que constituye al cuerpo pulsional, en la
particién del cuerpo, en la separacién del objeto causa de deseo del cuerpo de la imagen
especular. Recientemente, Jean-Luc Nancy propuso su teorfa de la encarnacién como
una des-corporacién.'” El cuerpo significante, encarnado, es por definicién, dice Nancy,
una instancia de contradiccién:

[...] 0 es porél, y en él, que hay significacién, y entonces el cuerpo significante hace
obstdculo al sentido; o bien es de ¢l que nace la significacion, es ¢l en verdad aquello
que el sentido interpreta, pero entonces, su lugar propio de cuerpo deviene el lugar mds
que {ntimo de una propiedad incorporal.’?

? Jacques Lacan, Seminario VII. La ética del psicoandlisis, Paidés, Buenos Aires, 2004, p. 67; y
Seminario X, La angustia, Paidés, Buenos Aires, 2006, p. 382.

10 Segtin Bernhard Waldenfels, Sinne und Kiinste im Wechselspiel. Mods isthetischer Erfabrung,
Suhrkamp, Berlin, 2010, p. 149.

" Ibid., p. 150.

12 Jean-Luc Nancy, Corpus, Métailié, Pars, 2000, p. 61.

3 Idem.

84 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

La mirada se incluye en el cuadro en tanto lugar intimo de una propiedad incorporal,
lugar no ubicable en el espacio, con lo cual podemos leer la “transubstanciacién” como
una transformacién de un dado espacial en un dado temporal. Para ubicar este punto,
tenemos que recurrir al “sofismo” de los tres prisioneros,' cosa que excede el propésito
de esta ponencia. Baste con una cita de la lectura que hace Erik Porge:

La mirada de los demds no es del orden de la contemplacién imaginaria, no se dirige
a un i(a). Hace surgir la potencia (puissance) del objeto @ mirada, como tal, en el otro
y en tanto objeto no especular: el instante de ver toma su efecto de esto que los otros
no ven dos negros. Hay una transformacion de un dado espacial, invisible, en un dado
temporal en el instante de ver. (Por lo tanto), la evidencia (en el juego de la mirada), no
es la de lo visible, de la especularidad; depende en cambio de un tiempo que se funda
en la ausencia de visible.”

EL CRUCE ENTRE IMAGEN Y VISION

:Cémo pensar un tiempo que se funda en la ausencia de lo visible, un tiempo que
se produce entre la visién y la imagen, haciendo surgir la mirada? Para dar una
formulacién légica de este proceso, Maurice Merleau-Ponty introdujo el término
“quiasma’. El quisma, del griego khiasma, cruzamiento, se usa bdsicamente en dos
acepciones: 2) como figura de la retérica que sustituye un paralelismo entre dos términos
por su cruzamiento, por ejemplo “Hay que comer para vivir y no vivir para comer”
(andlogamente podriamos decir: “hay que mirar para vivir y no vivir para mirar”), y
b) en anatomfa, y especificamente en la del ojo, se trata de una estructura de las fibras
en forma de cruzamiento.
Bernhard Waldenfels ha comentado la idea del quiasma de la siguiente manera:

En forma estricta, esto no puede significar que dos entidades son parcialmente idénticas
como dos circulos que se recortan, sino que movimientos diferentes se encuentran en
un lugar que les es comin o también que topan unos con otros en un punto, y con
mds exactitud todavia, que forman un comun lugar. Pero no es posible localizar el cruce
[...] Expresiones como cubrimiento o no-cubrimiento, coincidencia y no-coincidencia
pueden referirse solamente a lo visto, a algo que es visible parcialmente o potencialmente,

' Jacques Lacan (1945), “Le temps logique et I'assertion de certitude anticipée. Un nouveau
sophisme”, publicado en Ecrits, Seuil, Parfs, 1966.
15 Erik Porge, Jacques Lacan, un psychanalyste. Parcours d’un enseignement, op. cit., p. 210.

ARGUMENTOS  UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 85



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

y no al “que” del devenir visible; porque el ver y lo visto, asf como el decir y lo dicho,
pertenecen a dos dimensiones diferentes.'

Entre la imagen y la visién hay pues la misma diferencia que entre el dicho y el
decir, y la mirada, el sujeto de la pulsidn escdpica, estd ubicado en el abismo que hay
entre ellos.

El efecto inevitable de esta estructura del quiasma, es que podrdn aparecer grietas
en la textura de lo visible, agujeros insondables. Es interesante observar que estos
agujeros aparecen con mucha frecuencia en aquellos pintores del a7z brut cuyo objetivo
consiste justamente en cubrir la superficie por una textura continua, para decirlo asi
sin interrupcién del flujo de la visién, o atin que aspiran al cubrimiento entre imagen
y visién. Veamos el siguiente cuadro:

Ofelia, “El desgarro I1”, entre 1958 y 1973
(tapiz sobre tela, 112 x 100 cm)

Muchas veces, los pintores del Art Brut logran cubrir la superficie con una textura
que casi no muestra ninguna grieta. Sin embargo, la aparicién de agujeros parece ser
hasta cierto punto inevitable, aun en un cuadro como éste:

16 Bernhard Waldenfels, Sinne und Kiinste im Wechselspiel. Modi isthetischer Erfabrung, op. cit.,
p. 150.

86 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

Raphaél Lonné, Sin titulo, 1965
(acuarela sobre papel, 32.5 x 49.5 cm)

Los agujeros remiten al “punctum caecum” que detectaron los teéricos de la éptica
al examinar el tema de la perspectiva y de la visibilidad. EI lugar en cuestién, lugar
imposible de localizar que resulta del quiasma, es un punto ciego que se revela ser el
fundamento de la mirada como pulsién: se manifiesta como agujero negro en Lonné,
y como error de tejido en el tapiz de Ofelia. Veamos ahora otra manifestacién del

punctum caecumni:

c B L
Edmund Monsiel, Sin titulo, 1949
(mina de plomo sobre papel, 19.2 x 15.5 cm)

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 87



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

En este cuadro, aparentemente no hay agujeros, el tejido es completo y si hay vacios,
éstos forman caminos. Sin embargo, las caras y especialmente los ojos son equivalentes
a agujeros, insondables, y estdn en todas partes. Ya Merleau-Ponty habia puesto en
evidencia la presencia anterior a cualquier cosa, de una omni-videncia que nos expone
a la mirada del Otro: veo hombres como yo, viendo también; ellos me pueden ver
como ellos, y los mundos privados comunican como variantes de un mundo comdn,
pre-objetivo, anterior a toda positividad.'” Y Lacan lo ha confirmado: “Yo no veo mds
que a partir de un punto, pero, en mi existencia, soy mirado desde todos lados”.'®

Michel Thévoz, ex curador del Musée de I’Art Brut, dice:

El objeto a de la pulsién escSpica serd electivamente esta insondable, angustiante y a veces
insostenible mirada del Otro, agujero negro en mi campo visual, asimilable a la hiancia
abierta por la castracién. Es el objeto que, a la vez, reactiva y drena la bisqueda de un goce
prohibido y perdido, es el objeto que simboliza o que encarna la falta original."”

LOS CUADROS ¢NOS MIRAN?

Como consecuencia de esta anterioridad légica del “soy mirado”, la distincién entre
“mirar” y “ser mirado” es s6lo secundaria, ntica, mientras que la mirada del Otro,
concepto ontoldgico, no implica esta distincién como esencial. De esta estructura deriva
la idea, formulada primero por Merleau-Ponty,” y retomada por Didi-Huberman,?!
de que las obras de arte no son simplemente miradas por nosotros, sino que ellas nos
miran: forman en un movimiento de retorno a nuestra mirada. Y en sentido estricto,
lo que nos mira se ha hecho, 7pso facto, nuestro. Asi, podemos decir que las obras de
arte nos devuelven la mirada, lo que se refleja en la palabra regarder (mirar) y en el giro
cela me regarde, el cual marca la afectacidn del sujeto por algo que le viene al encuentro
desde el cuadro, incluso desde las cosas mismas. En espafiol se dirfa “eso me concierne,
ataiie”. Esto no serfa posible si la pintura “no lograra llevar determinadas experiencias
al cuadro, asi como la palabra y el escribir logran llevar determinadas experiencias al
lenguaje”, dice Bernhard Waldenfels.”” En efecto, el experimento lacaniano con el espejo

17 Maurice Merleau-Ponty, Le visible et I'invisible, Gallimard, Paris, 1964.

18]acqu.es Lacan, E/ Seminario 11. Los cuatro conceptos ﬁmdamenmla, Buenos Aires, 2005, p. 69.
' Michel Thévoz, Le miroir infidéle, Minuit, Paris, 1996, p. 9.

2 Maurice Merleau-Ponty, Loeil et [ésprit, Gallimard, Parfs, 1964.

! Georges Didi-Huberman, Ce gue nous voyons, ce qui nous regarde, Minuit, Paris, 1992.

*? Bernhard Waldenfels, Sinne und Kiinste im Wechselspiel. Modi isthetischer Erfabrung, op. cit.

88 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

céncavo adquiere su importancia en este conexto: el quid del experimento es que las
imdgenes “reales” se muestran, aparecen fuera del espejo. Quiere decir que aparecen
en el mismo espacio en el que se encuentran los objetos, en contraste con la imagen
virtual, que hace aparecer las cosas ahi donde no estdn. Lacan introduce al experimento
de Bouasse un espejo plano adicional, que hace que la imagen real de un jarro se junte
con una flor virtual en una sola imagen. Esto le sirve para sostener que:

[...] ahf donde el sujeto se ve, es decir ahi donde se forma aquella imagen real e invertida
de su propio cuerpo, dada en el esquema del yo, no estd el lugar desde donde €l se mira.
En cambio, con toda seguridad se ve en el espacio del Otro, y también el punto desde
el cual se mira ésta en este espacio.”

Como el punto desde el cual miro la imagen estd en el espacio del Otro, el pintor
inventard un mundo hecho para regresar esta mirada, operar una inversion de mirada.
Las imdgenes que surgen en el cuadro dardn a ver algo que apacigue la persecucién
que puede venir de la mirada del Otro. Lo hacen respondiendo a la diferencia abismal
entre visién y mirada, proponiéndose como sefiuelo, como carnada. El ver no se agota
en una armonfa pre-estabilizada entre ojo e imagen; ¢/ jo puede saturarse con lo que
le es ofrecido a ver, puede afirmar su poder de realidad, pero por mucho que trague,
nunca mira lo que pretende ver** Andreas Cremonini comenta esta respuesta que es el
cuadro de la siguiente manera:

El cuadro responde a la escisién interna del ver —por un lado pulsién, por otro lado
instancia cognitiva— por medio de una puesta en compensacién puntual de los dos
campos heterogéneos: funciona como carnada del ojo, dando a ver algo (un “sujet”), y

al mismo tiempo apela, aunque de manera oblicua, al deseo.”

Este mecanismo logra al mismo tiempo engafiar al ojo y domesticar la mirada del

Otro.

» Jacques Lacan, El Seminario 11, op. cit., p. 132.

2 Ibid., p. 94.

» Andreas Cremonini, “Sobre el brillo. La mirada como objeto pulsional segin Lacan”, en
Claudia Bliimle, Anne von der Heiden (eds.), Blickzihmung und Augentiinschung. Zu Jacques Lacans
Bildtheorie, Diaphanes, Ziirich-Berlin, 2005/2009, p. 235.

ARGUMENTOS  UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 89



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

LA MIRADA, LAVOZY EL FALO

Pero ;c6mo logra el cuadro apelar, de manera oblicua, digamos obscura, para referirme al
titulo de esta reunidn, al deseo? Quiero retomar aqui una frase de Lacan en el seminario
23, Le sinthome, que antes sélo he citado parcialmente:

Las pulsiones son el eco en el cuerpo del hecho de que hay un decir. Este decir, para
que resuene [...] es necesario que el cuerpo sea sensible para él. Es porque el cuerpo
tiene algunos orificios, de los cuales el mds importante es la oreja, porque ella no puede
taparse, clausurarse, cerrarse. Es por esta via que responde en el cuerpo lo que he llamado
la voz. Lo incdmodo (embarrassant) es sin duda que no hay solamente el oido (oreille),
y que la mirada le hace una concurrencia eminente.?

Se pueden leer en esta frase las siguientes afirmaciones acerca de la mirada como
pulsién: primera: la introduccién de la mirada, en conjuncién con la voz, es embarrassant,
palabra que Lacan introduce ya en el seminario 10, La angustia, cuando sitda el término
“embarras” en un cuadro de doble entrada: el “embarras” se sitda en el grado méximo
de la dificultad que experimenta el sujeto, igual en esto a la angustia; pero por otro
lado se sitda en el primer grado del movimiento del objeto causa de deseo que agita al
sujeto, y en este sentido difiere de la angustia, la cual se caracteriza por un médximo grado
del movimiento del objeto.”” Entre punto de deseo y punto de angustia en la pulsién
escOpica existe una singular disimetrfa: aunque el movimiento del objeto-causa sea baja, la
dificultad del sujeto, es decir su fading, es muy alta. Segunda afirmacién: la mirada entra
con la voz en una concurrence. La palabra concurrence es polisemdntica; puede designar:
a) el encuentro, 4) el movimiento por el cual una cosa llega a ser equivalente a otra, ¢)
la rivalidad entre diferentes fuerzas que persiguen un mismo fin, ) la relacién misma
entre estas fuerzas. No se trata pues de un “o ... 0” (0 voz o mirada), sino de un acudir,
de un converger atropellado hacia un mismo lugar.

;Cudl es el punto de convergencia? El falo. En efecto, la clinica psicoanalitica,
y especialmente la clinica con nifios puede mostrar cémo la significacién fdlica se
construye mediante la concurrencia del objeto z desde todos los niveles objetales: el falo
se construye, como lo demuestra Rosine Lefort, en la “ronda sustitutiva félica” de los
significantes pulsionales.”® Respecto a la visidn, este proceso tiene como consecuencia

%6 Jacques Lacan, Le séminaire, livre XXIII, Le sinthome, Seuil, Parfs, 2005, p. 17.
%’ Jacques Lacan, Le séminaire, libre X, Langoisse, Seuil, Paris, 2004, p. 22.
8 Rosine Lefort, Maryse se hace una nifia. Psicoandlisis de una nifia de 26 meses, Paidés, Barcelona-

Buenos Aires, 1995.

90 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

la abolicién de la visibilidad del falo. Imponiéndose el falo en tanto simbdlico, es ipso
facto borrado del campo de las apariencias y del campo de la percepcién. El falo es
el dnico objeto del cual el sujeto puede tener la absoluta certeza de que no lo podrd
encontrar en el campo de lo visible, a diferencia del objeto oral y anal. Esto quiere
decir que el sujeto, al acecho de alguna cosa visible, no encontrard nunca lo buscado
como efectivamente presente en lo visible. Con ello, lo visible adquiere el estatuto de
una pantalla protectora (écran), y la mirada sélo se adivina como el esfuerzo repetido
incesantement de ver “detrds” que se origina en un punto no localizable. Asi, el
objeto “mirada” adquiere valor de simbolo de la falta, es decir del falo, en la medida
en que éste representa una ausencia. La mirada misma adquiere con ello el valor de
simbolo del deseo.”? ;Y la imagen en todo esto? Tendr4 al mismo tiempo una funcién
de encubrimiento y de revelacién: encubre aquello que el sujeto quiere ver y revela
aquello que no espera ver.

En muchas ocasiones, Lacan ha insistido en la relacién entre el campo visual y la
escena primitiva:

Les he recordado la estructura propia del campo visual, la sustentacién y la ocultacién
del objeto # en este campo, y debo insistir en ello cuando es en este campo que se hace el
primer abordaje de la presencia filica, y eso de una manera que sabemos que es traumdtica.
Es lo que se llama la escena primitiva. Todo mundo sabe que, a pesar de que el falo estd
presente en ella, visible, bajo la forma de un funcionamiento del pene, lo que impresiona en
la evocacién de la realidad de la forma fantaseada de la escena primitiva, es siempre alguna
ambigiiedad que concierne esta presencia. Cuantas veces se puede leer que, justamente,
uno no lo ve en su lugar? A veces incluso lo esencial del efecto traumdtico de la escena
consiste en las formas bajo las cuales desaparece y se escamotea.*

Jean Rustin, "Tres personajes”, 1982
(acrilico sobre tela, 130 x 162 cm)

¥ Jacques Lacan, Séminaire 11, op. cit., p. 95.
30 Jacques Lacan, Seminario X, La angustia, Paidés, Buenos Aires, 2005, p- 301.

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 91



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

Pascal Quignard comenta acerca de este cuadro:

En la extraordinaria pintura de Jean Rustin, es la mirada fascinada que el nifio fija, dando
la espalda al coito. Toda /z 0bra de Rustin interroga esta mirada que se vuelve hacia ¢/
mismo. En el comienzo del siglo XX, se traté de ennoblecer esta figuracién del hijo que
mira hacer el amor a su padre, con el nombre de Edipo, rey de Tebas, el que prefirid,
de noche, ver como su propia mujer en su madre. El conflicto edipico concierne a los
protagonistas, a los cuales se anade aquél que ve, aquél que cree ver, aquél que sostiene
la velita, aquél que prende la luz. Este mismo es el nifio que es el fruto del coito. Pero
si el conflicto edipico rara vez llega hasta el asesinato real de aquél que nos incomoda
por el simple hecho de que es del mismo sexo que nosotros, la escena originaria, ella,
siempre llega hasta al coito que nos hace.”

El coito que nos hace puede pasar a la representacién, formando la escena primitiva,
haciéndola visible, pero lo que permanece en lo invisible, es la mirada del sujeto.

LA ESCRITURA DE LA SEXUACION EN EL ARTE BRUTO

Veamos ahora algunos cuadros del Arz Brut en los que el tema del sexo se da a ver.

LA DIFERENCIA ENTRE LOS SEXOS

Oswald Tschirtner, “4 parejas”, 1972
(tinta china sobre papel, 14.5 x 10.5 cm)

2. T
1972

3! Pascal Quignard, La nuit sexuelle, Flammarion, Parfs, 2007, pp. 26-28.

92 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

En los dibujos de Tschirtner rige un minimalismo extremo. Esto corresponde a una
actitud que Tschirtner adopté después de una vida que empezé con el estudio de la
teologia y acabé en el hospital psiquidtrico, pasando por Stalingrad y un campo de
prisioneros en Toulouse. Esta actitud es la del “preferirfa no hacerlo”, adoptada por el
personaje de Bartleby en la novela de Melville, con la cual se opone a todo lo que se le
pide o demanda. Hay en Tschirtner mutismo y reduccién de la interaccién con otros
al minimo: “s{” y “no”, cuando le hacen preguntas. Andlogamente, si se le pide que
dibuje algo, lo hace con un esfuerzo minimo en cuanto a la complicacién del trazo,
es decir que hay al mismo tiempo un esfuerzo méximo por lograr una escritura que
funcione con rasgos unarios bdsicos, p. ¢j. lineas paralelas que escriben los cuerpos en
movimiento. Mediante esta escritura, en este dibujo, se enuncia la verdad de que la
diferencia entre los sexos no se puede escribir mediante un rasgo.

Todo pasa como si el pintor debiera reaccionar a un “demasiado pleno” que hay en
la realidad, y lo hace por medio de una ocultacién selectiva que no deja subsistir mds
que el minimo significativo sin el cual la figura se convertirfa en nada. Un minimo de
subjetividad, un minimo de contenido, un minimo de “naturaleza”.

En realidad, el dibujo de Tschirnter podria llevar el titulo “Estas no son parejas
bailando”, lo cual lo acercaria al dibujo de una pipa de René Magritte, comentado
por Michel Foucault.?” La diferencia estd en que Tschirtner niega la similitud des-
identificante que Magritte hace aparecer mediante el titulo: a él le importa mds sefialar
el vano esfuerzo de escribir la diferencia, tanto entre una pareja y otra, como entre
hombre y mujer. Si se le pide escribir esta diferencia, lo hace con su trazo minimalista,
logrando en el espectador una reaccién de risa por la elegancia con la que se quité de
encima el molesto encargo.

El arte minimalista de ciertos escultores estadounidenses (p.¢j. Donald Judd, Frank
Stella) también procedié por medio de la eliminacién de todos los detalles “naturales”,
pretendiendo producir objetos sin juego de significacidn, sin equivoco, sin latencia, y
de esta manera renunciar a la imagen misma.* En cierto sentido, Tschirtner estd cerca de
ellos, porque también ¢l estd interesado en mostrar la “ausencia cinica de sentido que
la tautologfa glorifica”.** Se asoma de esta manera un sujeto escéptico en cuanto a la
existencia de la significacién misma de la diferencia.

Hay un extrafio parecido de esta escritura con las caricaturas, pero no hay una
intencidn significativa como la hay en el chiste y en los juegos de palabra. Mds que

32 Michel Foucault, Ceci nest pas une pipe, Fata Morgana, Montpellier, 1973.
3 Didi-Huberman, Ce que nous voyons, ce qui nous regarde, op. cit., p. 34.

3 Ibid., p. 51.

ARGUMENTOS  UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 93



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

de hacer una caricatura, este dibujo se burla de la diferencia (entre los sexos, entre las
parejas) y logra al mismo tiempo una emancipacién respecto a lo caricaturesco en el
género humoristico. Este proceso pone los trazados de Tschirtner en una sugerente
cercanfa con algunos cuadros de Picasso y de Klee.

Los dibujos de Tschirtner son una viva ilustracién de lo que afirma Lacan en el
seminario 7, La ética del psicoandlisis:

Por supuesto, las obras de arte imitan a los objetos que representan, pero su fin (meta) no
es justamente el de representarlos. Dando la imitacién del objeto, hacen de este objeto
otra cosa. As{ solamente fingen imitar. El objeto es instaurado en una cierta relacién
con la Cosa, y esta relacién estd hecha al mismo tiempo para cefiir o presentificar y
para generar ausencia.”

Veamos también otro dibujo de Tschirtner, con el titulo “El ojo”.

Sas fuge

Toaloriton. Ctradlt Oswald Tschirtner, “El 0jo”, 1971
Aoday L5 A (tinta china y pintura azul
4924 sobre papel, 14.8 x 10.5 cm)

El dibujo se distingue de una mancha tinicamente por la insinuacién de los pdrpados.
El ojo puede cerrarse, mientras que no es asi para el oido. Tschirtner insiste asf en la
diferencia entre mirada y voz.

% Jacques Lacan, Le séminaire, livre VII, Léthique de la psychanalyse, Seuil, Parfs, 1986, p. 169.

94 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

Carlo Zinelli, “Composicién”, 1964
(gouache sobre papel, 70 x 50 cm)

Se trata de una sutil presentacién de la diferencia entre los sexos por medio de
pequefios elementos escriturales. Constatamos primero una acumulacién, una
“concentracién” de figuras humanas, en principio idénticas, que hacen pensar en la in-
diferencia a la que fue expuesto Carlo (traumas de guerra, campo de prisioneros). Hay
un efecto de multiplicacién y de redoblamiento, las réplicas son sin original, lo cual hace
pensar en el fenémeno de la masa. Las siluetas estdn esquematizadas o estandarizadas,
el hombre se nos presenta aqui bdsicamente como un ser de serie.

Las figuras grandes estdn agrupadas en dos filas, cuatro arriba, cuatro abajo. Las de
abajo son mds grandes y se distinguen por una figurita en el tercer redondel en el cuerpo
(los redondeles repiten la figura del ojo) y por un puntito blanco en la cara: son las
mujeres. Los hombres (fila arriba) son mds pequefos, en cierto modo secundarios.

:Cémo se escribe aqui la diferencia? Se escribe de manera tenue pero nitida: en las
mujeres, el tercer “0jo”, en el torso, es una combinacién del ojo y del nifio. En cuanto
a los nifios que hay en el cuadro, su distribucién es desigual: parece que los mayores
estdn con los hombres, los mds chiquitos con las mujeres, con las madres; y tal vez los
nifios blancos sean los nifios muertos o los no-nacidos.

Todo el edificio tiene como fundamento una fila interminable de nifios; son los nifios
en potencia, los que estdn por venir a la vida, pasando por esta capa azul que sostiene
toda la construccién del cuadro por niveles, que empieza con las mujeres.

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 95



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

En los nifios que estdn arriba de la capa azul, s6lo uno, uno solamente, estd marcado
por el puntito que tienen en la cara las mujeres, detalle fino que muestra el esfuerzo por
no caer en simples dicotomfas. En cambio, hay mds puntitos en cara en la fila de los
nifios de la linea de abajo.

Los del segundo piso, los hombres segin la lectura que permiten hacer los rasgos,
tienen consigo un carrito de guerra con bombas, al parecer como una emanacién de
ellos, del mismo color, y es definitivamente del orden de la representacién, pero es el
tinico elemento representativo del cuadro que permitirfa decir “eso es un...”. Todo lo
demis es del orden de lo indecible.

La verdad que se revela en este cuadro, es que la diferencia sexual estd en lo visible
solamente bajo la forma de rasgos o trazos en el cuerpo, el cual, como forma en si,
no logra escribir esta diferencia. Remite a lo que Lacan sefala en el seminario 23, el
sintoma respecto a la funcién de la forma en relacién al anudamiento borromeo entre
real, simbdlico e imaginario:

Lo que sorprende es que la forma no proporciona mds que la bolsa, o, si Vds. quieren,
la burbuja, ya que ella es algo que se hincha [...] No obstante, un saco vacio sigue
siendo un saco, es decir el uno que no es imaginable mds que por la ex-sistencia y por
la consistencia que tiene el cuerpo, por ser una vasija.*

Somos mirados por este cuadro, y el efecto de angustia que desencadena es muy
sensible.

Carlo Zinelli, Sin titulo, 1961
(gouache sobre papel)

3 Jacques Lacan, Le sinthome, op. cit., p. 18.

96 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 » ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

La angustia también habita este cuadro, en el cual del ojo de las cuatro figuras emana
algo letal. Tal vez sea una alusién al campo de prisioneros.

Carlo Zinelli, Sin titulo

En este cuadro, la diferencia entre los sexos se hace mds explicita. Sin embargo, a
pesar de la escritura que acompana sobre todo el lado masculino, la manera de dirigirse
el hombre a la mujer no logra unirlos, tal vez por la alusién al nifio muerto.

Katharina, “Hombre y mujer”, 1965
(grafito y crayones de colores sobre papel, 126 x 90 cm)

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 97



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

Katharina fue internada en el hospital psiquidtrico a raiz de la supuesta infidelidad
de su marido. Su estado psiquico alterna entre un relativo bienestar con calma y fases
delirantes “en el curso de las cuales realiza grandes dibujos que destruye tan pronto
como los termina. Los tnicos dibujos conservados son los que los médicos han logrado
sustraerle in extremis” .’

En estas representaciones imaginarias del cuerpo llama la atencion el dibujo esquemdtico,
casi robético del cuerpo. Las inscripciones denotan una bisqueda desesperada por lograr
la unificacién del cuerpo, el cual estd amenazado por la desintegracién. Este esfuerzo por
recuperar el cuerpo vivo se hace mediante palabras, muchas veces neologismos, que se
refieren mds que a la fisiologfa y a las pasiones, a supuestas “leyes” de la vida humana. Se
mencionan todo tipo de “leyes” (“ley del espiritu”, “ley del cuerpo”, “ley de la naturaleza”)
y de prescripciones o mandamientos (“mandamiento de la naturaleza”, “mandamientos
divinos”, “mandamiento de la reproduccién”, “mandamiento del deber”, los dos dltimos
términos claramente neologismos). Las pocas inscripciones que se aluden directamente
al cuerpo, inscritas del lado derecho, se refieren al aire, al alimento y a la piel, es decir
a la superficie del cuerpo. La zona genital no estd nombrada, como tampoco ningin
érgano interno: sélo funge, en el interior del cuerpo, la palabra “alma (conciencia moral)”.
Evitar la diferencia entre los sexos denota el esfuerzo por ignorarla, acallarla mediante una
escritura que insiste en elementos comunes a ambos sexos, y, consecuentemente, lleva a
una combinacién de los dos sexos en el titulo “Hombre-Mujer”.

En el segundo dibujo, con el titulo “Cuerpo humano”, lllama la atencién la
frecuente mencién de la funcién de “filtro” y de “bacterias”, es decir de las funciones de
intercambio y de las amenazas que derivan de ellas. En la region genital, estd arriba la
inscripcién “intestino” y abajo la inscripcién “sexual”. En medio, hay una inscripcién
cuyo desciframiento es inseguro, podria ser algo asi como “Zell... Schlucker” (“tragador
de células”), tal vez una alusién a la funcién de fecundacién. También dice, en el margen
inferior, “hormonas de nervios”. En este cuadro, ademds, la funcién sexual y la sexuacién
del cuerpo humano son eludidas, subsistiendo del intercambio y de la unién coital sélo
unos restos que pasan a otro registro del cuerpo que no sea la sexualidad.

37 Michel Thévoz, Le miroir infidele, Minuit, Paris, 1996, p. 85.

98 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

Katharina, “Cuerpo humano”, 1965
(grafito y crayones de colores
sobre papel, 126 x 90 cm)

LA FUNCION PATERNA Y EL DESMORONAMIENTO DE LO SIMBOLICO

Se trata de un ensamble de restos de madera pintadas que Chaissac denomina “Tétem”.

El que se pretenda construir un tétem con restos, con desechos, es ya de por si notable.

Aunque esta figura nos recuerde el aspecto muy a menudo terrorifico del xoanon (éstos

no estaban hechos para ser vistos, bajo peligro de que el que se atrevia a hacerlo se

volviera loco),”® contrasta con estas figuraciones de lo invisible justamente por su cardcter
P

. SR

Gaston Chaissac, “Totem”, 1959
(ensamble en madera pintada, altura 176 cm)

38 Segtin Pierre Vernant, “La présentification de I'invisible 4 'imitation des apparences”, en Jmage
et signification, La Documentation frangaise, 1983, en Jean-Claude Milner, et al., Lacan: el escrito,
la imagen, Siglo XXI Editores, México, 2001, p. 63.

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 99



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

de remiendo, de conjunto amenazado permanentemente por la fragmentacién, muy
diferente de las formas que podia tomar el xoanon, de las cuales cabe aqui destacar
sobre todo la “anicdnica, como, por ejemplo, una piedra bruta”.%

En otras ocasiones, Chaissac utiliza papel arrugado, cartén usado, fragmentos de tapiz.
Segin Michel Thévoz, su procedimiento produce una especie de aventura de lineas que
redirigen la imaginacidn, resultado de la superposicién de los restos. Sobre la figura de
este “tdtem”, hay trazos pintados: la cara, bastante terrible, de un pobre idolo caido,
ademds manco; también contornos, adornos, simbolos. ;Acaso no viene ahi el padre
“declinado” de nuestro tiempo, con toda su carga simbdlica metida en una especie
de traje de cazador, pero con una cara absolutamente terrorifica, por lo que expresa
la mirada penetrante pero perdida, desorientada, desorbitada, y la boca interminable
que la barba a penas disimula? Cardcter grotesco, siniestro y patéticamente impotente
de la figura paterna.

Chaissac estaba en contacto epistolar con Jean Dubuffet y otros intelectuales, como
Raymond Queneau y André Breton. Con su idea del tétem despedazado, apunta al
centro de la cuestién de la escritura. El tétem, recuérdese, es para Freud un “signo de
escritura’. Baste con remitirnos al pdrrafo de “Tétem y Tabti”,* donde Freud define al
tétem como “Schriftzeichen”, que se debe traducir “signo de escritura”, lo cual significa
no sélo que el tétem es escritura, sino que es lo que sefiala, da testimonio, de lo escritural
en la estructuracién del mundo humano en su fundamento. Esta estructuracién se realiza
por medio de una oposicién fundamental entre una zona de lo sagrado y una zona de lo
profano. Podrfamos decir que Chaissac logra una presentificacién de esta particién por
medio de una figuracién que estd exenta de toda referencia a lo santo, es decir, fuera de
toda referencia a lo divino. Logra de esta manera una particién entre las dos raices de la
palabra latina sacer. Como lo ha sefialado Emile Benveniste, en el latin sacer confluyen dos
significaciones: lo que pertenece al émbito de lo sagrado, y estd, por lo tanto, prohibido
para el profano, teniendo la profanacién consecuencias terribles; y lo que es sanctus, es
decir elevado en cuanto a virtudes." En Chaissac asistirfamos entonces a un trabajo de
particién: se queda nada mds con la parte “de otro orden, prohibido, fuera de lo profano”
y la asocia con la parte imaginaria, grotesca. Hay un retorno del xoanun, con el efecto de
extrafiamiento que causaba su visién en los humanos.

3 Ibid., p. 340.

# Sigmund Freud (1913), “Totem y tabd”, Obras completas, tomo XIII, Amorrortu, Buenos
Aires, 2001.

4 Emile Benveniste, Le vocabulaire del institutions indo-européennes, vol 1, Economie, parenté,
société; vol. 2, Pouvoir, droit, religién, Minuit, Parfs, 1969.

100 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

El sexo de la figura estd tapado por una larga pieza color café a la izquierda, y es justo
sobre esta parte que Chaissac puso elementos de escritura (rayas, puntos, un tridngulo).
La pieza anaranjada a la derecha termina en algo que puede ser leido como un bebé que el
personaje sostiene, y también sobre esta pieza aparecen signos escriturales. Bdsicamente,
la figura estd partida verticalmente en dos: de un lado, nada mds se marca el contorno,
y no hay mano; del otro, hay “nifio” (aunque disimulado), signos de escritura y también
una mano bien contorneada y un adorno. La pieza café que tapa el sexo tiene asf una
funcién doble: encubre el primer lado y deja al descubierto el segundo.

Si avanzamos un poco mds en la lectura, esto nos da: en la funcién paterna, la
produccién de distinciones a partir del sexo oculto y provisto de simbolo implica, por
un lado, la aparicién del padre como carente (el brazo manco) y, por otro, la aparicién
del padre como portador de vida (la insinuacién de “nifio” que estd del lado derecho).

El ensamblaje, visto asi, aparece como una construccién entre elementos imaginarios y
simbélicos. Se dirfa que la figura paterna misma estd ahi, ex-puesta, y de aqui en adelante
en constante exposicién, pieza de museo, bajo la forma de un objeto muy sui géneris, arte
0 no, bruto o no: es un objeto que no representa nada, pero que hace presente, mediante
una escritura singular, eso que Freud traté de cernir en “Tétem y tabd”, lo hace en cierto
modo “tangible”, tocable, pero sélo con la condicién de combinar la idea del contacto
con la de la falla de contacto que hay en la figura geométrica de la tangente.

TR ST
o B Ty

i e

Heinrich Anton Miiller, “El hombre de la gotita en la nariz”,
entre 1917 y 1922 (acuarela y tiza sobre papel, 57.5 x 45 cm)

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 101



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

Originario de un pueblo del cantén de Berna, Suiza, Heinrich Anton Miiller
trabajaba como vifiero en el colindante cantén de Vaud (de lengua francesa), cuando,
a los 38 anos, inventé una mdquina ingeniosa para tallar la vifa, pero fue victima
de un robo de ideas que desencadend en él un proceso delirante de persecucién y de
grandeza que lo lleva al hospital psiquidtrico, de vuelta en el cantén de Berna, donde
se quedd hasta su muerte.

Dicen de Miiller que “construyd en el jardin del hospital un gigantesco telescopio,
con el que pasaba sus dfas a contemplar un objeto singular, de fabricacién propia,
de cardcter sexual”.** Esta actividad nos impresiona como una puesta en escena, a la
manera de un performance, de su conflicto: la imposibilidad de efectuar el “telescopaje”
que posibilita la puesta en relacién de la figura del padre con el propio pasado,43 y la
imposibilidad de inmiscuirse en situaciones sociales.

Las construcciones de Miiller, desgraciadamente s6lo accesibles en fotografias, han
recibido el explicito reconocimiento del artista kinésico Jean Tinguely.

Heinrich Anton Miiller, “Médquina”, entre 1914 y 1922, fotografia

42 Michel Thévoz, Le miroir infidéle, op. cit., p. 100.

# Walter Benjamin emplea el término para designar la articulacién de un elemento del pasado
con un elemento del presente que le permite al historiador producir una nueva forma de discurso,
una imagen dialéctica que desempefia una funcién critica, tanto respecto al pasado como respecto
al presente. Véase Georges Didi-Huberman, Ce que nous voyons, ce qui nous regdrde, Minuit, Paris,
1992, p. 134.

102 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

En una de las primeras exposiciones de la coleccién Prinzhorn, en Heidelberg,
organizada por Harald Szeemann en 1975, ¢l dijo que la bisqueda de Miiller consistia
en crear un perpetuum mobile, expresién de su nostalgia del eterno funcionamiento y
de la potencia duradera.

En el cuadro El hombre con la gotita en la nariz, Miiller recurre a la combinacién
del perfil y de la vista frontal. La primera mirada le permite destacar la boca voraz;
la segunda, los ojos con la mirada rapaz y labrica del personaje diabdlico. Pero sobre
todo, esta combinacién “cubista” permite vectorizar la mirada del espectador hacia
la gotita en la nariz. Lo que se escribe con la “gotita en la nariz” podria tener que ver
con el episodio del telescopio, en la medida en que el objeto sexual no fue integrado
a un proceso que combina el pasado y el presente (integracién que Miiller pretende
recuperar imaginariamente con la construccién del telescopio), con el resultado de que
aparece sélo en forma de una perversa concretizacion, como una especie de liquido
venenoso acumulado en la nariz.

La escritura en este cuadro apunta, a manera de franqueamiento de un limite, a lo
perdido, a saber la figura tranquilizadora del padre, portador de la vida en la medida en que
desempeiia la funcién de la reproduccidn, la cual aparece aqui en forma degradada.

Augustin Lesage, “Composicién simbdlica
sobre el mundo espiritual”, 1923
(oleo sobre tela, 158,5 x 177 cm)

# Segtin Inge J4di, “Sammlung Prinzhorn”, Revista Vernissage, 13/07, p. 42.

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 103



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

Augustin Lesage (Le sage = el sabio) fue un minero que se dedicé también al
espiritismo, y a quien sus dones como médium permitieron desempefarse con éxito
en la curacidn, lo cual lo implicé en un proceso por ejercicio ilegal de la medicina.

En 1911, una voz en la mina le anuncié que serfa pintor, y le ordend pintar una tela
gigantesca (nueve metros cuadrados), obra que realizé durante todo el afio consecutivo.
Mds delante, las pinturas le fueron ordenadas por los espiritus de seres queridos (una
hermana muerta a los 3 afios) o de seres admirados y sabios del pasado (p. ¢j. Leonardo
Da Vinci).

Al terminar la Primera Guerra Mundial, el Instituto Metapsiquico Internacional de
Paris expuso sus obras y lo invité a trabajar con ellos. Pero Lesage prefirié seguir como
minero, alegando que él no era el autor de esas obras. Sin embargo, como Woélfli, Lesage
es el autor de una obra gigantesca (alrededor de 800 piezas). Lo caracteriza una escritura
del flujo anamorfético por medio de pequefios elementos de construccién, repetidos
en un ordenamiento horizontal y vertical que acaba por figurar una construccién
gigantesca. Lo que impresiona al espectador, es que a pesar de este gran esfuerzo por
construir algo grande y s6lido, aparecen espacios en blanco, grietas que amenazan con
el derrumbe de todo el “edificio”.

La apariencia de un templo y la referencia imaginaria a Egipto indican el cardcter
delirante de esta construccién simbdlica en peligro de derrumbarse. Extrafamente,
desde sus inicios, la pintura de Lesage procede a la manera de la escritura de los
jeroglificos: empieza la escritura en la parte superior derecha; ademds, el cuadro
“Composicién simbdlica sobre el mundo espiritual” fue pintado dos anos antes de su
encuentro con un egiptélogo en 1925, fecha a partir de la cual Lesage pudo “asumir”
por fin su autorfa —poniéndose, en su delirio, en el lugar de la reencarnacién de un
artista faradnico.

El desarrollo del delirio, que va desde la epifania provocada por la voz en las
profundidades de la tierra (1911) hasta la autonominacién en tanto reencarnacién de
un artista faraénico (1925), invita a considerar que la evolucién de esta escritura singular
implicé realizar, es decir, convertir en obra pictdrica, el vector temporal entre la voz y
el significante que la teorfa psicoanalitica postula como proceso constitutivo de la ley
en el sujeto. “Existe un vector temporal entre la voz (lo incomprensible, lo traumdtico)
y el significante (de la articulacién, de la racionalizacién)”, dice Mladen Délar, “y lo
que liga a ambos mediante la temporalidad prospectiva y retroactiva, es la fantasfa en
tanto juntura del sujeto y del objeto”.*> Desde este punto de vista, las construcciones
fantdsticas de Augustin Lesage son un esfuerzo por lograr esta juntura entre lavoz y el

# Mladen Dolar, His Masters Voice. Eine Theorie der Stimme, Suhrkamp, Frankfurt, 2007, p. 185.

104 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

significante mediante la escritura del vector temporal que media entre ellos. Se trata
para Lesage, parece, de lograr esta juntura que la funcién paterna en este caso no logré
producir, de logarla mediante la construccién de lo simbélico en la imagen.

En la teorfa psicoanalitica, esta juntura remite a lo que se podria llamar “Paso a la ley”,
temdtica tan frecuente en la literatura, en donde aparece especificamente en la metéfora
de la puerta como lugar donde se regula el acceso a la ley (p.¢j. Franz Kafka). En las
construcciones de Augustin Lesage, las puertas por las que un visitador podria llegar al
santuario no se abren sobre ningtin camino. El taberndculo es prdcticamente inaccesible.
Ademds falta por completo cualquier representacién de una figura humana. M4s bien,
la construccién, a pesar de su intento de introducir la idea de un espacio “profundo”,
mediante la perspectiva en la parte de abajo, se le impone al espectador como una mera
pared: del padre queda nada mds lo simbélico, frio e inaccesible, frégil y pretensioso
al mismo tiempo, en proceso de convertirse en ruina.

Este templo sin estatua y sin idolo, en cuyo centro queda inicamente un simbolo
(una especie de cdlice), grandioso y de una fragilidad extrema, se revela como una
escritura de la funcién paterna fallida. Con Jean-Pierre Vernant, podrfamos decir que en
estos impresionantes cuadros se escribe la ruptura definitiva de “la reciprocidad entre el
templo y la estatua™® que caracterizaba el primer tiempo del arte en la Grecia Antigua.
La ruptura de esta reciprocidad produce la ruina, objeto “hablante” por excelencia.
Podrfa ser que Lesage quede en la historia de la mirada como el que vio la posibilidad
de construir una ruina nueva, moderna, que hace funcién de monumento.

LO FEMENINO: ENTRE “LA” MUJER Y MEDUSA

Johann Hauser, “Gran mujer amarilla”, 1969
(crayones y ldpices de colores sobre tela, 44 x 30 cm)

% Jean-Pierre Vernant, “De la présentification...”, ap. cit., p. 247.

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 105



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

En este cuadro de Johann Hauser podemos constatar la presencia de un conjunto
complejo de emociones: deseo sexual con idealizacién de la mujer, aunado al miedo,
incluso a la muerte; y también transgresion, porque si bien se trata de una especie de reina,
las in-vaginaciones en su cuerpo hacen presente la mirada penetrante del pintor. Este
hombre, analfabeta, descubierto por el psiquiatra Leo Navratil, sin duda fue uno de los de
“afuera’, no porque lo quisiera, sino porque asi fue su destino. “Gran mujer amarilla” es un
maravilloso cuadro. La mirada de la mujer es como atenuada por el entorno decorativo,
bonito, del ojo; la boca estd cerrada, aunque de repente, cambiando de mirada, puede ser
leida como muy grande, incluso grotesca y devoradora; eso sucede cuando uno incluye,
en la lectura, los trazos alrededor de la barbilla en la configuracién de la boca. El cuello
estd como armado, los brazos parecen raices. Lo mds llamativo es sin duda el vientre:
muestra una in-vaginacion a partir de la cual empieza a constituirse una zona de confusién.
Michel Thévoz ha llamado al procedimiento de Hauser “esquizografia”. Dice:

Se trata de una “esquizografia” aplicada al emblema mismo de la persona unitaria que
libera una energfa metaférica incendiaria. Los ojos, la nariz, los dientes, la caballera,
metamorfoseados en igual nimero de objetos parciales, es decir exageradamente

sexualizados, son expuestos al campo de atraccién del fantasma.?

La pintura de Hauser se parece a primera vista a ciertos cuadros del expresionismo,
pero es mucho mds salvaje, o dicho en otros términos: la escritura de la imagen estd
mds directamente relacionada con la emocién y la bisqueda del deseo. El trazo de
Hauser es mds maltiple. La insistencia del deseo sexual produce una zona —vaga mds
que vaginal— donde la mirada del pintor y el cuerpo que se representa estdn intrincados
al mdximo, con lo cual los trazos se convierten en una escritura que hace que la “delgada
pelicula del guale, la superficie de lo visible, estd, en toda su extensién, doblada de
una reserva invisible”.*® En este contexto, puede ser interesante recordar que Merleau-
Ponty recurre al término envagination precisamente para designar esta intrincacién de
la visién con el cuerpo, con la carne, con el deseo:

[...] en nuestra carne, como en la de las cosas, lo visible actual, empirico, éntico, por
una especie de repliegue, de envagination, o de capitonnage, exhibe una visibilidad, una

4 Michel Thévoz, Détournement d'ecriture, Minuit, Parfs, 1989, p. 95. Se trata si duda del fantasma
de Lacan, el S tachado- rombo- objeto 4; tal vez, para algunos, serfa mejor traducir “fantasia”, pero
entonces se pierde el elemento de “lugar en el sujeto”.

# Maurice Merleau-Ponty, Le visible et l'invisible, op. cit., p. 199. Con “quale”, Merleau-Ponty
se refiere a lo que estd ahi, a la mano, o al alcance de la visién.

106 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

posibilidad que no es la sombra de lo actual, que es [al contrario] su principio; que
no es el aporte propio de un “pensamiento”, que es [al contrario] la condicién; [que
es] un estilo alusivo, eliptico, como todo estilo, pero, como todo estilo, inimitable,
inalienable; [es] un horizonte interior y un horizonte exterior, entre los cuales lo visible
actual es un apartamiento provisorio y que, sin embargo, se abre indefinidamente sélo
sobre otros visibles.’

El cuadro de Hauser transciende por lo tanto la distincién, inmediata y dualista, de
lo visible y de lo invisible, de la extensién y del pensamiento, para juntar estos aspectos
por medio de una escritura que los liga como el anverso y el reverso de una hoja. La
imagen se desprenderd completamente de la funcién de imitacién de la apariencia y
retorna, mds alld de su funcién de traduccién de lo invisible, a la funcién arcaica de
dar a ver, a la manera de los “xoanon” griegos, los poderes de lo invisible, de la deidad
femenina. Por esta razén, en el cuadro Gran mujer amarilla de Hauser, este cardcter
divino, igual que en el caso de los idolos, no excluye el aspecto monstruoso. Esto, sin
embargo, no excluye una diferencia esencial en comparacién con el xoanon, detectable
en la figura del aura que caracteriza a la Gran mujer amarilla. El aura es, como lo ha
mostrado Georges Didi-Huberman con base en los trabajos de Walter Benjamin, la

marca de la juntura del fenémeno de la memoria involuntaria y del culto religioso.”

Johann Hauser, “Reyna Elisabeth”, 1969
(crayones de colores sobre papel, 40 x 30 cm)

 Ihid., p. 200.
%0 Georges Didi-Huberman, “La double distance”, en Georges Didi-Huberman, Ce gue nous
voYyons, ce qui nous regzzm’e, op. cit., pp. 103-123.

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 107



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

Hauser se inspiraba viendo revistas, en las que le interesaban sobre todo los retratos
de estrellas de cine y personajes femeninos de la actualidad, asi como fotos de mdquinas
de guerra. El acto de Hauser, acto por el cual se convirtié en autor, segtiin Thévoz, es
que supo convertir su mentalidad de un nifio de 8 afios en un motor de su creacién:

Los artistas socialmente consagrados, incluso aquellos mismos que parecen obstinarse
contra el sistema convencional de la representacidn, estdn cortados de estas disposiciones
de la infancia, es decir de las tnicas alternativas mentales radicales. Son en efecto
victimas, como todos los adultos integrados, del hiato educativo que ha reprimido,
alrededor de la edad de diez afos, la impulsién primitiva para dibujar, hiato que los
condena a recomenzar profesionalmente, sobre bases adultas, un trabajo de subversién
necesariamente mds artificial, mds superficial, y fatalmente comprometido por el sistema
en el cual estdn desde ya inexorablemente inmersos.”!

El “retrato” de la reina nos impresiona por su boca devoradora y por su mirada
penetrante (hasta ahora no hemos encontrado en el Ar¢ Brut otra manera de pintar
la mirada que la del punto negro, luego circulo blanco, luego de nuevo negro; aqui,
el colorido de la cara invade el ojo, como en el tétem de Chaissac). El pelo parece
ser de Medusa, pero luego aparecen figuras humanas. Ahi donde empieza la parte de
abajo del cuerpo de la reina, todo deviene confuso: hay anamorfosis , y lo que puede
parecer primero un palacio lleno de vegetacién, del lado izquierdo, parece presentarse
finalmente mds bien como el laberinto de la femineidad de la reina.

Aparentemente el sexo femenino aparece escrito mediante la imaginacién acerca
de la posicién de la reina, con todas sus resonancias de poder y de riqueza en relacién
al sexo de mujer. Las lineas horizontales de abajo parecen insinuar la presencia de
alguien que tiene puestas sus piernas, enfundadas en una tela de traje de payaso, en
el regazo de la reina.

Wittlich, después de la guerra, en la cual fue herido y hecho prisionero, trabajaba
como vigilante en una fdbrica de cerdmica. El pintor Fred Stelzig descubrié su obra,
una modalidad “bruta” del Pop Art. Wittlich no daba ninguna importancia al producto
final: se descubrieron cientos de dibujos preparados para ser tirados a la basura. No
querfa vender, y lo tnico que le interesaba era que le fueran valiosas a alguien.

La pintura de Wittlich recibe por parte de Thévoz el calificativo de “herdldico”. Asi,
en este cuadro, “la mujer” se hace presente bajo la modalidad de una bandera.

Como si hiciera falta poner este sistema de reduccién bidimensional a prueba de lo que
le es mds refractario, es decir el cuerpo desnudo de la mujer, espacio irreductible del

°! Michel Thévoz, Détournement..., op. cit., p. 89.

108 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

Josef Wittlich, “Mujer con escultura”, 1975
(gouache y barniz dorado sobre papel blanco, 90 x 62.5 cm)

deseo, Wittlich sostiene el reto de exentar la carne de su propio espesor y de identificarla
con la epidermis ultrasensible de la hoja, de tal manera que se puede hablar, mejor que

nunca, del “blasén de un cuerpo”.>

En la historia de la literatura, “blasonar” (estilo que rige en Francia en el siglo XV)
implica: proteger, alabar, hacer ostentacién, hacer elogio de algo.”

Por otro lado, llama la atencién el marco brillante, que contiene mucho amarillo,
color que en cierto modo invade el cuadro desde el marco. Recordemos la equivalencia
que Freud detectdé en un caso suyo entre “Glanz auf der Nase” (brillo en la nariz),
“glance at the nose”(mirada a la nariz) y, aunque esto no lo presente asi Freud, pero
es implicito en la medida en que es un caso de fetichismo, Glans, o sea glande.54 En
esta equivalencia se manifiesta toda la trayectoria de la mirada: desde la percepcién

% Ibid., p. 102.

53 Marc Cheymol, “El Blason. El renacimiento del cuerpo”, Diagonales, nim. 2, “El fetichismo”,
México, 1986, pp. 101-122.

54 Andreas Cremonini, “Uber den Glanz. Der Blick als Triebobjekt nach Lacan”, en Claudia
Bliimle, Anne von der Heiden (eds.), Blickzihmung und Augentiuschung. Zu Jacques Lacans
Bildtheorie, op. cit., pp. 217-248.

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 109



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

de un cierto brillo, pasando por la focalizacién de la mirada en una parte del cuerpo
que no sea el genital femenino, hasta la ilusién fdlica. La mujer aparece como en el
marco de una ventana y parece jalar o sostener la escultura, de sexo indefinido con un
gesto extrafo, enigmdtico, desde el afuera del marco. Lacan comparé el fantasma con
una imagen que llenarfa el marco de una ventana que aparece en el momento de abrir
los ojos. El fantasma, segtin Lacan, implica por lo tanto un deseo de verse proyectar
el fantasma, pero al mismo tiempo es un tomar distancia. Lacan rompe sin embargo
este paralelismo entre fantasma e imagen en la ventana. Dice que el artista renuncia al
fantasma para poder obtener la imagen, inscribiéndose en un lugar que en el fantasma
es descartado, en el cual el lugar de la falta puede ser mostrado.”

Josef Wittlich, “4 mujeres”, entre 1964 y 1975
(gouache sobre papel blanco, 88 x 62 cm)

% Jacques Lacan, Séminaire 13, Lobjet de la psychanalyse, 11 de mayo de 1966.

110 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

LA MALDICION DEL FALO

Friedrich Schréder-Sonnenstern, “La agonfa del leén”, 1946
(crayones de colores sobre cartén, 51 x 73 cm)

Friedrich Schroder-Sonnenstern es sin duda el pintor del a7z brut que mds reconocimiento
tuvo de parte de los teéricos de la estética de su tiempo: en 1959 sus obras fueron recibidas
con entusiasmo por el groupe surrealiste de Paris y, en 1967, expuso en la “Stidtische
Kunsthalle Diisseldorf”. El interés de los surrealistas por su obra se explica por el lugar
central que este grupo daba a lo onirico y a la psicosis. En su texto fundador, Limmaculée
conception (Paris 1961), Paul Eluard y André Breton propusieron al artista surrealista
basar el proceso creativo en la simulacién, simulacién de la debilidad mental, de la mania
aguda, de la pardlisis general, del delirio de interpretacién, de la demencia precoz.*

En cuanto a Schréder-Sonnenstern, no necesitaba simular la dementia precox, la
esquizofrenia: las padecia al parecer desde los 16 afios y su vida, inestable siempre,
lo llevé a fundar una secta en Berlin, a dedicarse ademds al oficio de magnetizador
y de vidente, para lo cual se hacfa llamar “El Duque de Sonnenstern” (Sonne=sol,
Stern=estrella).

Segin él mismo, la idea de pintar le vino al observar, en ocasién de una internacién
psiquidtrica a los 38 afios, a un interno del hospital que se dedicaba a la grifica.
Al principio, sus primeros dibujos contenfan muchos elementos de palabra escrita

56 Segtin Peter Gorsen, “Das Schizophrene als Kunst. Der Fall Friedrich Schréder-Sonnenstern”,
en Sexualiisthetik Zur biirgerlichen Rezeption von Obszinitiit und Poenographie, Rowohlt, Hamburg,
1972, pp. 76 y 378.

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 111



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

(explicaciones, rimas, neologismos) que mds tarde son desplazados al anverso, con la
anadidura de un titulo.

El cuadro es de 1946 y marca el auge de Schroder-Sonnenstern después de terminada
la Segunda Guerra Mundial, que lo llevard al momento culminante de 1967 (exposicién
en Diisseldorf).

Elleén se estd despidiendo, llora mientras recibe la ostia de un sacerdote horripilante.
:Va a comerla? Sobre su espalda, lleva un loco musico cuyo cerebro estd siendo jalado
por un extrano ser, algo asi como una ardilla diabélica. En realidad, todo excepto
el pobre y simpdtico leén con el pene flécido, es grotesco en este cuadro, y eso se
manifiesta principalmente en las bocas y en los aditamentos: gorros, zapatos, colas
enroladas. Estas dltimas establecen una relacién entre la figura del sacerdote y la figura
de la ardilla, que es probablemente uno de los rasgos de escritura mds interesantes en
esta obra y que invita al desciframiento vy, tal vez, permita entender la segunda parte
del titulo (“geschindete Kraft”, fuerza violada). En efecto, la fuerza (simbdlica) del
leén, del padre que sostiene al hijo, estd siendo violada, y lo estd siendo justamente
en la medida en que es victima de una correspondencia secundaria entre el sacerdote
(una ley grotesca y asesina) y la ardilla diabdlica.

Schroder-Sonnenstern basaba sus cuadros en un delirio elaborado que se refleja
también en sus cuadernos de notas. Distingufa dos tipos de universos: el de la luna
(las cosas comunes, alejadas de la vida correcta) y el del sol (las cosas excepcionales, en
posicién correcta respecto a la vida).” El sol tiene la funcién de talismdn que protege
del deterioro de la vida sexual y de la infelicidad en general.

Esto nos permite reconocer en el leén un ser de “sol”, mientras que las otras figuras
son “habitantes de la luna”, como dice Schréder-Sonnenstern en el titulo de otro
cuadro, una nueva versién de la nave de los locos.

En cuanto a su escritura pictérica, en Schroder-Sonnenstern constatamos una ausencia
llamativa del ornamentismo, tan caracteristica del Art Brut. La iteracién, en cambio,
se lleva a la imagen-cuerpo, pero las figuras son “personajes” que en sus constelaciones
generan un relato enigmdtico y a veces ominoso. Schréder trabajaba con machotes que
calcaba en diferentes dibujos, es decir, que el nimero de las figuras irracionales (ltbricas,
insensatas, situadas a medio camino entre la simbologfa de la magia y la mitologfa) era
en principio restringido.

°7 La oposicién se marca en su cuaderno de notas mediante los significantes: lebensnichtig frente a
lebensrichtig, ambos neologismos basados en la lebens (de la vida) combinado con adjetivos asonantes
(richtig correcto, nichtig = sin valor, negativo).

112 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

Friedrich Schroder-Sonnenstern,

“La expedicién tridimensional

de todos los habitantes de la luna”, 1954
(crayones de colores sobre cartdn,

51 x73 cm)

Friedrich Schréder-Sonnenstern,
“La demonia de la urgencia”, 1958

Friedrich Schréder-Sonnenstern,
“La tragedia de los celos”, 1958

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 113



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

Michel Thévoz describe a Schréder-Sonnenstern como el creador de un “universo
liberado de las normas de la realidad, (sus obras) obedecen sélo a los deseos mds locos y a
las fantasfas mds inadmisibles”.’® Por esta razén, seguramente sus obras fueron consideradas
por unos como obscenas, o degeneradas (durante el régimen nacionalsocialista), por otros
tomadas como referencia para la creacién de una nueva estética (tanto por los surrealistas
como por los fundadores de la nueva “estética sexual”).” Si bien, de esta manera, es decir
con el surrealismo y la estética sexual, se logré arrancar este pintor a la psiquiatria y a
la evaluacién estética tradicional, parece, sin embargo, que asistimos, particularmente
en este cuadro del ledn, al sefialamiento, en cierto modo visionario, de un ocaso de la
fuerza viril en sf.

Friedrich Schroder-Sonnenstern, “La maldicién del arado 17 (1956)

En otro cuadro, llamado “La maldicién del arado” (1956) que representa a un
hombre diabélico con un ldtigo que hace jalar un arado por un atelaje de doce mujeres
jévenes, aparece el otro lado de esta problemdtica del poder del falo, a saber la crueldad
que implica respecto a las mujeres.

%8 Michel Thévoz, Catdlogo Collection de I’Art Brut, Musées Suisses, Lousanne, 2001, p. 108.
% La segunda opcién es la de Peter Gorsen, Sexualisthetik Zur biirgerlichen Rezeption von Obszinitiit
und Poenographie, Rowohlt, Hamburg, 1972.

114 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 » ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

U

Friedrich Schréder-Sonnenstern, “La maldicién del arado 117 (1956)

sPor qué hizo el pintor dos versiones del tema? En la repeticién aparece la constante del
hombre diabélico con ldtigo (pintado una vez en rojo, una vez en morado), visiblemente
un ser de luna por un lado, y de las mujeres jévenes, de cabello rubio, probablemente seres
de sol. En un cuadro, el sol estd pintado de color naranjo y con un ojo, en el otro en
un color rojizo-café, sin ojo. No parece haber manera de que la escena pueda ser vista
por un ser humano, e incluso el sol a veces cierra su ojo, no ve la escena, que es una
maldicién, relacionada sin embargo con la fecundacién de la tierra.

Grabado, principios del siglo XVI.

ARGUMENTOS « UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 115



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

Peter Gorsen ha relacionado los dos cuadros con una costumbre medieval en la cual
las virgenes “quedadas” tenfan que jalar un arado por las calles de la ciudad.

Hombre-arado

La significacién fdlica, a saber el trabajo de “arar” la tierra (femenina) permite sin
embargo una dltima transformacién: el hombre fecunda la tierra, pero la que gufa
el hombre-arado, es la mujer. El hombre-arado® no es mds que una caricatura de
hombre.

La muerte del ledn es también, dirfamos para concluir, una confirmacién de que el
falo no es mds que una funcién y que su positivizacién mediante la figura del hombre
con poder es una maldicién, al mismo tiempo que la inversién de esta positivizacion es
grotesca. En este sentido, Schréder-Sonnenstern supera tanto al surrealismo como a la
estética sexual, en la medida en que apunta a una problemdtica inherente a la sexualidad,
al malestar en la cultura, y no sélo al nivel de lo onirico e irracional o a la represién de

la sexualidad.

0 Jbid., p. 97.

116 XXVANIVERSARIO « NUM. 68 » ENERO-ABRIL 2012



CRISIS DE LA CULTURA, CULTURA DE LA CRISIS DOSSIER

CODA

En general, me atrevo a formular la tesis de que la investigacién del Arz Brut y desde
luego también del arte marginal actual es fecunda para revelar maltiples aspectos de la
mirada que se hacen presentes en los cuadros. Si tantos de estos pintores del Arz Brut
se consideran hoy en dfa como “pioneros”, es sin duda porque en ellos, a veces mucho
antes de que surgiera en el arte “culto”, se manifiesta una diversidad de aspectos de la
historia de la mirada. Ademds, sélo asf es posible restituir a estas obras su cardcter de
arte, y no de expresion de determinadas enfermedades mentales.

BIBLIOGRAFIA

Belting, Hans, Pour une anthropologie des images, Gallimard, Paris, 2004.

Benveniste, Emile, Le vocabulaire del institutions indo-européennes, vol 1, Economie, parenté,
société, vol. 2, Pouvoir, droit, religién, Minuit, Paris, 1969.

Cheymol, Marc, “El Blason. El renacimiento del cuerpo”, Diagonales, nim. 2, El fetichismo,
México, 1986, pp. 101-122.

Cremonini, Andreas, “Sobre el brillo. La mirada como objeto pulsional segtin Lacan”, en Claudia
Bliimle, Anne von der Heiden (eds.), Blickzihmung und Augentiiuschung. Zu Jacques Lacans
Bildtheorie, Diaphanes, Ziirich-Berlin, 2005/2009.

Didi-Huberman, Georges, Ce que nous voyons, ce qui nous regarde, Minuit, Paris, 1992.

Dolar, Mladen, His Master’s Voice. Eine Theorie der Stimme, Suhrkamp, Frankfurt, 2007.

Falad¢, Solange, Clinique des névroses, Economica, Paris, 2003.

Foucault, Michel, Ceci nest pas une pipe, Fata Morgana, Montpellier, 1973.

Freud, Sigmund (1913), “Totem y tabd”, Obras completas, tomo XIiI, Amorrortu, Buenos
Aires, 2001.

Jddi, Inge, “Sammlung Prinzhorn”, Revista Vernissage, 13/07.

Lacan, Jacques, “Le temps logique et I'assertion de certitude anticipée. Un nouveau sophisme
(1945)”, en Ecrits, Seuil, Paris, 1966.

——, El Seminario XI1I, Lobjet de la psychanalyse, Flamarion, Paris, 2000.

——, “Le séminaire, libre X, Langoisse”, Seuil, Parfs, 2004.

———, Le séminaire XXIII, Le sinthome, Seuil, Parfs, 2005.

——, “Le séminaire, livre VI, Léthique de la psychanalyse”, Seuil, Pars, 1986.

——, Seminario VII, La ética del psicoandlisis, Paidés, Buenos Aires, 2000.

——, Seminario X, La angustia, Paid6s, Buenos Aires, 2005.

——, Seminario XIV. La légica del fantasma, Paid6s, Buenos Aires, 2007.

Merleau-Ponty, Maurice, Loveil et Iésprit, Gallimard, Paris, 1964.

——, Le visible et Iinvisible, Gallimard, Parfs, 1964.

Nancy, Jean-Luc, Corpus, Métailié, Paris, 2000.

ARGUMENTOS  UAM-XOCHIMILCO « MEXICO 117



H. SAETTELE MIRADA E IMAGEN EN EL ART BRUT

Porge, Erik, Jacques Lacan, un psychanalyste. Parcours d'un enseignement, Eres, Paris, 2000.

Quignard, Pascal, La nuit sexuelle, Flammarion, Pars, 2007.

Rosine Lefort, Maryse se hace una nifia. Psicoandlisis de una nifia de 26 meses, Paidés, Barcelona-
Buenos Aires, 1995.

Thévoz, Michel, Le miroir infidéle, Minuit, Paris, 1996.

Wajcman, Gérard, “Lart, la psychanalyse, le siecle”, en Aubert, Cheng, Milner, Régnault,
Wajcman, Lacan, ['écrit, I'fmage, Flammarion, Parfs, 2000.

Waldenfels, Bernhard, Sinne und Kiinste im Wechselspiel. Modi éisthetischer Erfahrung, Suhrkamp,
Berlin, 2010.

118 XXV ANIVERSARIO * NUM. 68 « ENERO-ABRIL 2012



