
39ARGUMENTOS • UAM-Xochimilco • MÉXICO

crisis de la cultura, cultura de la crisis    dossier    

La cultura del desprecio

Francisco Javier Meza G.

Y sometidos así los infieles, habrán de abstenerse de sus nefandos 
crímenes, y con el trato de los cristianos y sus justas, pías y religiosas 
advertencias, volverán a la santidad de espíritu y a la probidad de 
costumbres, y recibirán gustosos la verdadera religión con inmenso 
beneficio suyo, que los llevará a la salvación eterna...

Juan Ginés de Sepúlveda

Tratado sobre las justas causas de la guerra contra los indios

Porque su principal intento era comer, e beber, e folgar, e luxuriar, e 
idolatrar, e exercer otras muchas suciedades bestiales...

Gonzalo Fernández de Oviedo

Historia general y natural de las Indias, 
islas y Tierra Firme del mar Océano

Cómo los dichos padres de las dotrinas hilan y texen, apremian a las 
biudas y solteras, deziendo questa amancebada con color de hazelle 
trabajar cin pagalle. Y en ello, las yndias hazen grandes putas y no 
ay remedio. Y (aci) no se quieren casar porque va tras del padre o 
del español. Y ací no multiplica indios en este rreyno, cino mestizos 
y mestizas y no ay remedio.

Felipe Guamán Poma de Ayala

Nueva corónica y buen gobierno

La evangelización de América “no supuso en ningún momento una 
alineación de las culturas precolombinas, ni fue una imposición de 
una cultura extraña”.

Benedicto XVI

El País, Madrid, 19 de mayo de 2007



J. Meza     La cultura del desprecio

40 xxv aniversario • NÚM. 68 • enero-abril 2012

Introducción

Lo que oficialmente fue llamado “Festejos del Bicentanario” vino y se fue opacado, 
enmudecido, pero nunca avergonzado por los 50 mil asesinados y 20 mil desaparecidos 
en nuestro país y que indican una cultura oficial en crisis o una acentuación de una 
cultura oficial acartonada o petrificada y siempre en crisis. Y es que la cultura oficial 
nunca ha buscado la creación de un ciudadano activo y creador de cultura política, 
sino más bien una ciudadanía despolitizada: 

[Hoy] Ello se ha traducido en negocio. La industria cultural ha devenido un factor 
fundamental en la transformación de los imaginarios y las representaciones sociales, 
pero no en la quimérica creación de ciudadanía, que finalmente se ha convertido en un 
mero consumidor cultural.1 

Por esto, más que motivo de regocijo debería ser causa de enojo, discrepancia y 
vergüenza que por mandato de una miope y corta memoria tanto oficial como social, 
se ordene “reflexionar” sólo en determinadas fechas acerca de acontecimientos vitales 
que todavía definen nuestro presente y futuro. Además, quizá siempre hemos tenido 
muy poco que celebrar y sí mucho que criticar. Por un lado, a menudo olvidamos que 
la formación y el mantenimiento de eso que se llama nación, para que sea más y mejor, 
exige una cultura que induzca a la reflexión constante o cotidiana y, por otro, como bien 
señaló el filósofo y matemático británico Alfred North Whitehead (1861-1947), una 
sociedad que presume ser libre debe tener un código simbólico y no temer revisarlo, y 
si no permite mezclar a la vez reverencia y crítica hacia él, esa sociedad se deteriorará 
a la postre. La nación mexicana en esta década de principios del siglo XXI continua 
siendo brutalmente injusta: su oligarquía mayoritariamente semianalfabeta, siembra 
sin descanso desigualdad económica, injusticia social, opresión política, analfabetismo 
funcional. Más, la sociedad de castas formada desde el gobierno colonial español y a la 
sombra de la Iglesia católica, permanece disfrazada de igualdad y hace de nosotros una 
sociedad eminentemente racista. Como consideramos que el racismo constituye una 
vía político-cultural ideal para el control social trataremos de encontrar algunas de las 
posibles raíces de su presencia en nuestro contexto, y que ni las culturas producidas 
por la Independencia y la Revolución, como cambios sociales supuestamente radicales, 
han logrado borrar de nuestra realidad. El desprecio por los otros y la guerra de todos 

1 Ticio Escobar, El mito del arte y el mito del pueblo. Cuestiones sobre arte popular, Metales Pesados, 
Santiago de Chile, 2008, citado por Jorge Luis Marzo, La memoria administrada. El barroco y lo 
hispano, Katz Editores, Madrid, 2010, p. 149.



41ARGUMENTOS • UAM-Xochimilco • MÉXICO

crisis de la cultura, cultura de la crisis    dossier    

contra todos determina nuestras relaciones, y la amistad y la solidaridad de los fuertes 
con los débiles es inexistente, cosa que causa felicidad en nuestras oligarquías.

Utilizando más la crítica que la reverencia, al hablar de acontecimientos calificados 
pomposamente como “INDEPENDENCIA Y REVOLUCIÓN”, y mayoritariamente 
concebidos como hechos prácticamente disecados y arrumbados en algún nemoroso 
y empolvado lugar de nuestro pasado, es necesario recurrir a historias más viejas para 
contextualizarlos mejor. A menudo olvidamos que lo que hoy se llama México, como 
nación, hace poco más de 500 años no existía como tal y que, además, las culturas de 
estas latitudes fueron destruidas prácticamente en su totalidad no propiamente por 
España, sino más bien por el reino de Castilla y también por otra monarquía mucho 
más antigua y todavía existente llamada el Vaticano. 

Pasado cultural que es presente

Desde su inicio, formación y consolidación, la llamada Iglesia Apostólica y Romana 
reclamó para sí poseer el único y verdadero dios. Y en la época del emperador 
Constantino, entre los años 313 y 325 de nuestra era, empezó a ligarse demasiado al 
poder hasta convertirse en la religión oficial del imperio romano, y también, muy pronto, 
empezó a reclamar para sí el derecho a dominar el mundo. Algunos siglos después, 
Justiniano, emperador de Constantinopla (527-565), otorgó al obispo de Roma o papa 
más reconocimiento que a los otros patriarcas, esto es, le concedió un rango honorario, 
rango que, con la posterior expansión de la Iglesia se convirtió en una monarquía papal. 
Pero ésta realmente se construyó entre el pontificado de Dámaso (muerto en 384), y el 
de León I, a mediados del siglo V. Durante este periodo se gestaron algunas de las ideas 
que rigen a la Iglesia. Inspirados en el Evangelio de Mateo consideraron que el papa era 
igual a San pedro, y como lo importante era el cargo nunca ha importado que quien 
lo detente sea buen o mal príncipe. Además, supuestamente ningún papa heredaba el 
cargo de su antecesor y sin intermediarios, sino que directamente sucedía a San Pedro. 
La monarquía papal, durante la Edad Media europea, adoptó la costumbre de disputar 
con el poder terrenal y exigirle someterse a su autoridad. Precisamente en el año 754 
el papa Esteban II ungió al rey de los francos Pipino, dejando patente que con dicha 
ceremonia, en primer lugar, el rey establecía estrechos lazos con dios y, en segundo, 
que en dichas relaciones sólo podía ser intermediario el papa. Posteriormente, entre 
816 y 817, ahora el papa Esteban IV, ungió y coronó a Luis I (hijo de Carlomagno). 
La ceremonia del ungimiento procedía del Antiguo Testamento y la adoptaron francos, 
anglosajones y visigodos; la coronación era idea bizantina, pero ambas pasaron a ser 
esenciales en toda coronación posterior. En estas ceremonias también ocurría algo 



J. Meza     La cultura del desprecio

42 xxv aniversario • NÚM. 68 • enero-abril 2012

muy importante: el papa entregaba al emperador una espada, la cual significaba que 
éste no debía olvidar que recibía “la fuerza” gracias al papa y que tenía la obligación 
de defender con ella a la Iglesia. Para el siglo IX, según Agobardo de Lyon, la espada 
representaba un enorme derecho y una enorme obligación para con la Iglesia, nada 
menos que: “el sometimiento de las naciones bárbaras para que abrazasen la Fe y se 
ampliasen las fronteras del reino de la Fe”.2 Es importante recordar que la Iglesia desde 
su consolidación se dio a la tarea de perseguir y destruir a sus opositores condenándolos 
como herejes por dudar o tener ideas diferentes de los dogmas eclesiásticos, aunque 
siempre en primera línea de su ofensiva estuvieron los judíos acusados de deicidas y 
de ser un pueblo infamante.

La monarquía papal (Universal Monarcha Pontífice Summo) desde el principio, como 
toda monarquía, concibió a sus súbditos como menores de edad: en latín, mundium o 
mundeburdium representa la protección que un padre debe a su hijo, la cual conlleva 
jurisdicción sobre el protegido (Protectio trahit subjectionenm). La idea del padre que 
protege a sus hijos en realidad se inspira en una concepción del poder que podemos 
llamar pastoral. Éste es de origen judío pero la Iglesia lo estableció en la edad Media 
mediante una visión trifuncional considerada como el orden social ideal. La visión 
se perfeccionó entre los siglos XI y XII, y se encuentra en muchos escritos, pero ya en 
un poema del siglo XI (Carmen), y perteneciente al Obispo de Laon, Adalberón, la 
encontramos fielmente expuesta, dice: “Triple es la casa de Dios que se cree una. Unos 
oran, otros combaten, otros también trabajan [...] Sobre la función de uno reposan 
las obras de los otros dos; cada uno a su turno ayuda a los demás”.3 Esta concepción, 
convertida en metáfora por la misma Iglesia, señala que primero están los pastores (los 
que oran), luego los perros que custodian el ganado (los guerreros) y, al final, las ovejas 
(los trabajadores). El poder pastoral, desde sus inicios, constituyó una amenaza, pues 
su “proyecto civilizador” “desde las cruzadas medievales y el llamado descubrimiento 
del Nuevo Mundo destruyó las realidades comunitarias de una Europa Cosmopolita, 
pluriétnica y plurirreligiosa, en beneficio de un proyecto político universalista y 
radicalmente uniformador”.4 En efecto, destrucción y persecución de las comunidades 
judías en la Edad Media y el mundo renacentista, destrucción de comunidades con 
vestigios paganos o herejes como los Cátaros en el sur de Francia, destrucción de las 

2 Véase Walter Ullmann, Historia del pensamiento político en la Edad Media, Ariel, Barcelona, 
1983, p. 74.

3 Georges Duby, Los tres órdenes o lo imaginario del feudalismo, Argot, Barcelona, 1983, p. 85.
4 Eduardo Subirats, El continente vacío. La conquista del Nuevo Mundo y la conciencia moderna, 

Anaya & Mario Muchnik, Madrid, 1974, p. 34.



43ARGUMENTOS • UAM-Xochimilco • MÉXICO

crisis de la cultura, cultura de la crisis    dossier    

comunidades árabes en España, y destrucción de las sociedades precolombinas en 
América, son algunos ejemplos, entre muchos, del aplastamientos de los otros, de los 
que no creen ni quieren creer en lo mismo.

Hacia finales del siglo XIV la monarquía de la Iglesia católica empezó a ceder terreno a 
los poderes terrenales. En España el rey Fernando de Aragón (quien también sirvió como 
modelo de príncipe a Maquiavelo), e Isabel de Castilla, uniendo esfuerzos y apoyados 
ampliamente, aunque a desgano, por la monarquía vaticana, intentaron unificar la 
península para crear un Estado moderno. En 1482 presionaron a Sixto IV para obtener el 
real Patronato, esto es, el derecho a que fueran ellos, como monarcas, quienes nombraran 
prelados para ocupar las iglesias vacantes de España argumentando la necesidad de que 
los sacerdotes debían ser amigos y fieles a la corona. El Real Patronato fue otorgado y 
refrendado en 1484 por Inocencio VIII quien, además, les otorgó una bula conocida como 
de la Santa Cruzada, la cual se vendía como indulgencia y el dinero obtenido se usaba 
para luchar contra los moros. En 1486 el nuevo Estado aumentó su poder ahora gracias 
a la obtención del Patronato también sobre Granada y las Canarias, y en 1501, con el 
papa Alejandro VI (de origen español) y en 1508 con el pontífice Julio II, obtuvieron y 
refrendaron el Patronato sobre la Iglesia de América. Un instrumento más para fortalecerse 
mediante el control ideológico y la obtención de riqueza, fue la autorización del papa 
Sixto IV, en 1481, a establecer el Tribunal del Santo Oficio de la Inquisición y a nombrar 
inquisidores para perseguir la herética pravedad, localizada fundamentalmente en los 
criptojudíos que, obligados a convertirse al catolicismo por medio de la fuerza, algunos 
de ellos a escondidas continuaban practicando su antigua religión.

A pesar de que en la península existieron periodos de paz entre las tres grandes religiones 
monoteístas (moros, judíos y cristianos), lo normal fue el desprecio, la persecución y 
matanza de judíos sobre todo por parte de los cristianos. La Iglesia católica ya desde el 
Concilio de Elvira (antigua ciudad romana cerca de la actual Granada) celebrado entre 303 
y 309, o en el Concilio de Letrán de 1215 o en el Concilio de Arlés de 1235, promulgó 
diversas medidas antijudías. Consistieron en condenar a los judíos a vivir alejados de los 
cristianos para no mezclarse con ellos, y a coserse en la ropa estigmas infamantes para 
diferenciarse, como círculos de paño color amarillo. A este estigma en España, durante 
los siglos XIV y XV, se agregó la obligación de que llevasen en el hombro derecho un 
pañuelo rojo o azul, lo que llevó a decir que de esa manera el judío era “enamalgrado”, 
esto es, “marcado como un animal”.5 El racismo inicia con el desprecio por el otro; el yo 
narcisista no tolera a quien piensa y actúa diferente, por eso lo destruye o lo condena a 
vivir marginado y lo señala como apestado.

5 Gerard Dufour, La Inquisición española. Una aproximación a la España intolerante, Montesinos 
Editor, Barcelona, 1986, p. 17.



J. Meza     La cultura del desprecio

44 xxv aniversario • NÚM. 68 • enero-abril 2012

El nacimiento y consolidación propiamente de una especie de delirio “racista” o 
prerracista español contra los judíos no quedó ahí. Las conversiones forzadas de judíos, 
muchas de ellas adoptadas con sinceridad, llevó a calificarlos como “cristianos nuevos”. 
Estos descendientes de judíos, acostumbrados a estudiar, muy pronto empezaron a 
superar a los autonombrados orgullosamente como cristianos viejos. Y entonces al 
delirio se respondió con la creación de otro delirio: el encastamiento social provocado 
por la creación de lo que se conoce como los estatutos de limpieza de sangre. Se 
empezó a exigir que los descendientes de judíos o musulmanes no debían aspirar a 
ocupar puestos en las instituciones religiosas, políticas y sociales porque su sangre 
supuestamente estaba manchada por el deicidio y, por lo mismo. no era limpia, no era 
pura. Para estar “seguros de la pureza” se estableció exigir pruebas de ser cristiano viejo 
“por los cuatro costados” remontándose a la cuarta generación. La aberración, entre 
estiras y aflojas durante casi cien años, finalmente fue aprobada por Alejandro VI en 
1495. Según uno de sus más fervientes defensores, Juan Martínez Sílicio, arzobispo de 
Toledo y diez años preceptor de Felipe II, la Iglesia era como una yegua de pura sangre 
que no podía aceptar a su servicio caballos de mala raza. Se establecieron comisarios y 
notarios para demostrar mediante testigos que no se tenía siquiera “un hilillo de sangre 
impura”. No está demás indicar que la persecución desembocó en actos estúpidos, 
humillantes y en corrupción.6 

Minimizar al otro, hacerlo sentirse mal con quién es, incluso vituperarlo, llenarlo 
de adjetivos que lo descalifiquen, y llevarlo a aborrecer y maldecir su situación es 
desorientarlo y no darle oportunidad de investigar las causas de su marginación y de quien 
o quienes la provocan. Para el poder, conseguir que el sometido viva permanentemente 
en la angustia existencial, siempre a la defensiva y además se avergüence de él mismo, 
constituye una condición ideal. Los odios de todos contra todos permiten que sólo 
muy pocos pueden detenerse a mirar y explicarse su condición. 

“Aculturizar” a América

Luego de la Reforma luterana de 1520, España, para defenderse y por ambición de sus 
gobernantes laicos y religiosos decidió convertirse en baluarte de la religión católica. 

6 El propio José María Morelos y Pavón en noviembre 6 de 1795, para ordenarse, presentó testigos de 
“su limpieza de sangre”. Morelos y la Iglesia Católica, Documentos, Empresas Editoriales, México, 1948, 
pp. 126 y ss. Acerca de la supuesta pureza de sangre, véase el excelente estudio de Albert A. Sicroff, Los 
estatutos de limpieza de sangre. Controversias entre los siglos XVI y XVII, Taurus, Madrid, 1985.



45ARGUMENTOS • UAM-Xochimilco • MÉXICO

crisis de la cultura, cultura de la crisis    dossier    

La anterior situación marcó profundamente a América Latina, cuya colonización fue 
llevada a efecto sin tregua alguna porque se trataba de destruir una civilización, de 
convertirla en tabla rasa para erigir otra, la católico-española. Tal proyecto de destrucción 
desde sus inicios repudió al indio. Es cierto que los indígenas del Nuevo Mundo tuvieron 
alguno que otro defensor, como Francisco de Vitoria, Antón de Montesinos, Bartolomé 
de las Casas o Vasco de Quiroga; todos ellos afirmaron que los indios eran racionales, 
tenían alma y podían ser buenos católicos. Más, algunos miembros de la orden 
franciscana en los inicios de la conquista vieron en ellos auténticos cristianos. Para sus 
planes mesiánicos apocalípticos resultaban ideales porque eran dóciles, ingenuos como 
niños, no engañaban, no eran maliciosos ni ambiciosos y eran sumamente humildes. 
El grupo de frailes creía firmemente que en América y entre sus pobladores, luego 
de evangelizarlos, era el sitio donde debía nacer por segunda vez Jesucristo (Parusía) 
y realizarse el Juicio Final. El descubrimiento de las tierras americanas por España 
también indicaba que ella era el pueblo elegido para que sus religiosos, especialmente 
franciscanos, llevasen a efecto la misión divina. Así, convirtieron a Hernán Cortés 
en una especie de Moisés que los llevó a la tierra prometida para cumplir fielmente 
con los planes divinos. Como hombres letrados percibieron muy pronto que para 
evangelizar a los indígenas necesitaban conocer sus lenguas, historias y costumbres, y 
gracias a sus esfuerzos por intentar “descifrar a los otros”, hoy sabemos algo acerca del 
mundo prehispánico. Sin embargo, sus intenciones por preservar a los indígenas de 
los vicios de los españoles, y prepararse para esperar el reino de los cielos en la tierra 
estaban condenados al fracaso. La Corona retiró de la circulación sus crónicas e hizo 
todo porque los americanos sólo aprendiesen español, y su tutela pasase a manos del 
clero secular. Plan que, por otro lado también fracasó.7 

No obstante, independientemente de las diferencias de medios entre detractores y 
defensores de los indígenas, ambos coincidían en el mismo fin: convertirlos al catolicismo 
y someterlos al imperio universal de la Iglesia. No podía ser de otra forma, estaban 
convencidos de que su deber era predicar e imponer universalmente las ideas de salvación 
para todos atribuidas a Cristo por Paulo de Tarso y los evangelistas. Pero como sabemos, 
entre el amor y el odio hacia el indio, el negro, el mestizo, etcétera, triunfó el odio. Para la 
inmensa mayoría siempre fueron y son: inferiores, polígamos, flojos, borrachos, diabólicos, 
sodomitas, sin inteligencia e ignorantes del verdadero dios. Hasta en los métodos de 
adoctrinamiento encontramos diferencias, sutilizas y refinadas perversiones. 

7 Al respecto, véanse Georges Baudot, Utopía e historia en México. Los primeros cronistas de la 
civilización mexicana (1520-1569), Espasa-Calpe, Madrid, 1983; y La pugna franciscana por México, 
Alianza Editorial/CNCA, México, 1990. También la obra clásica de John L. Pelan, El reino milenario de 
los franciscanos en el Nuevo Mundo, Instituto de Investigaciones Históricas, UNAM, México, 1972. 



J. Meza     La cultura del desprecio

46 xxv aniversario • NÚM. 68 • enero-abril 2012

En el principio sólo peninsulares, criollos, mestizos, y negros, y donde las máximas 
pretensiones de los dos primeros eran demostrar que no descendía de moriscos, judíos, 
marranos ni estaban maculados con estigmas del Santo Oficio, sino castellanos puros y 
cristianos viejos, pretendiendo en México algo más: nobleza y prosapia ilustre.8 Todos 
los otros, sólo merecían exclusión o marginación. Pero el orden estamental que Castilla 
y la Iglesia buscaban para la nueva sociedad pronto se vio rebasado por la realidad, y 
mestizos, mulatos y de más castas pasaron a considerarse como una “plebe de naturaleza 
imperfecta” según decía el virrey marqués de Mancera en 1633. Para el franciscano 
Hernando de la Rosa en 1670 lo peor que ocurría era que los indios se mezclaran con 
españoles, negros, mestizos y mulatos porque pervertían sus costumbres.9 Y aunque 
desde un principio las autoridades buscaron segregar a los indios impidiendo, por 
ejemplo, que no viviesen dentro de la traza urbana, ni los españoles en sus barrios, la 
desobediencia, el deseo y la hipocresía casi siempre vencieron. 

Así, muy pronto, en 1585 el Concilio III mexicano ordenó en su canon III, Título 
III, Libro 1, que ninguna orden religiosa debía aceptar descendientes en primer grado 
de indios y moros ni hijos cuya madre o padre fueran negros. También debían rechazar 
“los que descienden de negro hasta el segundo grado, y hasta el primero solamente 
con los que descienden de indios o moros, ya sean de alguna de estas calidades sus dos 
padres, o ya lo sea uno solamente”.10 Luego de la conquista los frailes, para educar a 
indios nobles, fundaron el Colegio de Santa Cruz en Tlatelolco, pero éste decayó y no 
volvió a establecerse ningún colegio de ese tipo. Era natural, ya desde la fundación del 
Colegio un tal Jerónimo López había escrito a Carlos V acerca de la enseñanza de los 
indios: “La doctrina bueno fue que la sepan; pero el leer y escribir muy dañoso como 
el diablo”.11 La anterior concepción arraigo fácilmente. Hacia 1700 el virrey marqués 
de Branciforte opinaba que lo único que debía enseñarse a los indios era catecismo, 
y si eran admitidos en el sacerdocio sólo debía enseñárseles conocimientos precisos y 
enviarlos a un pequeño curato o vicaría ubicada en sitios remotos. En el mismo orden 
de desprecios, Clemente XII el 6 de agosto de 1739 en su bula Exponi, prohibió que en 
la Orden de San Agustín, de México, se admitieran mestizos y mulatos porque, además 
de ser individuos generalmente despreciados por la sociedad, eran indignos de ocupar 

8 Nicolás León, Las castas del México colonial o Nueva España, Talleres Gráficos del Museo Nacional 
de Arqueología, Historia y Etnografía, México, 1924, p. 4.

9 Juan Pedro Viqueira Albán, ¿Relajados o reprimidos? Diversiones públicas y vida social en la ciudad 
de México durante el siglo de las Luces, Fondo de Cultura Económica, México, 1987, pp. 29 y 31.

10 Nicolás León, Las castas del México..., op. cit., p. 6.
11 Citado por Jorge Luis Marzo, La memoria administrada..., op. cit., p. 72.



47ARGUMENTOS • UAM-Xochimilco • MÉXICO

crisis de la cultura, cultura de la crisis    dossier    

puestos públicos e incapaces de dirigir a las almas. En caso de no hacer caso , la orden 
sufriría severas penas y se anularía la ordenación del sujeto indigno.

La sangre “cruzada” (término hoy propio para referirse a los animales) era la peor, la más 
vil, era el último extremo. De ahí que una raza valía más que una casta, y teóricamente 
el indio y aun tal vez el negro, resultaban superiores a toda mezcla. Por eso a las castas se 
les colocaba en el último escalón de la sociedad y retorcidamente se clasificaban como: 
mestizo, mulato, morisco, salta atrás, chino, lobo, “gíbaro”, albarrazado, cambujo, 
“zambaigo”, calpan mulata, tente en el aire, no te entiendo, “hay te estás”... 

En 1527 se estableció que los negros sólo podían casarse con negros y en 1540 se 
recomendó no castrar a los fugitivos capturados; en 1542 los negros no podían por 
las noches salir a las calles y en 1551 se les prohibió utilizar a los indios y en caso de 
maltratarlos, la primera ocasión recibirían cien azotes y en la segunda, se les cortarían 
las orejas. En el mismo año se estableció que no portasen armas negros, lobos, mulatos 
y zambaigos. Hacia 1574 se obligó a que los hijos de negros e indios debían pagar 
tributo y, en 1577 que mulatos y negros libres tuvieran amos conocidos, y registrasen 
su nombre en cada distrito y avisar a la justicia si necesitaban ausentarse de la casa de 
sus amos. En 1571 las negras, libres o esclavas, y las mulatas, no debían adornarse con 
oro o perlas ni vestirse con seda; pero si la negra o mulata era libre y casada con un 
español entonces podía utilizar zarcillos de oro, con perlas y una gargantilla, y en la 
saya, un ribete de terciopelo, pero les estaba prohibido el uso de las mantillas de seda 
y si rompían la regla se les despojaba de las joyas de oro, de los vestidos y el manto de 
seda. También en el Concilio III mexicano de 1584, arriba mencionado, compuesto 
en su mayoría por frailes, pedían al rey que como los indios eran débiles era mejor 
mandar a las minas, a la construcción y al campo a mulatos, negros, mestizos que 
andaban vagabundos... ¡Qué religión con un amor tan extraño, siempre dispuesta a 
decidir sobre el cuerpo y el imaginario de los otros!

El progreso y el acendramiento del odio prerracista estaba ya tan extendido y 
aceptado, y de manera tan embrollada, al grado de que en el primer tercio del siglo XIX, 
esto es poco después de la Independencia, un viajero apellidado Beltrami opinó que: 

[...] no hay canallas de la raza criolla [...] Si los destinos de México dependiesen 
exclusivamente de esta raza, y no fuese perturbada en sus nobles sentimientos y valerosa 
energía por la debilidad supersticiosa de los indios, la bajeza mercenaria de los Mestizos, las 
inicuas conspiraciones de los Blancos, por la influencia paralizante de los Frailes, el triunfo 
de la Independencia Mexicana estaría consolidada para siempre.12 

12 Ibid., p. 19



J. Meza     La cultura del desprecio

48 xxv aniversario • NÚM. 68 • enero-abril 2012

Y por si fuera poco ilustrativamente agregaba acerca de los indios: 

En ninguna parte de todo México, la casta de los Indios es más bruta que en la ciudad 
de México; y la razón es clara: irritada por la consideración constante y mortificante de 
más en más, de la gran distancia que había entre ellos y sus dominadores, el despecho 
y la saña han alimentado su corazón con sentimientos hostiles y feroces contra todo 
hombre que no era de sus colores; quizá sea más peligroso pasear en los suburbios de la 
ciudad de México que viajar en todo México.13 

¡No sólo cuerpos, también almas!

Además de la violencia y el adoctrinamiento la Iglesia, obviamente, recurrió hábilmente 
al medio que desde hacia siglos había inventado para introducirse, explorar e influir 
en el imaginario de los sujetos: la confesión. La opinión que Juan Ginés de Sepúlveda 
confió al inquisidor Martín de Oliva en 1538, siempre fue y es compartida por todos 
los integrantes de la institución: “Opino que la Iglesia militante tiene jurisdicción 
incluso dentro del fuero de la conciencia del individuo para castigar aun sus más 
ocultas prevaricaciones”.14 

Confesión, contrición y penitencia: el mecanismo consiste en conocer el interior del 
individuo utilizando sus propias palabras dichas en secreto y con sinceridad respecto a 
una catequesis implantada en la mente, preferentemente desde niños, acerca de los diez 
mandamientos, los sacramentos, los pecados mortales, las virtudes, etcétera. Se trata de que 
el sujeto aprenda en qué debe creer, saber, hacer, desear y despreciar. Pero sobre todo, estar 
convencido de que es culpable desde que nace y sólo la confesión, el arrepentimiento y la 
penitencia ante un representante o lugarteniente de dios, el sacerdote, obtiene el perdón. 
Para Eduardo Subirats, la confesión y su importancia, respecto al indio, consistía: 

[...] en el carácter universal y objetivo del modelo ejemplar de subjetividad que efectiva 
y concretamente construía. Ella instauraba un modelo de subjetividad psicológicamente 
homogéneo, lógicamente consistente e institucionalmente válido. Fuera efectiva o solamente 
virtual, profunda o superficial, o incluso hipócrita, la confesión no dejaba de ser la 
instauración máxima del principio de una identidad subjetiva dotada de una exclusiva 
legitimidad tanto moral como jurídica.15 

13 Ibid., p. 20. 
14 Ángel Losada, Epistolario de Juan Ginés de Sepúlveda, Espasa-Calpe, Madrid, 1979, p. 138.
15 Eduardo Subirats, El continente vacío..., op. cit., p. 210. Cursivas mías. 



49ARGUMENTOS • UAM-Xochimilco • MÉXICO

crisis de la cultura, cultura de la crisis    dossier    

Claramente no se trataba de que el sujeto evangelizado (léase colonizado) no 
repitiese como papagayo, sino que mediante una incipiente reflexión se grabaran en 
su imaginario nuevos símbolos sustitutos de los anteriores, y que pasaran a ocupar 
el primer lugar en su mente. Los confesionarios del siglo XVI recomendaban que el 
sujeto pensara bien cuáles eran sus pecados, si sentía dolor por ellos, y que le quedara 
claro que sólo la confesión sincera lo salvaría del infierno. Que también dijera qué 
pecado escondía, si estaba amancebado, de qué vivía y dónde, si había recurrido a 
algún hechicero o creía en ellos. El dispositivo de control también comprendía actos 
económicos: ¿cuándo vendes mantas revuelves las buenas con las malas?, ¿revuelves 
el cacao bueno con el malo?, ¿el algodón de los capullos chicos lo arrancas y lo pones 
sobre los capullos grandes?, ¿mides bien lo vendido y pagas tributo? La redacción de los 
confesionarios de los siglos XVII y XVIII mostraron un conocimiento mayor acerca de 
sujeto interrogado-confesante. Ahora sus preguntas giraban en torno a supersticiones 
tales como si el búho cantaba qué pasaba, si los labios o los ojos temblaban qué creía 
el confesante que ocurriría, si había hechizado a alguien, y por todos los medios se le 
trataba de convencer que los sueños malos eran producidos por el demonio. El asunto 
sexual también se enfatizó mediante metáforas como “tocar”, “mostrar”, “deleitarse”, 
“ir contra la naturaleza” o si al fornicar y pecar cambiaban la postura natural por otras, 
o si guardaba alguna prenda de mujer con la que hubiera pecado. Es seguro que la 
formación del nuevo sujeto que deseaba la Iglesia no pudo darse de “manera pura” sólo 
mezclada o sincrética, sin embargo, el acto de la confesión en sí redujo al sometido a 
una situación de indefensión y desprecio racial (no conocer al otro como ser humano 
con derechos) que hasta ahora persiste porque al dominado se le impuso una identidad 
ideal para el poder dominante: obediencia, sumisión, no ser prácticamente nada ante 
los ojos del otro. Al respecto cabe insistir: 

[...] la confesión, como estrategia subjetiva, tiene a este respecto un interés sintomático: el 
de poner de manifiesto la articulación sutil de este vaciamiento de la existencia, y la dependencia 
interior que impone con ello, y el principio subjetivo de dominación que representa.16 

Las pretensiones universalistas, tanto de España como del catolicismo, llevaron a 
la primera a la decadencia y junto con ella, a todo un continente. La atrofia de sus 
instituciones marcó profundamente a estas latitudes. El sistema económico, político y 
social de España más de tres siglos se basó en redes de relaciones personales: patrones, 
clientes y amigos fue la tónica. Esto es, casarse entre burócratas e influyentes era común 

16 Ibid., p. 223 (cursivas mías); véanse también pp. 215 y ss.



J. Meza     La cultura del desprecio

50 xxv aniversario • NÚM. 68 • enero-abril 2012

para no perder puestos y acumular dinero: “preeminencia de las clases familiares y la 
influencia política motivada por el parentesco, la amistad política, el padrinazgo, el 
paisanaje y, especialmente, la persistencia de la relación diádica patrón-cliente”.17 Desde 
la época de Felipe II (segunda mitad del XVII) el monarca acostumbró administrar 
sus posesiones “como un padre de familia gobernaba su casa, es decir, como alguien 
que atendía por igual la esfera de lo social y de lo doméstico” o, dicho con precisión, 
acostumbró mezclar lo privado con lo público. Así, los grupos poderosos visitaban al 
rey tanto como servidores públicos pero también como amigos del monarca. Un autor 
señala atinadamente: 

La relación que los personajes establecían en la Corte con el oficio no era contractual 
sino que revestía una especie de fidelidad-amistad entre personajes poderosos y pobres. 
El apelativo de “amigos” venía a representar los componentes de la familia principesca 
en sus relaciones jerárquicas.18 

Jerarquía basada en una visión neotomista: en la cúspide de la pirámide la jerarquía 
teológico-política (primero el papa y luego el monarca español) y hasta abajo el Nuevo 
Mundo. En la cultura del México actual el nepotismo, el patrimonialismo, la “influencia”, 
el autoritarismo, la corrupción, la mentira, la impostura, todavía persisten.

A principios del siglo XVIII la casa real de los Habsburgo que gobernaba España, fue 
sustituida por la de los borbones, pertenecientes a Francia. Éstos intentaron modernizar 
a España y América, centralizaron el poder del rey (absolutismo monárquico) separando 
el poder político del religioso (por eso expulsaron a los jesuitas de sus dominios en 
1767), intentaron aprovechar las tierras de la Iglesia, impulsaron reformas fiscales 
para mejorar el control tributario, declararon la libertad de comercio, establecieron 
instituciones propias de la Ilustración francesa, etcétera (no está demás recordar que 
algunas de estas reformas, al siguiente siglo pero de manera más radical, el liberal Benito 
Juárez las realizó). Pero la inercia de los intereses creados frustró toda modernización 
pues, casi al igual que antes: 

El rey demandaba fidelidad y eficacia política a sus ministros y, a cambio, les ofrecía 
contra-prestaciones materializadas en dádivas políticas, económicas y sociales para 

17 Víctor Peralta Ruiz, Patrones, clientes y amigos. El poder burocrático indiano en la España del 
siglo XVIII, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid, 2006, p. 20.

18 Ibid., pp. 21 y ss. Al respecto, véase también la amplia y minuciosa obra de O. Carlos Stoetzer, 
Las raíces escolásticas de la emancipación de la América española, Centro de Estudios Constitucionales, 
Madrid, 1982, pp. 208 y ss.



51ARGUMENTOS • UAM-Xochimilco • MÉXICO

crisis de la cultura, cultura de la crisis    dossier    

su persona y sus familias. En realidad se estaba ante un sistema que desbordaba por 
todas partes la esfera de lo público, ya que gobernar también implicaba administrar las 
relaciones privadas.19 

La América española se inclinó siempre por la imagen patriarcal de los Habsburgo. 
Debemos darnos cuenta que la anterior situación lastró y lastra incluso nuestro presente: 
el poder político actual acostumbra convertir lo público en privado, mientras que el 
poder religioso desea convertir lo privado en público, olvidando que la modernidad 
exige que lo religioso es cuestión privada, y que deben tolerarse las creencias particulares 
siempre y cuando éstas no intenten convertirse en algo público e imponerse como 
normalmente aspiran. Su aspiración se expresa en evangelizar y “salvar a los otros”, 
aun cuando los otros no aspiren a salvar a nadie.

Las llamadas reformas borbónicas incomodaron a las oligarquías y a la Iglesia en 
América. La invasión de Francia en España, la captura del rey, luego su libertad y la 
obligación de jurar una constitución así como las ideas liberales de continuar adelante 
con una incipiente modernidad, llevaron, como sabemos, que quienes al principio se 
opusieron a romper con España porque el rey estaba preso, es decir oligarquía, ejército 
e Iglesia, ahora se vieron urgidos de separarse de España pero nunca del Vaticano. Eso 
que se celebra como INDEPEDENCIA, hasta la fecha no rompió con el control religioso 
impuesto desde la conquista por la monarquía vaticana vía el Estado castellano. ¿Qué 
no podía ser de otro modo? ¡Lo sabemos! Pero como lo sabemos hay que considerarlo 
al reflexionar acerca de la cultura presente.20 

Por un lado, a menudo olvidamos que las ideas independentistas de nuestras oligarquías 
no provenían propiamente de las ideas ilustradas, sino más bien de la escolástica de 
Francisco Súarez o de Juan de Mariana y que tuvo su origen en Tomás de Aquino. Para 
reforzar la autoridad del papa y colocarla en un primer plano siempre argumentaron que 
la soberanía del máximo representante de la Iglesia, dios, directamente se la concedía, en 
cambio, la del monarca era una soberanía que dios primero se la daba al pueblo y éste, a 

19 Víctor Peralta Ruiz, Patrones, clientes y amigos, op., cit., p. 23.
20 Para los españoles y americanos españoles la Iglesia y la religión era lo principal, ellas eran más 

importantes que cualquier cambio: “La cuestión de la religión iba a desempeñar un gran papel en 
la revolución de la América española, y la independencia se desarrollaría entre 1820 y 1823 como 
una reacción conservadora a la España liberal. La América española se emancipó porque quería 
permanecer española en temperamento y carácter, y porque España parecía haber perdido este 
carácter por el régimen borbónico y la influencia de la Ilustración europea: mientras que la América 
española quería continuar la tradición española, España parecía haber perdido esta característica”. 
O. Carlos Stoetzer, Las raíces escolásticas..., op. cit., pp. 208-209.



J. Meza     La cultura del desprecio

52 xxv aniversario • NÚM. 68 • enero-abril 2012

su vez a aquél. Con el rey preso por los franceses, el pueblo era libre de dársela a quien 
quisiera pero ¿cómo dársela nuevamente a un monarca forzado a jurar una constitución 
liberal? Mejor era romper, cambiar, sí, pero para que todo siguiera igual. Aquí surgió el 
primer gatopardismo en nuestra historia. Por otro lado, cuesta trabajo reconocerlo pero 
realmente nunca tuvimos Ilustración. Una sociedad rígidamente jerárquica, pedante, 
pomposa, presuntuosa, y terriblemente fanática era y es incapaz de cambiar en unas 
cuantas décadas. Tiene razón el poeta Octavio Paz cuando señaló: 

Repetiré algo que he dicho ya varias veces: nuestra historia, desde el punto de vista de 
la historia moderna de Occidente, ha sido excéntrica. No hemos tenido ni edad crítica 
ni revolución burguesa ni democracia política: ni Kant ni Robespierre, ni Hume ni 
Jefferson.21 

En sentido estricto, pese a todo lo que se ha dicho a favor, en la propia España ni en 
América tuvo lugar la Ilustración. El asunto es polémico pero desde el siguiente punto 
de vista resulta cierto. El término empleado por Kant como Aufklärung indica reflexión 
e indica una acción, su proceso y su resultado, pero no la posesión de conocimientos. 
Cuando Kant afirmó que se vivía una época de ilustración pero no una época ilustrada, 
quería decir que los sujetos todavía no aprendían a pensar por sí mismos. Esto es, 
podemos tener conocimientos pero eso no significa que sepamos pensar por nosotros 
mismos. En España existieron algunos esfuerzos al respecto pero también es cierto: 

No hubo en España un escepticismo radical, como el de Descartes y de Hume, y si lo 
hubo tuvo también que elegir el exilio; no existió una moderna filosofía del derecho 
como en Hobbes; tampoco tuvo lugar una teoría de la historia como la de Lessing o 
Herder; el pensamiento nunca llegó a una labor de sistematización y de rigor crítico 
como en Kant. La Ilustración española... ella tuvo cierta vida, pero su paso por la historia 
no está jalonado por la aparición de Meditationes profanas, de Críticas sistemáticas, de 
Tratados científicos y filosóficos, o de utopías republicanas.22 

No todo es amor, ¡que pena!

Querer pensar por nosotros mismo significaría tener presente que los discursos oficiales 
que siempre “celebran” lo que se llama Independencia e incluso Revolución, jamás o 

21 Octavio Paz, Sor Juana Inés de la Cruz o las trampas de la fe, Obras completas, vol. III, Galaxia 
Gutenberg, Círculo de Lectores, Barcelona, 2001, p. 588.

22 Eduardo Subirats, La ilustración insuficiente, Taurus, Madrid, 1981, p. 24. 



53ARGUMENTOS • UAM-Xochimilco • MÉXICO

crisis de la cultura, cultura de la crisis    dossier    

casi nunca, se han preocupado por analizar sistemáticamente el discurso teológico de 
la colonización americana que atraviesa y llega más allá de los simples acontecimientos 
invitados a “festejar”. Más, los discursos y los actos de la cultura oficial hablan siempre 
de modernidad pero la realidad no deja de recordar encomiendas e indios explotados, 
administradores y peones de hacienda. El discurso teológico de dominación siempre 
enseñó y enseña: 

Principio de vasallaje o sujeción por medio de la violencia y la guerra, de la persecución, 
la tortura y el castigo; principio de subjetivación, inmediatamente después, a través 
del bautismo compulsorio y masivo, a través del nuevo nombre y la nueva ley que el 
bautismo significan; principio de indoctrinación y propaganda, de enseñanza y vigilancia 
persuasivas, o sea de educación formativa, como momento supremo que confiere valores, 
significados, contenidos nuevos a un proceso al mismo tiempo destructivo y abstracto, 
brutal y sublime de sujeción y subjetivación, de destrucción y aculturación.23 

Querer pensar, buscar la crítica y la verdad es darnos cuenta del desprecio, del 
vaciamiento cultural del indígena, que hoy no son simples ecos, sino realidad descarnada 
y viva que los discursos paternalistas, después de varios siglos, no logran redimir quizá 
porque no se trata realmente de eso, sino más bien de tenerlo siempre oprimido 
y sumido en el desprecio en nombre de un amor y una justicia solamente teórica 
porque, ante los dogmas y discursos de pretensiones desmesuradas, desde el inicio 
los indígenas fueron y han sido: abominables, locos, dementes, niños, homúnculos, 
diabólicos, perros, macuaches, cuatro orejas, gente débil, etcétera.24 El encastamiento 
de la sociedad, hoy llamada mexicana, fue contemplado sin objeción, y los delirios 
prerracistas de los funcionarios y religiosos representantes de la “Iglesia del amor” en 
Nueva España muy pronto se hicieron presentes. Introducir los estatutos de limpieza 
de sangre y las castas llevó a la división de la sociedad: unos estaban más preocupados 
por demostrar su “pureza de sangre” y enriquecerse y otros por buscar excluirse de una 
casta infamante. La situación, jamás podía desembocar en una sociedad preocupada por 
la crítica, la solidaridad, el apoyo mutuo, y la armonía, sino más bien, en una sociedad 

23 Eduardo Subirats, El continente vacío. La conquista del..., op. cit., p. 81.
24 “Sólo digo que por su incredulidad, poca firmeça en la Fe, i menos Cristiandad, los va Dios 

acabando, como en efecto se han acabado los Indios, que había innumerables en la Isla Española [...] 
Y asimismo permite Dios, que se cumpla con ellos, lo que dijo a los de su Pueblo, amenaçandoles con 
pestilencia que se vaian acabando, i consumiendo en las demas Provincias con pestes, i enfermedades, 
que cada día les envía el Señor”. Gregorio García, Origen de los indios del Nuevo Mundo, México, 
1981, citado por Eduardo Subirats, El continente vacío. La conquista del..., op. cit., p. 262.



J. Meza     La cultura del desprecio

54 xxv aniversario • NÚM. 68 • enero-abril 2012

preocupada por odiarse y aplastarse todos contra todos para regocijo de los grupos 
dominantes tal y como ocurre todavía hasta hoy. En nuestro imaginario, y más en el 
de nuestra plutocracia, todavía trabajan tipos de representaciones como, por ejemplo, 
en unos coloquios espirituales de González de Eslava celebrados en Nueva España en la 
segunda mitad del siglo XVI, esto es, poco después de la conquista, aparecían personajes 
simbolizando diferentes virtudes como la Fe o la Esperanza y pecados como el Mundo, 
la Carne, y el Demonio y estos tres últimos aparecían “vestidos de chichimecas con 
arcos y flechas”.25 El indio, como símbolo de maldad, de atraso, de flojera, ocupa 
todavía un importante lugar en el imaginario. Incluso se le mira como el obstáculo 
más fuerte que tiene México para un desarrollo marcadamente eurocéntrico. Asimismo 
podemos encontrar la inculcación del desprecio por el otro en los divertimentos de 
nuestra “ilustrada” oligarquía a mediados del siglo XVIII. El llamado “monte Carnaval” 
consistía en poner al centro de la plaza ropa, alimentos, aves y cuando el virrey daba la 
orden la plebe se abalanzaba sobre los bienes peleando todos contra todos; “espectáculo” 
que quizá anticipa algunos modernos programas de televisión que disfrutan con la 
ignorancia, las ilusiones y necesidades de los o las participantes.26 

Hacia 1821 unos versos anónimos ilustran perfectamente, por ejemplo, el profundo 
y descarnado odio racial y aparentemente inexplicable entre peninsulares (gachupines 
o recién llegados) y criollos (vocablo inventado por los negros que indica “persona 
nacida en la tierra) o mejor españoles y mexicanos: 

En el idioma Holandesa/ Al culo le llaman cri,/ Porque el llamárselo así/ En su idioma 
se profesa;/ Y en la lengua portuguesa/ Viendo término más chulo/ Con más cortés 
disimulo/ Al culo le llaman hollo;/ Hollo y cri dicen Crihollo/ Y Crihollo es ojo de culo”. 
Y la respuesta era: “Gachu en arábigo hablar/ Es en castellano Mula/ y Pin en guineo 
articula/ Acá en nuestro idioma dar;/ De donde vengo a sacar/ Que el nombre de 
Gachupín/ Es un Muladar en fin/ Donde el criollo siendo culo/ podrá con gran disimulo/ 
Cagar en cosa tan ruín.27 

Afortunadamente la recepción de la religión o el desprecio por parte de los sujetos 
no siempre dan los resultados esperados. En San Luis Potosí existe un exvoto donde 
podemos ver cómo un hombre de sombrero atraviesa de lado a lado con su machete 
a un hombre uniformado y el texto más o menos dice: “Doy gracias a la Virgen de 
los Lagos por permitirme matar al cabrón del policía que me venía siguiendo”. Es 

25 Juan Pedro Viqueira Albán, ¿Relajados o reprimidos..., op. cit., p. 104; cursivas mías.
26 Ibid., p. 41.
27 Nicolás León, Las castas del México, op. cit., p. 18.



55ARGUMENTOS • UAM-Xochimilco • MÉXICO

crisis de la cultura, cultura de la crisis    dossier    

claro, la religión no sólo permite la obediencia ciega a la autoridad, también ayuda a 
eliminar a la propia autoridad. Se sabe que durante eso que llamamos Independencia, 
la Virgen de los Remedios era enarbolada por los llamados realistas y la Guadalupana 
por los insurgentes. ¡Tantos actos inverosímiles, tantas preguntas! Pero también es claro 
que la religión milagrera e irreflexiva inculcada es dura e intolerante con el pecado 
pero comprensiva con el asesino o el ladrón: ella enseña: ¡el perdón antes que todo! Y 
¿podemos ir lejos así?

¿Es injuria o difamación sostener que nuestro país es algo “especial” a causa de 
nuestro pasado y presente? En él ni siquiera la guerra civil, el racismo y el caos impedían 
las fiestas:

Se contaba que el rey preguntó a un mexicano que vivía en la corte:
—¿Qué supone usted que los mexicanos estarán haciendo?
—Quemando cohetes, majestad –contestó el mexicano.
Por la tarde del mismo día volvió a preguntarle el rey:
—Quisiera saber qué están haciendo ahora en México.
—Tirando cohetes majestad.
El monarca repitió la pregunta por la noche:
—¿Qué piensa usted que estarán haciendo ahora sus paisanos?
—Lo mismo majestad. Siguen tirando cohetes.28 

Final no siempre feliz

El proceso de destrucción y sometimiento que hemos vivido y vivimos nos hace totalmente 
vulnerables a la rapacidad abierta, descarada e inmisericorde de élites nacionales y 
extranjeras: 

La colonización como ha tenido lugar en América: un proceso de destrucción y 
eliminación de formas de vida, objetos de culto, valores, espacios físicos y de brutal 
sometimiento a un orden moral y económico completamente ajeno, como premisa de 
un expolio económico de recursos naturales y fuerza humana de trabajo.29 

28 Guía de documentos para la historia de México en archivos ingleses (siglo XIX), compilación de 
Gloria Grajales, UNAM, México, 1969, pp. 305-306, citado por Enrique González Pedrero, País 
de un solo hombre: el México de Santa Anna, vol. I, La ronda de los contrarios, Fondo de Cultura 
Económica, México, 1993, p. 462.

29 Eduardo Subirats, El continente vacío. La conquista del..., op. cit., p. 36.



J. Meza     La cultura del desprecio

56 xxv aniversario • NÚM. 68 • enero-abril 2012

Lo peor que puede ocurrirle a una sociedad es sentir y festejar una libertad que 
no existe. La cultura de las élites de ayer continua siendo la de hoy: todavía albergan 
sentimientos mesiánicos y de castas, y piensan que sólo ellas pueden salvar al pueblo 
de México y lo que hagan siempre será bueno para todos. Primero y siempre, por 
ejemplo, las ganancias, las tramas turísticas, los festivales, las exposiciones, pero nunca 
una cultura que permita la autonomía de los sujetos. Hay una cultura de las élites que 
todavía pesa y, lejos de estar en crisis tiende a reafirmarse. Las palabras de Benjamín 
González, fundador en 2002 de la Fábrica de Artes y Oficios El Faro de Oriente, 
confirman que hay un pasado que todavía es presente:

Que primero vaya la educación y después la parte cultural a la cola ha tenido un resultado 
catastrófico: tenemos a personas que saben leer y escribir pero que son analfabetas de los 
sentidos. No pueden apreciar un edificio, una poesía, no pueden mirar una ciudad de 
una manera distinta, no hay capacidad de estremecimientos sobre nada. La educación 
de los sentidos en este país ha fracasado, pues ha hecho que la gente aprenda a leer pero 
no les ha dado mecanismos para juzgar [...] sobre todo hay que abundar en el derecho 
de la gente a reivindicarse como ciudadanos. La sensibilidad cultural [...] hay que verla 
como asistencia básica en la vena para sobrevivir anímicamente, pero en el marco de la 
pluralidad y buscando el encuentro con otros más allá.30 

Lo poco hecho respecto a una cultura libre, el hoy pareciera que amenaza con 
destruir todo. Quizá por eso de ningún modo podemos ser complacientes, más bien, 
requerimos una cultura de la exigencia siempre atenta, y nunca resignada e inamovible 
como es la oficial.

30 Entrevista citada por Jorge Luis Marzo, La memoria administrada, op. cit., p. 143.



57ARGUMENTOS • UAM-Xochimilco • MÉXICO

crisis de la cultura, cultura de la crisis    dossier    

Bibliografía

Baudot, Georges, La pugna franciscana por México, Alianza Editorial/CNCA, México, 1990.
——, Utopía e Historia en México, Los primeros cronistas de la civilización mexicana (1520-1569), 

Espasa Calpe, Madrid, 1989.
Duby, Georges, Los tres órdenes o lo imaginario del feudalismo, Argot, Barcelona, 1983.
Dufour, Gerard, La inquisición española. Una aproximación a la España intolerante, Montesinos 

Editor, Barcelona, 1986.
González Pedrero, Enrique, País de un solo hombre: el México de Santa Anna, vol. I, La ronda 

de los contrarios, Fondo de Cultura Económica, México, 1993.
León, Nicolás, Las castas del México colonial o Nueva España, Talleres Gráficos del Museo 

Nacional de Arqueología, Historia y Etnografía, México, 1924.
Losada, Ángel, Epistolario de Juan Ginés de Sepúlveda, Espasa-Calpe, Madrid, 1979.
Marzo, Jorge Luis, La memoria administrada. El barroco y lo hispano, Katz Editores, Madrid, 

2010.
Morelos y la Iglesia Católica. Documentos, Empresas Editoriales, México, 1948.
Paz, Octavio, Sor Juana Inés de la Cruz o las trampas de la fe, Obras completas, vol. III, Galaxia 

Gutenberg, Círculo de Lectores, Barcelona, 2001.
Pelan, John L., El reino milenario de los franciscanos en el Nuevo Mundo, Instituto de 

Investigaciones Históricas, UNAM, México, 1972.
Peralta Ruiz, Víctor, Patrones, clientes y amigos. El poder burocrático indiano en la España del siglo 

XVIII, Consejo Superior de Investigaciones Científicas, Madrid, 2006.
Sicroff, Albert A., Los estatutos de limpieza de sangre. Controversias entre los siglos XVI y XVII, 

Taurus, Madrid, 1985.
Stoetzer, O. Carlos, Las raíces escolásticas de la emancipación de la América española, Centro de 

Estudios Constitucionales, Madrid, 1982.
Subirats, Eduardo, El continente vacío. La conquista del Nuevo Mundo y la conciencia moderna, 

Anaya y Mario Muchnik, Madrid, 1974.
——, La Ilustración insuficiente, Taurus, Madrid, 1981.
Ullmann, Walter, Historia del pensamiento político en la Edad Media, Ariel, Barcelona, 1983.
Viqueira, Albán, Juan Pedro, ¿Relajados o reprimidos? Diversiones públicas y vida social en la Ciudad 

de México durante el siglo de las Luces, Fondo de Cultura Económica, México, 1987.


