
Declaración de odio

189ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

El sueño liberal de un mundo
sin guerra ni violencia

Rafael Farfán Hernández

Introducción: argumentos por una contrahistoria del liberalismo

Propongo en este artículo un conjunto de contrargumentos teóricos que se pueden tomar 
como parte de una contrahistoria del liberalismo.1 Como tales tratan esa parte oscura, 
silenciada de la historia del pensamiento liberal, ligada a la esclavitud, el colonialismo, 

E l presente artículo se funda en la elaboración conceptual de una percepción que tiene el 
autor del mundo social actual en el que predomina, contra una evidencia empírica que la 
desmiente, una visión ideológica fundada en el “sueño liberal de un mundo sin guerra ni 
violencia”. Su objetivo es analizar las bases filosófico-sociales de este “sueño”, mostrando su 
contracara oscura, que apunta a una justificación de la violencia a partir del mercado y la 
colonización. El artículo concluye examinando sociológicamente las fuentes de las que dimana 
el círculo de la violencia colectiva.

Palabras clave: contracara del liberalismo, liberalismo igualitario, paz republicana, colonialismo, 
mercado, dinámica social de la violencia.

abstract

This paper is grounded on the author’s conceptual perception about the social world nowadays. 
He discusses the ideological insight of the “liberal dream of a world without war and violence”. 
His purpose is analize its social-philosophical foundations of that dream, showing its dark 
side which address a justifying of violence through the market and colonization. The article 
ends considerning sociologically the sources of the circle of the collective violence.

Key words: liberalism dark side, perception of present, republican peace, colonialism, market 
and social dynamics of violence.

1 Domenico Losourdo, Contrahistoria del liberalismo, El Viejo Topo, España, 2005.



r. farfán   El sueño liberal de un mundo sin guerra ni violencia

190 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

la explotación, la discriminación (racial, social y sexual), y que generalmente es omitida 
por los apólogos del pensamiento liberal que narran la historia del hombre como la 
hazaña de la libertad.2 En ellas el único conflicto que se reconoce es el de la lucha que 
entabló una clase social por hacer posible un mundo pleno de libertad, ya sea luchando 
contra el despotismo impuesto por el Absolutismo o bien oponiéndose a formas nuevas 
de totalitarismo propias de “sociedades cerradas”.3 De ahí nace un sentido mínimo del 
pensamiento liberal que se define como el pensamiento fundado en el valor de la libertad.4 
Y a pesar de sus variedades (que la historia del mismo pensamiento liberal no ignora), 
comparten este elemento común: la defensa del valor de la libertad como elemento 
inherente al valor de la persona y, por ende, de la individualidad. Sin embargo, existe una 
contracara histórica de este valor que, como ya lo mencioné, generalmente es omitida: en 
efecto el valor de la libertad pero del que han estado excluidos todos aquellos que no han 
cumplido las exigentes condiciones que el mismo liberalismo impuso: pobres, indigentes, 
discapacitados física y mentalmente, esclavos, mujeres, y colonizados. La exclusión de 
estos grupos indeseables se funda en otro elemento que el pensamiento liberal omite 
pero lo acompaña desde su nacimiento: la guerra y la violencia que la acompaña. Los 
contrargumentos que aquí propongo apuntan a destacar esta contracara silenciada del 
liberalismo: la que nace de la guerra y la violencia. Y así, frente al “sueño liberal de un 
mundo sin guerras ni violencia”5 propongo un conjunto de argumentos que surgen de 
la observación de experiencias que tengo de mi presente, y que desmienten tal sueño, 
pues nacen de esa cara oscura del liberalismo que hoy rige al mundo. En términos más 
precisos, se trata de una observación que supone lo que G.H. Mead identificó con el 
concepto de la “realidad de las perspectivas”6 y es el marco metodológico que sustenta 
mi experiencia del presente. Desde ahí es que nace el concepto de liberalismo que aquí 
propongo y que es incluyente de algunos y excluyentes de otros tipos de liberalismo. ¿De 
cuáles? A continuación propongo una interpretación de cuáles incluir en esta perspectiva 
a partir de criterios que el propio pensamiento liberal ha establecido.

2 Por ejemplo, Harold J. Laski señala que a pesar de sus pretensiones de no reconocer límites 
de clase, de credo o de raza, el liberalismo en sus circunstancias históricas se ha visto constreñido a 
limitaciones involuntarias que, sin embargo, son inherentes al mismo liberalismo. El Lliberalismo 
europeo, Fondo de Cultura Económica, México, 1984, p. 16.

3 Karl Popper, La miseria del historicismo, Taurus, Madrid, 1961.
4 Nicola Matteucci, “Liberalismo”, en Norberto Bobbio et al., Diccionario de política, tomo II, 

Siglo XXI Editores, México, 1985, pp. 905-931.
5 Hans Joas, War and Modernity, Polity Press, Essex, 2003.
6 George H. Mead, “The Objective Reality of Persectives” (1927), en Andrew J. Reck (ed.), Selected 

Writings. George Herbert Mead, The University of Chicago Press, Chicago, 1964, pp. 306-319.



191ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

 diversa

El problema de la inclusión y por lo tanto de la discriminación (cuáles incluir o 
eliminar), surge de una pregunta elemental: ¿qué es el liberalismo? La respuesta no es 
fácil, incluso para aquellos que se identifican con el concepto. Propongo una respuesta 
que cumple el cometido de la justificación de mi selección, utilizando un criterio teórico 
elaborado por un pensador liberal actual. En efecto, para Roland Dworkin7 existe una 
especie de “núcleo estructural” del pensamiento liberal, que se mantiene invariable a 
pesar de sus diferentes tipos de manifestación (política, moral o económica). Este núcleo 
se encuentra formado por un conjunto de elementos básicos que le definen y deciden 
no sólo qué es el liberalismo, ya sea como adjetivo (qué es) o como sustantivo (quienes 
son), sino además de qué clase de liberalismo se trata. Por lo tanto estos elementos son 
inherentes a la misma historia del liberalismo. Este núcleo estructural está formado por 
tres elementos invariantes, a saber: libertad (en el sentido negativo que le dio Isaiah Berlin,8 
es decir, se trata dominantemente de una libertad de y no tanto de una libertad respecto 
de); igualdad (en su sentido formal no sustancial, lo cual implica asumir su forma política 
fundamental, a saber, la defensa del procedimiento para la elección de representantes que 
son, finalmente, los responsables de expresar y hacer valer los principios éticos que encierra 
esta clase de igualdad)9 y, finalmente, individualidad, que adquiere dos orientaciones 
básicas según se trate la realización de las capacidades del individuo.10 Una es de corte 
económico-utilitarista, la segunda es de tipo hedónico-expresiva. Ha sido la primera la 
dominante en la historia del liberalismo, pues ha marcado la pauta de una visión de lo 
social atomista, calculadora, fundada en la regulación espontánea producida por la mano 
invisible del mercado. La segunda orientación es más excepcional aunque sí se manifiesta 
cuando el propio liberalismo reacciona de modo crítico contra las consecuencias morales 
y sociales que conlleva la realización del primer tipo de individualismo. De acuerdo 
con el razonamiento que propone Dworkin, a partir de estos tres elementos se pueden 

7 Véase “El liberalismo”, en Stuart Hamphiire (comp.), Moral pública y privada, Fondo de Cultura 
Económica, 1983.

8 Véase “Dos conceptos de la libertad”, en Anthony Quinto (comp.), Filosofía política, Fondo 
de Cultura Económica, México, 1974.

9 De ahí nace su derivación jurídica que se anuda alrededor de los derechos del hombre y el 
ciudadano, sobre este punto Noberto Bobbio es su mejor defensor y expositor. Véase Perry Anderson, 
“Norberto Bobbio y el socialismo liberal”, en Perry Anderson et al., Socialismo, liberalismo. Socialismo 
liberal, Torino, Venezuela, 1993.

10 He tomado esta distinción del mismo vocabulario con el que definen sus experiencias 
individuales de realización personal los actores que son entrevistados y a la vez objeto de estudio 
del equipo que encabeza Robert N. Bellah, en Habits of the Heart. Individualism and Commitment 
in American Lafie, Harper and Row, Nueva York, 1986.



r. farfán   El sueño liberal de un mundo sin guerra ni violencia

192 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

llegar a establecer los tipos de liberalismo que han existido, y su perfil filosófico-político 
y moral depende de la combinación que lleva a cabo de ellos. Por lo tanto como tal, la 
estructura típico ideal que elabora y define Dworkin no existe, sólo sirve al momento 
de darle una concreción histórico-social particular. Por ejemplo, si la prioridad es la 
libertad (en su sentido negativo) y a ella están subordinados los otros dos elementos 
(igualdad e individualidad), entonces podemos contar con un criterio a partir del cual 
incluir un tipo de liberalismo cuya historia se puede remontar del siglo XIX al siglo XX, 
y que surge en Europa y Estados Unidos. En esta línea histórica se puede incluir desde 
el pensamiento económico utilitarista inglés (Bentham, John Mill, etcétera) hasta hoy el 
que forma parte de una corriente ampliamente extendida de filosofía neocontractualista 
representada principalmente por John Rawls, pasando por economistas reconvertidos 
en filósofos como es el caso de Amartya Sen. Ciertamente en esta historia el concepto 
de libertad se ve sujeto a discusiones y eventuales modificaciones que apuntan a su 
ampliación, para que pueda incluir un aspecto que excluye su sentido prioritario, a 
saber, libertad no sólo de sino también respecto de. De ahí la preocupación por incluir la 
realización no sólo de capacidades de elección sino también de realización personal. O 
lo que Amartya Sen llama realizaciones y capacidades.11 Pero a pesar de esta ampliación 
del concepto de libertad, éste sigue dependiendo de criterios liberal-utilitaristas clásicos 
como la elección individual y, sobre todo, del mercado, como medio de distribución 
primero de las oportunidades (individuales) y, segundo, de los bienes y recursos necesarios 
para hacer posible la realización de las capacidades. Esto varía, ciertamente, tratándose de 
liberales decimonónicos y actuales. Por ejemplo, la revisión y modificación de los límites 
negativos que encierra el concepto de libertad fue uno de los primeros objetos de crítica 
para John Stuart Mill como parte de su crítica más amplia al utilitarismo, que lo llevó a 
incluir una dimensión no sólo económica sino también moral del concepto referida a la 
realización de las capacidades individuales.12 Por ende, es uno de los primeros en formular 
una concepción hedónico-expresiva de la personalidad que actúa como crítica de las 
consecuencias sociales que conlleva el individualismo económico-utilitarista. Y también es 
uno de los primeros en percibir la necesidad de superar las limitaciones filosófico políticas 
del utilitarismo mediante la incorporación de una teoría social que, como en su momento 
lo hizo Durtkheim, se constituya alrededor de un problema elemental: ¿cuál es la materia 

11 Véase, por ejemplo, “El bienestar, la condición de ser agente y la libertad”, en Amartya K. Sen, 
Bienestar, justicia y mercado, Paidós, Barcelona, 1997.

12 Esta crítica de Mill hijo aparece en el contexto de su Autobiografia (1873), Alianza, Madrid, 
1986, y de modo sutil en Bentham (1832), Tecnos, Madrid, 1993.



193ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

 diversa

que constituye lo social?13 En el contexto de esta (auto)crítica del liberalismo es que J.S. 
Mill vuelve sus ojos hacia Francia, para reconocer que en tal nación se ha desarrollado un 
tipo distinto de pensamiento liberal que se orienta más hacia el tema de la igualdad que 
al de la libertad, y pone como ejemplo el caso de Tocqueville. Pero otra vez, se trata de la 
igualdad en un sentido ampliado, referido entonces a la nivelación de las capacidades como 
efecto de una ampliación del espacio de la participación social. Un elemento central que 
Tocqueville reconoce como un agente activo en la constitución republicana de los Estados 
Unidos, que anuncia su inminente irrupción en la vieja y decadente Europa, y en torno 
a la que giran sus ilusiones pero también los peores temores que se avecinan para ambos 
espacios geográficos.14 Estas dos clases de liberalismos (auto)críticos son ejemplos claros 
del modo en que el mismo liberalismo se puede modificar, sin embargo, sería incorrecto 
pensar que esto es resultado de una capacidad inmanente al mismo liberalismo. Como la 
historia lo muestra, la modificación (por lo menos la que estamos tratando), es el resultado 
de la sensibilidad que tiene el pensamiento liberal para reconocer e incluir una realidad 
que aparentemente le es ajena pero que está fundida con sus entrañas: la realidad de la 
desigualdad que implica diferencias de clase, de sexo, de ciudadanía y, finalmente, de 
capacidades sociales. Es entonces cuando el liberalismo puede reconocer la justeza de las 
críticas que le hace el pensamiento socialista de tipo marxista, cuando lo vincula de un 
modo inseparable con el surgimiento y expansión de la sociedad capitalista. De ahí nacen 
esos intentos desconcertantes por fundir liberalismo con socialismo, es decir, libertad 
con igualdad (social), eliminando a la vez aquellos componentes que los oponen y los 
vuelven antagónicos, como el utilitarismo económico del lado liberal (sin que ello suponga 
eliminar el mercado), y la superación de la desigualdad producida por las distinciones de 
clase mediante la intervención en la distribución desigual de bienes y recursos, del lado 
socialista. Tal fue lo que intentó, al final de su vida, el mismo J.S. Mill.15 

El ejemplo histórico que brevemente he tratado sólo para el siglo XIX se puede 
continuar hasta el presente, y al utilizar el criterio teórico elaborado por Dworkin se 
pueden llegar a las siguientes conclusiones. Como en el caso de J.S. Mill, hoy sin duda 
se puede reconocer la presencia abrumadora de un liberalismo sensibilizado con el 
problema de la igualdad (social) y por ende con la justicia. Sin embargo, me parece que 

13 Sobre este punto véase el estimulante trabajo de Richard Ashcraft, “Conflicto de clases y 
constitucionalismo en el pensamiento de J.S. Mill”, en Nancy L. Rosenblum (dir.), El liberalismo y 
la vida moral, Nueva Visión, Buenos Aires, 1993.

14 Véase Alexis de Tocqueville, La democracia en América (1835), especialmente la segunda parte, 
Fondo de Cultura Económica, México, 1992.

15 Véase uno de sus últimos manuscritos que contiene el plan de un libro [1869], “Capítulos sobre 
el socialismo”, en J.S. Mill, Sobre la libertad y otros escritos, Orbis ediciones, Barcelona, 1985.



r. farfán   El sueño liberal de un mundo sin guerra ni violencia

194 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

es un error encerrar en un mismo concepto las variedades de liberalismo que asume el 
problema de la justicia. Propongo distinguirlos a partir no sólo de cómo entienden y 
resuelven el problema de la justicia distributiva, sino sobre todo de las premisas de las que 
parten para encarar tal problema. Así, tendríamos un liberalismo que, a pesar de todas 
sus críticas, sigue preso de principios filosófico utilitaristas y que son los responsables de 
producir problemas de coherencia lógico-argumental cuando trata de encarar el problema 
de la justicia distributiva partiendo de criterios de elección individual, por ende, de 
libertad y racionalidad en la elección. De ahí surgen problemas normativos que llevan a 
preguntar ¿cómo fundar una sociedad justa sustentada en el principio del equilibrio de 
las preferencias y de las elecciones individuales? Es decir, una sociedad en la que todos 
puedan realizar sus capacidades individuales (cualesquiera sean), sin que exista de por 
medio un conflicto en la decisión de cuáles son más importantes o vitales que otras. Este 
es el problema que se plantean abiertamente John Rawls y Amartya Sen, aunque por vías 
diferentes. Ambos parten de principios utilitaristas que tratan de corregir, sin abandonar 
un supuesto fundamental: el principio de la libertad y la racionalidad (perfecta) individual 
de la elección. Rawls partió de este supuesto a partir de su famoso principio del “velo de 
la ignorancia”, mismo que fue ampliamente criticado.16 A partir de estas críticas Rawls 
emprendió un infatigable trabajo de autocorrección de su principio fundacional para 
definir una sociedad justa,17 lo cual lo llevo a tratar de conciliar la libertad individual 
con la intervención estatal para alcanzar criterios justos de distribución. ¿Lo logro? No lo 
creo, simplemente por un supuesto que nunca abandonó y que fue el primer blanco de 
sus críticos: el supuesto psicológico-hedonista que anima su concepción de la justicia que 
le da prioridad a la libertad de elección. Este supuesto nació con el mismo utilitarismo, 
y fue precisamente uno de los primeros objetos de crítica de J.S. Mill. Se trata, como 
lo describe Mill, en su crítica de Bentham, de una concepción que hace de las personas 
sujetos guiados por la doble cualidad que los define que es el placer y el dolor, y de la 
racionalidad que aplican para maximizar una y disminuir la otra. Una decisión racional 
sería aquella fundada en este cálculo. De ahí nace unas sociedad no sólo atomizada sino 
además profundamente insolidaria, por lo tanto, ajena e indiferente al problema del dolor 
causado por la desigualdad social. Rawls reconoció este problema pero no lo pudo resolver, 
toda vez que siguió preso de la vieja herencia utilitarista que nunca abandonó. Lo mismo 

16 Entre otros, véase Brian Barry, La teoría liberal de la justicia. Examen crítico de las principales 
doctrinas de la justicia de teoría de la justicia, Fondo de Cultura Económica, México, 1993. 

17 Así nació Liberalismo político (Fondo de Cultura Económica, México, 1996), que intenta 
situarse más allá de su concepción de partida que primero formuló en Sobre las libertades (Paidós, 
Barcelona, 1990).



195ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

 diversa

ocurre con Amartya Sen, que sin desconocer su profundo interés por resolver problemas 
morales y sociales surgidos de la desigualdad en la distribución (como el hambre y la 
miseria social), ello no implica que abandone el mismo supuesto del que parte Rawls para 
definir la justicia como equidad: la libertad en la elección racional individual, libertad 
basada en el supuesto psicológico utilitarista ya mencionado. Pero a diferencia de Rawls, 
Sen considera que todavía es conciliable tal libertad con el mercado, en tanto éste actúe 
como un mecanismo de distribución de medios y recursos para lograr la realización de 
las capacidades individuales. Cuando, por el contrario (como es el caso histórico), el 
mercado es controlado por los grandes monopolios, funciona como un medio no de 
liberación sino de opresión social.18 En ambos casos estamos frente a un tipo de liberalismo 
sensible al problema de la igualdad pero incapaz de resolverlo, mostrando así los límites 
del mismo pensamiento liberal cuando no abandona sus premisas de partida, una de 
éstas es el supuesto psicológico hedonista compartido por filósofos morales y economistas 
reconvertidos en filósofos.19 Más a la izquierda existe el caso de un filósofo preocupado 
también por el problema de la justicia, pero que se distancia de los dos anteriores y con ellos 
de las premisas utilitaristas clásicas del pensamiento liberal. De ahí que opta por romper 
con la psicología hedonista de esta tradición filosófica para poner en su lugar premisas 
histórico-sociales acerca de lo que son las personas en el plano de su vida diaria y a partir 
de un contexto que determina sus biografías. De este modo se acerca más a una visión 
social de las personas. De ahí que su premisa de partida es comprender la desigualdad a 
partir de la experiencia de la subordinación (en todas sus formas de manifestación). Sólo 
explicando lo que causa la subordinación se puede encarar el problema de la justicia, 
pues éste supone tratar la distribución a partir de la monopolización de recursos, bienes y 
capacidades, que es lo que producen las desigualdades. Una sociedad justa es una sociedad 
igualitaria cuando se han eliminado todos los tipos de subordinación y de distribución 
desigual de recursos y capacidades. De ahí que en lugar de perderse en las complejidades 

18 Véase, por ejemplo, su ambigua evaluación del mercado, en “Mercados y libertades. Logros 
y limitaciones del mercado en el fomento de las libertades individuales”, en Bienestar, justicia y 
mercado, Barcelona, Paidós, 1997.

19 Un examen como el que he esbozado de la teoría (liberal) de la justicia en Rawls y Sen, es el que 
hace de un modo más detallado Perry Anderson en el contexto de un examen de la conciliación 
que intenta realizar Norberto Bobbio entre liberalismo y socialismo, entre libertad e igualdad. Sin 
embargo, llega a una conclusión similar a la mía: Bobbio fracasa en su empresa toda vez que le da 
(por razones filosóficas distintas a los de Rawls y Sen), la prioridad a la libertad como capacidad 
individual sobre la igualdad. Véase, para más detalles, Perry Anderson et al., Socialismo, liberalismo. 
Socialismo liberal, op. cit. 



r. farfán   El sueño liberal de un mundo sin guerra ni violencia

196 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

de argumentos normativos, decide abordar el problema de la justicia como un suceso 
empírico-social, que ha sido tratado de modo distinto a lo largo de la historia de las 
sociedades, utilizando diversos y conflictivos criterios distributivos.20 

 Como resumen de lo anterior puedo concluir con lo siguiente: en todos los ejemplos 
anteriores (pasados y presentes), estamos de cara a una clara transformación del liberalismo 
a partir de una ampliación de sus conceptos fundacionales, lo que lleva a reconocer la 
presencia de un liberalismo igualitario21 que convive al lado y al mismo tiempo que un 
liberalismo restringido solamente a la defensa del principio de la libertad (negativa) y que 
concluye con una apología del Estado liberal como estado mínimo; con un concepto 
de lo social atomista y agregativo, regulado espontáneamente por el dios del mercado.22 
Es éste, más que el primero, el que está fundido y unido a la contracara negativa de 
la libertad que defiende: como ya lo mencioné, al colonialismo, a la explotación, a la 
discriminación (social y sexual) y finalmente, sobre todo a la justificación de la necesidad 
de una oligarquía. Por lo tanto y de acuerdo con la discriminación que he hecho, es de 
esta clase de liberalismo del que trata el presente trabajo, a partir del vínculo constitutivo 
que mantiene con la guerra y la violencia.

En las raíces filosófico-sociales del sueño liberal 
de un mundo sin guerras ni violencia

	
Sin duda el deseo que subyace en los discursos actuales que suponen la paz y no la violencia 
tienen una raíz ideológico-social que es coherente con el dominio que ha conquistado 
una visión ideológica del mundo: la visión de un cierto tipo de (neo)liberalismo que nos 
domina desde hace décadas y que desde que surgió en el siglo XlX asumió que la guerra 
y la violencia sólo podían existir ahí donde sobreviven elementos atávicos que hundían 
a las sociedades en pasados históricos que no habían podido superar. Sin embargo, una 
vez eliminados estos elementos a partir del dios del mercado o de fuerzas civilizatorias 
como el deporte y la cultura, entonces los impulsos que inducen a la guerra y la violencia 
se transformarían para invertirlos en la creación de obras sociales positivas y productivas. 

20 Véase Michael Walzer, Las esferas de la justicia. Una defensa del pluralismo y la igualdad, Fondo 
de Cultura Económica, México, 1993.

21 De este modo doy respuesta a una de las valiosas observaciones que me hizo uno de los 
dictaminadores del presente artículo. 

22 Su más claro defensor y exponente actual es Robert Nozick en su ya clásico libro, Anarquía, 
Estado y utopía, Fondo de Cultura Económica, México, 1988.



197ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

 diversa

Sociológicamente, esta es la posición que se esforzó por sustentar empíricamente Norbert 
Elias23 y que presupone la concepción psicoanalítica de Sigmund Freud24 de la sublimación 
de los instintos y las fuerzas inconscientes de naturaleza agresiva. Lo que se ignora con 
esta visión es que la misma tiene un lado oscuro, que supone también la presencia de la 
guerra y la violencia. Veamos esto con más detenimiento.

La filosofía política liberal de la paz tiene dos versiones que se confunden por los lazos 
estrechos que mantienen. Una es la versión utilitarista liberal de la paz que nació con la 
economía política inglesa y adora al dios del mercado (su mejor representante es Adam 
Smith). La otra es la versión republicana que formuló por primera vez Kant y que supone 
el poder pacificador de la universalización del régimen republicano.25 Ambas versiones 
surgieron en respuesta a la visión desmoralizadora que proponía la concepción realista de la 
paz que surgió de la filosofía política de Thomas Hobbes. En esta visión hay un problema 
que no resuelve: una vez que funda la sociedad a partir de un Estado basado en el miedo 
y la represión, deja sin resolver la pregunta acerca de cómo superan los Estados que se 
han fundado a partir de una condición natural en la que viven de modo similar a la que 
vivían los hombres y que los llevó a crear la sociedad.26 Hobbes sólo puede suponer que 
es posible que los Estados se autorestrinjan y produzcan espontáneamente un estado de 
equilibrio entre ellos, en tanto que estarán más preocupados por mantener la seguridad 
interna de sus fronteras. De no ser así será inevitable una guerra entre Estados, con lo 
cual Hobbes despoja a las relaciones internacionales de toda posibilidad de orientación 
normativa y deja actuar libremente el principio realista de la fuerza.

El liberalismo en sus dos versiones trató de resolver el problema que dejó Hobbes 
eliminando el principio realista de la fuerza y poniendo en su lugar la acción de medios 
pacificadores que son los que invierten la visión hobbesiana de la realidad social. En 
lugar de pensar que vivimos en medio de una realidad fundada en la fuerza y la agresión 
que son contenidas y/o reprimidas por el Estado, esta clase de liberalismo propuso que 
vivimos en una sociedad que tiende hacia la paz en la medida en que fuerza y agresión 
se modifican, canalizando los impulsos que la soportan a partir de medios que los 
transforman en acciones productivas. Tal es lo que propone el liberalismo utilitarista 

23 Norbert Elias, El proceso de la civilización. Investigaciones sociogenéticas y psicogenética, Fondo 
de Cultura Económica, México, 1987.

24 S. Freud, “El malestar en la cultura” [1929], en Theodor Reik et al., A medio siglo de El malestar 
en la cultura de Sigmund Freud, Siglo XXI Editores, México, 1983, pp. 22-116.

25 H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 34.
26 T. Hobbes (1651), Leviathan. O la materia, forma y poder de una República eclesiástica y civil, 

Fondo de Cultura Económica, México, 1980. 



r. farfán   El sueño liberal de un mundo sin guerra ni violencia

198 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

por medio del mercado y el liberalismo republicano a partir de la universalización de 
la ley. En ambos casos se supone que el dominio de un medio (el mercado y la ley) es 
suficientemente poderoso para transformar la violencia y la agresión, sublimándolas en 
acciones inducidas por un fin útil: en el mercado la violencia se sublima en competencia 
no agresiva, lo cual da lugar a una lucha pacífica entre individuos que actúa como un 
promotor del progreso y la civilización. Con la universalización de la ley republicana se 
instaura la preeminencia de la norma sobre la imposición de la fuerza y se neutraliza la 
violencia, reprimiendo el impulso agresivo a partir de la imposición de la ley. En ambos 
casos la paz es un fin no sólo deseable sino además posible, mientras que la violencia y la 
guerra, dentro de las sociedades como entre ellas, son una realidad que tiende a desaparecer 
y cuando se mantienen es sólo porque sobreviven fuerzas atávicas que no han logrado ser 
suprimidas o transformadas. Por ello es que adquieren una forma individual y de tipo 
instrumental que atacan principalmente a los bienes particulares que se sintetizan en 
la propiedad privada. Los seres violentos son entonces sólo criminales individuales que 
actúan de modo irracional como seres primitivos. La violencia sólo sería algo excepcional 
en el curso normal de una sociedad liberal que tiende hacia la paz.

Esta visión es tan atractiva que la hace deseable para pensar la realidad de las sociedades 
actuales. El único problema es que tiene un lado oscuro que tiende a reprimir y del cual 
surge una violencia colectiva tan cruel y destructora como la que piensa haber eliminado 
a partir del mercado y la ley. En un caso se trata del vínculo del liberalismo con la historia 
del colonialismo y del imperialismo. En otro, se trata de la sobreimposición del poder y la 
voluntad de un Estado hegemónico a la ley que regula las relaciones entre los Estados. En 
suma, se trata del lado oscuro del liberalismo con el que los propios liberales se tuvieron 
que conciliar para hacer realidad su sueño de un mundo sin guerras ni violencia.27 Veamos 
por separado cada uno de estos dos lados oscuros.

El liberalismo utilitarista fue impulsor y defensor de una política exterior colonialista 
e imperialista, porque fue suficientemente sagaz para unir la solución de los conflictos 
internos de sus sociedades con la promoción de la expansión del mercado y con el traslado 
de sus excesos de población hacia territorios de pueblos no occidentales que convirtieron 
en colonias. Así surgió el imperialismo de libre mercado.28 Se trata de un liberalismo 
agresivo que se funda en la conquista del mercado mundial a partir de la hegemonía 
de la industria, de los métodos de producción y de los cálculos de innovación que ha 
logrado alcanzar una nación. También se basa en el dominio, primero militar y después 

27 H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 36. 
28 Ibid., p. 37; cursivas del autor. Un claro defensor de esta concepción es J. Schumpeter (1951), 

Imperialismo. Clases sociales, Tecnos, Madrid, 1986.



199ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

 diversa

comercial, de territorios comerciales y poblaciones no occidentales que se anexan a su 
esfera de influencia. En ambos casos el liberalismo imperialista supone que la paz se 
produce como un resultado no planeado a partir del libre curso tanto de las fuerzas del 
mercado como de la colonización de pueblos catalogados evolutivamente como inferiores 
y que por medio del dominio occidental pueden alcanzar el progreso y la civilización. 
La dogmatización de los efectos pacificadores del libre mercado y el colonialismo pierde 
de vista los costos considerables que ambos conllevan, tanto en las relaciones entre 
naciones como sobre las poblaciones que son objeto de estas políticas. Desde el primer 
ángulo es evidente que la expansión mundial del libre mercado conlleva desigualdad y 
desequilibrios entre naciones, toda vez que una gran parte de éstas quedan supeditadas 
al rol de liderazgo que ejercen aquellas que monopolizan los mercados industriales y 
sobre todo los medios de transportación de las mercancías como ocurría en el siglo XlX, 
durante el cual el poder exportador dependía del control del mar por medio de una flota 
mercante poderosa. En cuanto a las poblaciones colonizadas, fueron objeto de explotación 
y dominación que suponen grados considerables de violencia para supeditarlas al control 
de políticas que se decidían en las metrópolis occidentales. En suma, contra lo que este 
liberalismo utilitarista supone, la paz que trae el mercado se sustenta a partir de un gran 
costo humano que supone violencia y destrucción, pues una economía liberalizada 
sólo se puede imponer si no se reprimen o se soslayan las consecuencias que supone su 
realización,29 y que Karl Polanyi30 describió a partir de la reconstrucción histórica que 
hace de las consecuencias que implicó la implantación del libre mercado en las naciones 
occidentales desarrolladas:

Porque de este ritmo dependía principalmente que los desposeídos pudieran ajustarse al 
cambio de las condiciones sin dañar fatalmente su sustancia humana y económica, física 
y moral; que pudieran encontrar un empleo nuevo en los campos de oportunidades 
indirectamente conectados con el cambio; y que los efectos de las mayores importaciones 
inducidas por el incremento de las exportaciones permitieran que quienes perdían su 
empleo a causa del cambio encontraran nuevas fuentes de sostenimiento.31 

La versión liberal republicana de la paz está vinculada a un universalismo que también 
tiene un lado oscuro. Los filósofos han dedicado muchas reflexiones a las condiciones 

29 H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 38.
30 Karl Polanyi, La gran transformación. Los orígenes políticos y económicos de nuestro tiempo, Fondo 

de Cultura Económica, México, 1992.
31 Ibid., p. 49.



r. farfán   El sueño liberal de un mundo sin guerra ni violencia

200 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

normativas que Kant estableció para realizar lo que llamó como “paz perpetua”.32 Un 
ejemplo actual de la vigencia de esta clase de reflexiones normativas es la que hace 
Habermas.33 Pero quienes así piensan pierden de vista un dato histórico importante: 
que fueron los herederos de Kant en Alemania los que llegaron a la conclusión de que 
era legítimo usar la violencia para transformar otras naciones en Estados republicanos 
porque sólo así se podría realizar la paz perpetua de Kant.34 El liberalismo republicano 
se convirtió así en la ideología política en la que podían ampararse una naciones para 
intervenir en otras en nombre de principios políticos que tienen el poder de imponer la 
paz. Dos guerras mundiales fueron suficientes para que las naciones involucradas llegaran 
a la conclusión de que era necesario crear un orden normativo internacional que fuera 
vigilado por una organización creada por esas naciones y que debería actuar de un modo 
neutral en los conflictos entre Estados. Esto es lo más cercano a lo que Kant deseó con la 
“paz perpetua” pero que también hizo posible la creación de una ideología que legitimó 
las intervenciones en otras naciones en nombre del progreso, la paz y la democracia. Y el 
orden normativo que crearon las naciones y que sigue vigente hasta hoy, no logró escapar a 
la paradójica implantación de un universalismo de la paz utilizando la guerra y la agresión. 
Ya en su momento, después de la Primera Guerra Mundial, cuando tuvo lugar la primer 
reunión de naciones vencedoras que se plantearon crear un organismo responsable de 
instaurar un orden normativo universal, Carl Schmitt35 les preguntó: qué procedimiento 
habrían de seguir estas naciones para decidir cuándo se comete un acto que rompe el orden 
normativo que se ha instaurado y cuál es el castigo que merece el infractor. Al preguntar 
por el procedimiento lo que Schmitt estaba dejando en claro era que finalmente lo más 
importante es la pregunta quién decide en cada caso específico lo que es correcto, en qué 
consiste la paz y sobre todo, cuando se produce una agresión contra una nación que ha 
transgredido el orden normativo, ¿cómo establecer los linderos entre guerras justas e 
injustas? Si la guerra termina en una confrontación entre criminales y policía mundial, 
entonces aparentemente la guerra está justificada para implantar la paz, pero en realidad 
es un argumento que una nación hegemónica siempre puede utilizar para declararle la 

32 I. Kant (1795), Hacia la paz perpetua. Un esbozo filosófico, Biblioteca Nueva, Madrid, 1999.
33 J. Habermas, “La idea kantiana de la paz perpetua. Desde la distancia histórica de 200 años”, 

en La inclusión del otro. Estudios de teoría política, Paidós, México, 1999, pp. 147-188. Y más 
recientemente, J. Habermas, “Constitucionalización del derecho internacional y problemas de 
legitimación de una sociedad mundial constitucionalizada”, en J. Habermas, ¡Ay Europa! Pequeños 
escritos políticos, Trotta, Madrid, 1999, pp. 107-126.

34 H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 38.
35 Carl Schmitt (1950), El nomos de la tierra, Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1979.



201ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

 diversa

guerra a otras naciones con fines legitimados en nombre de la paz y la civilización. Lo que 
ahí se puede ocultar es una política liberal imperialista como la que antes examiné. La 
advertencia de Schmitt, a pesar de los propósitos ideológico-conservadores que subyacen 
en su visión, es que una institucionalización internacional de un orden normativo que 
regule las relaciones entre las naciones, sólo puede llevar a una erosión de los medios 
neutralizadores de la agresión en la medida en que no se aclare cómo y quién decide la 
transformación de una nación en un enemigo al que hay que declararle la guerra como 
un acto justo de violencia.36 En suma, el liberalismo republicano es tan potencialmente 
agresivo y violento como lo es el liberalismo utilitarista del libre mercado. En ambos casos 
la paz sólo se puede crear sobre la base del ejercicio de una violencia que oculta su rostro 
en la máscara ideológica de la visión de un mundo sin guerras ni violencia. 

Lo que puedo sacar como lección de la concepción liberal de la paz es que se necesita 
invertir los términos si en realidad se quiere pensar qué se requiere para hacer posible la 
paz entre naciones y dentro de éstas. Esto significa empezar por examinar la naturaleza 
misma de lo que produce la violencia y lo que entonces sería necesario hacer no para 
reprimirla o devaluarla sino para intervenir en ella con propósitos de dirección de la 
dinámica interna de la violencia. Con esta reflexión retorno a la percepción del presente 
de la que partí. 

La ambigüedad que percibo en la realidad social actual ahora la puedo situar como 
resultado de un conflicto producido entre la expansión de una cierta visión (neo)liberal 
del mundo y el desconocimiento que impera sobre las condiciones que han hecho posible 
que esta visión domine. El liberalismo que promete un mundo liberado de la guerra y 
la violencia, él mismo en sus entrañas es creador de un mundo fundado en la agresión. 
Sin embargo, lo que el liberalismo crea no se puede examinar y desentrañar con recursos 
liberales porque son los que inducen a un desconocimiento de las raíces profundas que 
producen la violencia. Y quizás nunca antes como ahora las ciencias sociales y la filosofía 
producidas en los países occidentales desarrollados se han vuelto corresponsables en el 
desconocimiento al que induce esta visión (neo)liberal del mundo. En ambos casos se 
asumen supuestos liberales, ya sea utilitaristas o republicanos, dentro de los cuales se 

36 El reconocimiento de esta realidad histórica no implica devaluar y desconocer los esfuerzos 
realizados por organismos no gubernamentales que buscan implantar tribunales internacionales cuyo 
cometido es llevar a la justicia naciones o grupos responsables de haber cometido crímenes contra 
la humanidad. ¿Cuál es la eficacia y por lo tanto el éxito de estos tribunales internacionales? Es una 
pregunta que encierra un problema empírico-social que aquí no puedo responder, pero no pretendo 
desconocer. Doy así una respuesta, quizás no del todo satisfactoria, a una de las objeciones hechas 
por uno de los dictaminadores de este artículo.



r. farfán   El sueño liberal de un mundo sin guerra ni violencia

202 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

concibe la geopolítica del mundo actual. Por lo menos esta es mi percepción tanto del 
discurso acerca de la globalización como del empeño por concentrarse en el aspecto 
normativo de las relaciones internacionales entre naciones. En ambos casos resurge tanto 
el poder liberal del mercado como la visión de un mundo regido por acuerdos normativos 
que son capaces de neutralizar conflictos o de establecer la figura del enemigo justo. Sin 
embargo, lo que en realidad ocurre tras la realización de ambos medios de pacificación 
es la creación de un mundo tan violento que el mismo liberalismo no reconoce debido 
a su visión moralista de la violencia. Y quizá pecando de anacronismo, el único nombre 
que conviene para denominar esta realidad es el de capitalismo: 

El capitalismo significa que la sociedad se ve dominada por la economía [o más bien] 
por la ilusoria imagen de una economía liberada de todo control social, imagen que 
conduce al incremento de las desigualdades y de cuantas formas de marginación y de 
exclusión sean posibles.37 

De esta imagen surge una comprensión instrumental e individualista de la violencia que 
la moraliza en términos de una concepción negativa, pues hace de ésta la manifestación 
de un acto cometido por seres criminales que retornan a un estado de tipo primitivo 
o que guardan una naturaleza patológica. El reto que tiene frente a sí la sociología es 
comprender el mundo actual explicando la violencia que le es inherente no como una 
desviación en su tendencia hacia la paz, sino como un elemento que le es constitutivo. 
Sin embargo, no puedo ignorar el “hecho” teórico de una aparente alternativa al dilema 
político y moral que subyace a la concepción liberal de la paz y la violencia y que declara 
abiertamente proceder de la izquierda y de una visión (neo)marxista de la sociedad. Me 
refiero a la concepción que proponen Michael Hardt y Antonio Negri en torno a lo que 
califican como “imperio”,38 y que pasó casi desapercibida entre la comunidad académica 
que se ocupa de la investigación social en México. Voy a examinar brevemente esta 
supuesta concepción alternativa a la visión liberal, con el fin de mostrar que reproduce 
sus mismos términos, llevándolos al extremo, y derivando por ello en una contradicción 
al concluir en una propuesta de resistencia y lucha contra las tendencias que, desde un 
principio, se afirman que apuntan a la fundación de una paz que, sin embargo, también 
se reconoce está sustentada en la violencia.39 

37 A. Touraine, ¿Cómo salir del liberalismo?, Paidós, México, 1999, p. 20.
38 Michael Hardt y Antonio Negri, Imperio, Paidós, Barcelona, 2002.
39 El examen crítico que llevo a cabo de los argumentos y no los hechos, que proponen Negri y 

Hardt, tiene la intención de mostrar su vínculo no declarado con la con las visiones (neo)liberales 
de la paz y la violencia de tipo utilitarista y republicana que antes traté. No es mi intención apoyar 



203ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

 diversa

La paz armada del “Imperio”

Michael Hardt y Antonio Negri proponen una visión que en realidad no se opone a 
la concepción liberal de un mundo sin guerras ni violencias, aunque su declaración de 
intenciones es oponerse a ella al identificarse como de izquierda y (neo)marxista.40 ¿Cuál 
es su punto de partida? Un diagnóstico del estado histórico en el que se encuentran hoy 
las sociedades, interrelacionadas a través de un sistema complejo que ha dado lugar al 
nacimiento de lo que llaman Imperio. Es decir, ellos van más allá de aquellos que saludan 
con entusiasmo la formación de una sociedad global fundada en el libre intercambio 
de hombres, mercancías y sobre todo de información, que sintetizan en el concepto 
de “sociedad de la información”, como por ejemplo Manuel Castells.41 La supuesta 
existencia de una red mundial a partir de la cual fluyen hombres, cosas y conocimiento, 
no sólo ha dado lugar a la formación de un alto sistema complejo de interdependencias 
entre naciones-estado que, otro supuesto, terminó por destruir las antiguas fronteras 
que delimitaban la soberanía del Estado-nación. Sobre esta red mundial también se ha 
constituido una nueva configuración de interrelaciones entre naciones que ha dado lugar 
al surgimiento de un sistema formal que rige estas interrelaciones en el que, primero, 
no existe centro o nación hegemónica alguna, y, segundo, este sistema formal es el 
que ha dado lugar, hoy, a la formación de una paz global fundada, sin embargo, en el 
derecho a utilizar la violencia para imponer la paz ahí donde se reclame su utilización 
para intervenir en cualquier nación. A esto Hardt-Negri le llaman imperio, concepto que 
oponen explícitamente al de imperialismo, y al cual le dan al menos seis sentidos, tres de 
éstos dominantes, a saber:

1.	Imperio como la constitución de un orden jurídico internacional que ni es espontáneo 
pero tampoco el resultado de un poder único y un centro de racionalidad que trasciende 
las fuerzas globales.42 

2.	Imperio como la formación de un nuevo tipo de derecho internacional, o más bien, 
la formación de un nuevo tipo de legitimidad de la autoridad internacional y de las 
normas legales de coerción que garantizan los contratos y resuelven los conflictos.43 

o no, el argumento de Negri y Hardt de la inexistencia de un mundo global dominado por el 
imperealismo estadounidense. Si existe o no tal dominio imperialista, es una cuestión de hecho 
que aquí no me planteo. Doy respuesta así a una de las observaciones que me hizo otro de los 
evaluadores de este artículo.

40 Ibid., pp. 18, 53, 89.
41 Manuel Castells, La era de la información, vol. I, “La sociedad red”, Alianza, Madrid, 1996.
42 M. Hardt y A. Negri, Imperio, op. cit., p. 21 (cursivas de los autores).
43 Ibid., p. 26.



r. farfán   El sueño liberal de un mundo sin guerra ni violencia

204 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

3.	Imperio como la cristalización de un conjunto específico de valores, que lleva a la 
coincidencia de lo ético con lo jurídico, y del cual dimana la paz: en el imperio, 
escriben, hay paz, existe la garantía de justicia para todas las personas, bajo un 
concierto global del que emerge un poder unitario se impone la paz social y produce 
sus verdades éticas.44 

4.	Pero la paz que impone el imperio no es posible sin el uso legítimo de la violencia. 
De ahí que el imperio es inseparable de la intervención en nombre del derecho para 
imponer la paz y de la definición de “guerras justas e injustas”. En este concepto, 
afirman, se combinan dos elementos distintivos: primero, la legitimidad del aparato 
militar, siempre que tenga una base ética y, segundo, la efectividad de la acción militar 
para lograr el orden y la paz deseadas.45 

5.	 Por ende, el imperio es un sistema global que funciona como una maquinaria que 
tiende a la paz, el equilibrio y el cese del conflicto,46 que asigna a cada nación un lugar, 
una función, y que impone procedimientos de acuerdos continuos que conducen a 
equilibrios sistemáticos, una máquina, escriben, que crea un continuo requerimiento 
de autoridad.

6.	Finalmente, el imperio actual tiene connotaciones del viejo concepto sólo en tanto 
surge como resultado no del uso de la fuerza sino sobre la capacidad de presentar dicha 
fuerza como un bien al servicio de la justicia y de la paz.47 Su base es el surgimiento de 
consensos internacionales que se plantean cómo resolver los conflictos entre naciones. 
En suma:

El Imperio está emergiendo hoy como el centro que sustenta la globalización de las 
urdimbres productivas y lanza su red ampliamente inclusiva con la intención de abarcar 
todas las relaciones de poder que se dan dentro de este orden mundial; y al mismo 
tiempo despliega una poderosa función policial contra los nuevos bárbaros y los esclavos 
rebeldes que amenazan este orden.48 

Estos sentidos de imperio no forman una unidad lógica coherente, no sólo porque 
existen contradicciones entre ellos, sino sobre todo, porque no incluyen una dimensión 
que Hardt-Negri incorporan al final de su libro y que no aparece en ninguno de ellos: 
las acciones de resistencia y oposición al imperio, que apuntan a la formación de un 

44 Ibid., p. 27.
45 Ibid., p. 29.
46 Ibid., p. 30.
47 Ibid., p. 31.
48 Ibid., p. 35.



205ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

 diversa

contraimperio, “una organización política alternativa de los flujos y los intercambios 
globales”.49 Y si hay resistencia y oposición al imperio, esto implica que los “nuevos 
bárbaros y esclavos” que lo amenazan, son una expresión no sólo de disenso sino sobre 
todo de lucha contra los “enormes poderes de opresión y destrucción” que también 
contiene el imperio. No hay posibilidad de conciliar estos sentidos de imperio, en 
tanto lo que domina en ellos, es un sentido liberal procedimental del que parten sus 
creadores y al cual se adscriben intencionalmente desde el inicio de su libro. De ahí 
la figura rectora que los guía y a la que se someten voluntariamente: Hans Kelsen. 
Es su concepción liberal del derecho, y del derecho internacional, la que se encuentra 
transfigurada en los tres primeros sentidos de imperio, y es ésta la que da lugar, como 
conclusión lógica, al derecho de intervención en nombre de la paz, de ahí el paso siguiente 
es lógico: la declaración de guerras justas e injustas. ¿Cuál es el problema que encierra esta 
concepción liberal de la paz y la violencia? Primero, pese a su dominio formal fundado 
en la concepción de un derecho internacional que supone una neutralización de los 
conflictos a partir de la formación de un organismo supranacional, responsable de realizar 
la “paz perpetua de Kant”, y que Hardt-Negri reconocen fue elaborada por Kelsen,50 esta 
concepción plantea un problema que ambos reconocen: ¿cómo puede ser construido 
en realidad el sistema? Es decir, ¿cómo resulta factible pasar de la formula normativa 
a la realización material de la misma? La solución que dan a este problema los llevas 
más allá de Kelsen, para caer en los brazos de su acérrimo enemigo: Karl Schmitt. En 
efecto, ambos reconocen que la relativa (pero eficaz) correspondencia entre un derecho 
internacional que reproduce el Estado de Derecho nacional sólo es posible en el terreno 
de la crisis, es decir, en los momentos que Karl Schmitt calificó de “excepcionales”, 
y en los cuales, por lo tanto, se suspenden las normas fundamentales, para sólo dejar 
actuar la fuerza y la violencia, y la definición del “enemigo justo”:

Al estado, en cuanto unidad sustancialmente política, le compete el jus belli, o sea la 
posibilidad real de determinar al enemigo y combatirlo en casos concretos y por la fuerza 
de una decisión propia.51

Este reconocimiento realista, Hardt-Negri lo transforman en el principio a partir 
del cual opera la “norma fundamental” internacional de Kelsen, a saber: 1) es necesario 
concederle a la autoridad legitima una capacidad de intervención, y 2) que por lo tanto 

49 Ibid., p. 17.
50 Ibid., p. 23.
51 Carl Schmitt (1939), El concepto de lo político, Folios, México, 1985, p. 41.



r. farfán   El sueño liberal de un mundo sin guerra ni violencia

206 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

ésta sea capaz de poner en marcha las fuerzas y los instrumentos que puedan aplicarse 
de diferentes maneras a la diversidad y la pluralidad de los acuerdos que estén en crisis . 
A esto le llaman, en breve, el “derecho de policía”, justificado supuestamente en valores 
universales. Sin embargo, el supuesto real que está actuando en este “derecho” es el que 
previamente esclareció Schmitt: la capacidad que tiene una entidad centralizada (sea el 
estado o un organismo supranacional), para declarar la jus belli y definir al “enemigo 
justo”. En suma: no es la norma fundamental la que actúa sino quién decide. Por lo 
tanto el imperio de Hardt-Negri, que oscila entre lo normativo y lo realista, se puede leer 
como una expresión de la misma contradicción en la que se debate la visión liberal de 
un mundo sin guerras ni violencias, que en su caso se puede resumir en la formula de la 
“paz armada del imperio”. Los críticos que se ocuparon de este libro, no siempre fueron 
capaces, a su vez, de escapar en su crítica del mismo dilema inherente al sueño liberal. 
Y por ellos entiendo principalmente aquellos que en Iberoamérica tomaron el libro de 
Hardt-Negri como objeto de examen y sobre todo de refutación.

 Aunque para pocos de estos críticos el tema de la paz y la violencia se convierte en 
objeto explícito de análisis y evaluación al hacer el examen crítico del libro de Hardt-
Negri, éste aparece tratado bajo la forma explícita de lo que hoy convoca a la ciencia 
social en general: la realidad conflictiva de la globalización. Carlos Vilas53 resume bien 
el debate que encierra este aparente conflicto, al identificar el campo de posiciones que 
forma y divide la interpretación de esta realidad. Por un lado se encuentran los defensores 
de lo que yo llamaría, abusando del concepto creado por Wallerstein,54 “sistema-mundo” 
según el cual, el poder de extensión y difusión de un conjunto de “sistemas-expertos”55 
son los agentes responsables de la creación de una red global que carece de centro y 
sobre todo, pasa por encima de las fronteras y soberanías de los Estados-nación. Frente 
a esta concepción se opone otra, que sostiene lo inverso-simétrico, es decir, la existencia 
de la red global que hoy supuestamente unifica las sociedades en un “sistema-mundo”, 
es el resultado de acciones llevadas a cabo por cierto tipo de estados-nación. Vilas se 
propone mediar entre ambas posiciones asumiendo una intermedia que concilia ambas, 
a partir de una visión en la que la globalización es un proceso inducido por Estados que 

52 M. Hardt y A. Negri, Imperio, op. cit., p. 32.
53 Carlos Vilas, “Imperialismo, globalización, imperio: las tensiones contemporáneas entre la 

territorialidad del Estado y la desterritorialización del capital”, Política y Sociedad, vol. 41, núm. 3, 
2004, pp. 13-34.

54 I. Wallerstein, Capitalismo histórico, Siglo XXl Editores, México, 1989.
55 A. Giddens, Modernidad e identidad del yo. El yo y la sociedad en la época contemporánea, 

Península, Barcelona, 1995.



207ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

 diversa

concentran conflictos de poder dentro y entre éstos.56 Utilizando esta tipificación de 
posiciones sobre la globalización, puedo entonces situar las críticas que se le han hecho 
al libro de Hardt-Negri. Para unos, “imperio” no es otra cosa que el nombre virtual de 
un sistema mundial que en realidad está fundado en la hegemonía de una nación-estado: 
los Estados Unidos,57 de ahí que algunos no temen en dar el paso de la crítica del imperio 
al “imperialismo norteamericano”,58 en el sentido más ortodoxamente marxista del 
término. Para otros, “imperio” convoca a pensar en la necesidad de normar y regular las 
relaciones de interdependencia entre naciones a partir de una red global de tipo formal 
que explícitamente se proponga formar una “constitución internacional” que se oponga 
abiertamente a la cultura hegemónica estadounidense y que tenga su centro en Europa 
occidental, como cuna de la Ilustración y de los derechos universales del hombre.59 
Paz y violencia están implícitos en ambas concepciones, por medio de la repetición de 
los viejos argumentos liberales que ya revisé: la concepción que pasa del “imperio” al 
“imperialismo” y que identifica a Estados Unidos como la nación responsable de la guerra 
y la violencia que hoy viven otras naciones (por ejemplo Irak), sostienen una concepción 
“realista” hobbesiana de la política internacional, que se funda en el hecho desnudo del 
uso de la violencia. Tanto el derecho como los organismos internacionales, se encuentran 
sometidos a los intereses de esta nación y, por ende, derecho y paz sólo son medios tras 
de los que se esconde el rostro bélico de una nación. Por el contrario, los que defienden 
la creación o existencia de un derecho internacional similar al que cada nación-estado 
tiene para fundarse como estado de derecho, son los que se representan el orden mundial 
como un orden normativo que tiende hacia la paz y el uso de la violencia es permitido 
cuando está fundado en el mismo derecho de intervención:

56 C.Vilas, “Imperialismo, globalización, imperio...”, op. cit., pp. 22-31.
57 J.M. Iranzo, “El ‘Imperio’ como fantasía y deseo de las globalizaciones”, Política y Sociedad, 

vol. 41, núm. 3, 2004, pp. 35-61; María Rodríguez Fouz, “Las voces del imperio. Sobre la semántica 
de la justicia y del derecho a la guerra”, Política y Sociedad, vol. 41, núm. 3, 2004, pp. 63-84; y J.L. 
Piñeyro, “¿Imperio o imperialismo en el nexo México-EU?”, Política y Sociedad, vol. 41, núm. 3, 
2004, pp. 85-97.

58 María Rodríguez Fouz, “Las voces del imperio. Sobre la semántica de la justicia y del derecho 
a la guerra”, op. cit.; J.L. Piñeyro, “¿Imperio o imperialismo en el nexo México-EU?”, op. cit.; y ante 
todo Atilio Boron, Imperio. Imperialismo. Una lectura crítica de Michael Hardt y Antonio Negri, 
Clacso, Buenos Aires, 2002.

59 Heidrun Friese, “La otredad de Europa”, Política y Sociedad, vol. 41, núm. 3, 2004, pp. 99-112; 
Peter Wagner, “Europa y el pensamiento político del imperio. Hacia una crítica del modernismo 
imperial”, Política y Sociedad, vol. 41, núm. 3, 2004, pp. 113-125; y sobre todo J. Habermas, 
“Constitucionalización del derecho...”, op. cit.



r. farfán   El sueño liberal de un mundo sin guerra ni violencia

208 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

En un sistema global con varios planos la clásica función de ordenamiento del Estado, es 
decir, garantizar la seguridad, el derecho y la libertad, sería transferida a una organización 
mundial supranacional que se habría especializado en las funciones del aseguramiento 
de la paz y la imposición de los derechos humanos en todo el globo.60 

En conclusión: los críticos de “imperio” no van más allá de las oscilaciones que 
describen Hardt-Negri en sus posiciones, es decir, van del “realismo” hobbesiano más 
crudo y duro al formalismo ideal más típicamente (neo)kantiano. ¿Es posible salir de 
esta falsa dicotomía teórica, para comprender y explicar el fenómeno social de la paz y 
la violencia? Responder a esta pregunta no es fácil, y por ahora sólo me limitaré a tratar 
la raíz teórico-social de la que se puede partir para elaborar una respuesta alternativa 
a la concepción liberal de la paz y la violencia. Mi propósito es pasar de un enfoque 
macroestructural a uno microsocial cuyo punto de partida es superar las alternativas en 
torno a las cuales ha girado la sociología al momento de explicar la acción social, superar 
la tentación del modelo liberal-utilitarista como su contracara que es la concepción 
normativa de la acción. A partir de esta superación de los dos modelos dominantes de 
la acción resulta posible empezar a penetrar en la naturaleza íntima de la dinámica de la 
violencia. Con esto voy a concluir a continuación.

 Dinámica de la violencia y acción colectiva

La sociología cuando ha pensado la violencia lo ha hecho a partir de dos alternativas: una 
consiste en concebirla como un efecto de acciones que rompen los límites de la legalidad y 
de lo que es moralmente aceptable; en las que se expresan protestas de actores que luchan 
contra una condición a la que han sido reducidos, es decir, la de ser víctimas de algún 
tipo de opresión.61 Sus actos tienen la intención, por medio de la violencia, de protestar 
contra una injusticia y tratar de modificarla. La segunda alternativa consiste en enfocarse 
en los valores y las normas que estructuran la acción y dentro de las cuales se produce una 
ruptura que impide que actúen como medios de cohesión. Esto es lo que corrientemente 
califica la sociología funcionalista de anomia. La violencia entonces es el resultado de 
la discrepancia que existe entre los valores que una sociedad ha institucionalizado y las 
oportunidades que tienen los hombres para realizar lo que aquellos les prometen. Su 
única opción es actuar rompiendo el acuerdo tácito que se supone existe acerca del marco 

60 J. Habermas, “Constitucionalización del derecho...”, op. cit., p. 111.
61 H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 187.



209ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

 diversa

normativo que estructura a la sociedad. La acción colectiva sigue un curso violento a 
partir del cual trata de introducir nuevos valores o por lo menos una modificación en 
las condiciones para la realización social de los que existen.62 El problema con estas dos 
visiones sociológicas que tratan el vínculo entre acción y violencia, es tanto de naturaleza 
empírica como teórica.

El primer problema consiste en la incapacidad de ambos modelos para poder abarcar 
la gran variedad y contingencia de la violencia colectiva e incluso los casos que tratan no 
siempre se adecuan a alguno de los dos modelos explicativos. Por ejemplo, la violencia 
cotidiana que hoy se ejerce sobre los extranjeros inmigrantes que llegan a establecerse 
en los países desarrollados occidentales, no nace de capas sociales que experimentan 
una pérdida de oportunidades de vida y de trabajo porque les son arrebatadas por los 
extranjeros que proceden generalmente de naciones pobres subdesarrolladas. En países 
como Alemania, esta violencia surge de jóvenes de orígenes sociales acomodados que 
han logrado alcanzar una educación y que no ven en el extranjero un competidor desleal, 
sino más bien una amenaza a la integridad de su identidad nacional.63 

El segundo problema, que es de tipo teórico, se refiere a la alternativa en torno a la 
cual siempre ha girado la sociología y que parece imposible de superar. Ésta consiste en 
alternar entre modelos racionales de origen utilitarista o modelos que estructuran la acción 
de acuerdo con patrones culturales que son interiorizados por los actores.64 La primera 
alternativa surgió con la economía política y llega hasta hoy a partir de la teoría de la 
acción racional y produce un contramodelo de acción no racional como resultado de las 
exigentes condiciones teleológicas y psicológicas que le impone a los actores que, como 
lo estableció Parsons, hace de ellos científicos sociales en potencia. La segunda alternativa 
es la que acompaña al funcionalismo y fue la que dominó en la ciencia social occidental 
por varias décadas. Logró imponerse porque surgió en un momento de crisis del modelo 
racional-utilitarista y propuso una alternativa desde la cual no sólo lograban salvarse el 
liberalismo y la sociedad capitalista, sino además ofrecía un instrumento analítico con 
el cual tratar situaciones sociales de ruptura producidas por acciones violentas. Al no 
ignorarlas tomaba en cuenta las causas sociales que producían la frustración y que llevaban 
a la violencia, y al reconocer esto hacía recomendaciones técnicas de qué hacer para atacar 
los males que producían estas situaciones de ruptura. Generalmente eran recomendaciones 
que se enfocaban en la personalidad social de los que producían la violencia.

62 Ibid., p. 188.
63 Ibid., p. 189.
64 Como ejemplo de cada una de estas concepciones, véase Mancur Olson, La lógica de la acción 

colectiva. Bienes públicos y la teoría de grupos, Limusa Noriega Editores, México, 1992; y Neil J. 
Smelser, Teoría del comportamiento colectivo, Fondo de Cultura Económica, México, 1995.



r. farfán   El sueño liberal de un mundo sin guerra ni violencia

210 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

Ya sea en su forma empírica o teórica los dos modelos de la acción que han tratado de 
explicar la violencia contienen un límite que no logran superar. Se trata de la existencia 
de un punto de ruptura que produce la violencia como resultado del desencadenamiento 
de una dinámica social cuya condición es un doble tipo de relación, analíticamente 
separable pero realmente confundidas: una es la dinámica de las relaciones interpersonales 
que actúa en la escalada de la violencia; la otra es la dinámica intrapersonal producida 
por la experiencia de la acción colectiva y que modifica sensiblemente la identidad de 
los actores.65 Dentro de los clásicos del pensamiento sociológico, fueron Durkheim66 y 
Sorel67 los primeros en percibir e identificar, de distinto modo, esta doble dinámica que 
vincula la acción con la violencia y así rompieron momentáneamente con el dominio 
de los dos modelos entre los que ha oscilado la sociología.68 Lo que ellos iniciaron ahora 
es necesario continuarlo y esto sólo puede ocurrir a partir de la creación de un nuevo 
modelo de acción que aquí sólo voy a esbozar y en cuya base se encuentra la unión entre 
sociología y pragmatismo.

Como punto de partida central de este nuevo modelo de acción se encuentra la 
recuperación y modificación de la acción racional sin producir un contramodelo 
de acción no racional ni tampoco oscilar hacia un modelo normativo. Este nuevo 
modelo propone unir la creatividad de la acción de los actores69 con la explicación de 
la génesis de los valores,70 y al unir estos dos elementos puede explicar cómo se renueva 
la vida social por medio de una lógica racional de donde surgen vínculos de carácter 
extraordinario que crean identidades colectivas que son la condición para la formación 
de comunidades y grupos humanos. A partir de esta concepción de la acción se puede 
concebir la violencia como una dinámica interpersonal que da lugar a una escalada 
producida por la acción colectiva: 

Que define ella misma los problemas con los que ella se vincula; genera motivos e 
identidades, forma nuevas relaciones y comunidades, da lugar a profundos cambios en 
la identidad (de conversión o regeneración), produce afectivamente símbolos y permite 
enlaces simbólicos capaces de estructurar biografías.71 

65 H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 190.
66 E. Durkheim (1912), Les formes élémentaires de la vie religieuse, PUF, París, 2003.
67 G. Sorel (1906), Reflexiones sobre la violencia, Alianza, Madrid, 1976.
68 Este tema es el objeto de estudio de mi libro, Durkheim, Sorel y el pragmatismo, próximo a 

publicarse por la UAM-Azcapotzalco.
69 H. Joas, La Créativité de l’agir, Cerf, París, 1999. Prefacio de Alain Touraine. 
70 H. Joas, The Genesis of Values, Polity Press, Essex, 2000.
71 H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 192.



211ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

 diversa

Los esfuerzos por cambiar esta dinámica de la violencia no pueden depender de la 
introducción de una racionalidad de tipo utilitaria o de una moralidad instrumental. Para 
romper con la tendencia de la violencia a perpetuarse ella misma, como si se tratara de 
un proceso autónomo que condena a todos los participantes a la impotencia, es preciso 
identificar la naturaleza de las relaciones interpersonales que se han soldado entre los 
agentes de la violencia y sobre todo en las modificaciones intrapersonales que ha producido 
la dinámica interpersonal de la violencia. La experiencia de la violencia actúa como un 
catalizador para la creación de vínculos extraordinarios y para la formación de una nueva 
identidad colectiva. Y sólo interviniendo, para modificarla, en esta experiencia es que 
pueden transformarse tanto los vínculos como las identidades que ella crea.

Como conclusión puedo establecer que la violencia surge de un componente experiencial 
que constituye a las relaciones intersubjetivas. Pero sería equivocado pensar que toda 
relación interpersonal puede llevar a la violencia. Sólo en condiciones especiales, de tipo 
extraordinario, es que ese componente se activa y puede crear vínculos intersubjetivos que 
modifican la subjetividad de los actores. Y es de esta modificación intersubjetiva de las 
relaciones sociales que pueden surgir las condiciones para el desencadenamiento de una 
dinámica de la acción violenta. Es entonces cuando los sujetos se sienten transformados 
y son llevados a experimentar un mundo trascendente al mundo en el que viven o a 
imaginar que es posible realizar sus ideales y sus sueños, que simbólicamente se pueden 
condensar en mitos sociales. Entonces los sujetos no sólo pierden los límites de su yo al 
fundirse en una comunidad imaginaria en la que se confunden todas las identidades. 
Sobre todo pierden de vista las fronteras que delimitan lo prohibido de lo permitido y 
como en los rituales orgiásticos crean un mundo fantástico en el que todo es posible. 
Este es el presente que percibo y observo a partir de una realidad cotidiana en donde 
la experiencia social de la violencia es un componente normal de la sociedad en la que 
habito y de las sociedades que pueblan el mundo actual.

Bibliografía

Anderson, Perry, “Norberto Bobbio y el socialismo liberal”, en Perry Anderson et al., Socialismo 
liberal, Nueva Sociedad, Caracas, 1993, pp. 11-80.

Aschraft, Richard, “Conflicto de clases y constitucionalismo en el pensamiento de J.S. Mill”, en 
Nancy L. Rosenblum, El liberalismo y la vida moral, Nueva Visión, Buenos Aires, 1993, pp. 
115-140.

Bellah, Robert et al., Habits of the Heart, Perennial Library, San Francisco, 1986.
Barry, Brian, La teoría liberal de la justicia. Examen critico de las principales doctrinas de teoría de 

la Justicia de John Rawls, Fondo de Cultura Económica, México, 1993.



r. farfán   El sueño liberal de un mundo sin guerra ni violencia

212 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

Boron, Atilio, Imperio. Imperialismo. Una lectura crítica de Michael Hardt y Antonio Negri, Clacso, 
Buenos Aires, 2002.

Castells, Manuel, La era de la información, vol. I, “La sociedad red”, Alianza, Madrid, 2001.
Durkheim, Emile (1912), Les formes élémentaires de la vie religieuse, PUF, París, 2003.
Dworkin, Ronald, “El liberalismo”, en Hampshire, Stuart (coord.), Moral pública y privada, Fondo 

de Cultura Económica, México, 1983, pp. 133-167.
Elias, Norbert, El proceso de la civilización. Investigaciones sociogenéticas y psicogenéticas, Fondo de 

Cultura Económica, México, 1987.
Freud, Sigmund (1927), “El malestar en la cultura”, en Freud, S., Theodor Reik et al., A medio 

siglo de El malestar en la cultura de Sigmund Freud, Siglo XXI Editores, México, 1983, pp. 
22-116.

Friese, Heidrun, “La otredad de Europa”, Política y Sociedad, vol. 41, núm. 3, 2004, pp. 99-112.
Giddens, Anthony, Modernidad e identidad del yo. El yo y la sociedad en la época contemporánea, 

Península, Barcelona, 1995.
Habermas, J., “La idea kantiana de la paz perpetua. Desde la distancia histórica de 200 años”, en 

La inclusión del otro. Estudios de teoría política, Paidós, México, 1999, pp. 147-188.
——, “Constitucionalización del derecho internacional y problemas de legitimación de una 

sociedad mundial constitucionalizada”, en Habermas, J. ¡Ay Europa! Pequeños escritos políticos, 
Trotta, Madrid, 2009, pp. 107-126.

Hobbes, Thomas (1651), Leviathan. O la materia, forma y poder de una República eclesiástica y 
civil, Fondo de Cultura Económica, México, 1980.

Hardt, Michael y Antonio Negri, Imperio, Paidós, Barcelona, 2002.
Iranzo, Juan Manuel, “El ‘Imperio’ como fantasía y deseo de las globalizaciones”, Política y Sociedad, 

vol. 41, núm. 3, 2004, pp. 35-61.
Joas, Hans, G.H. Mead. A Contemporary Re-examination of His Thought, The Mit Press, Cambridge, 

1997.
——, War and Modernity, Polity Press, Essex, 2003.
——, Guerra y modernidad, Paidós, Bercelona, 2005.
——, The Genesis of Values, Polity Press, Essex, 2000.
——, La Créativité de l’agir, Cerf. Prefacio de Alain Touraine, París, 1999. 
 Kant, Inmanuel (1795), Hacia la paz perpetua. Un esbozo filosófico, Biblioteca Nueva, Madrid, 

1999.
Laski, Harold J., El liberalismo europeo, Fondo de Cultura Económica, México, 1984.
Losurdo, Domenico, Contrahistoria del liberalismo, El Viejo Topo, Madrid, 2005. 
Matteucci, Nicola, “Liberalismo”, en Norberto Bobbio et al., Diccionario de política, tomo II, 

Fondo de Cultura Económica, México, 1985, pp. 905-931.
Mead, G.H. (1927), “The Objective Reality of Persectives”, en Andrew J. Reck  (ed.), Selected Writings. 

George Herbert Mead, The University of Chicago Press, Chicago, 1964, pp. 306-319.
—— (1929), “Teoría pragmática de la verdad”, en G.H. Mead, Escritos políticos y filosóficos (traducción 

de Silvia Villegas), Fondo de Cultura Económica, Argentina, 2009, pp. 341-360.
Nozick, Robert, Anarquía, Estado y utopía, Fondo de Cultura Económica, México, 1988. 



213ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

 diversa

Olson, Mancur, La lógica de la acción colectiva. Bienes públicos y la teoría de grupos, Limusa Noriega 
Editores, México, 1992.

Piñeyro, José Luis, “¿Imperio o imperialismo en el nexo México-EU?”, Política y Sociedad, vol. 
41, núm. 3, 2004, pp. 85-97.

Polanyi, Karl, La gran transformación. Los orígenes políticos y económicos de nuestro tiempo, Fondo 
de Cultura Económica, México, 1992.

Popper, Karl, La miseria del historicismo, Taurus, Madrid, 1961.
Isahía Berlin, “Dos conceptos de la libertad”, en Anthony Quinton (comp.), Filosofía y política, 

Fondo de Cultura Económica, México, pp. 216-233.
Rawls, John, Liberalismo político, Fondo de Cultura Económica, México.
—— (1990), Sobre las libertades, Paidós, Barcelona, 1995.
Rodríguez Fouz, María, “Las voces del imperio. Sobre la semántica de la justicia y del derecho a 

la guerra”, Política y Sociedad, vol. 41, núm. 3, 2004, pp. 63-84.
Sen, Amartya, “El bienestar, la condición de ser agente y la libertad. Conferencias “Dewey” 

de 1984” y “Mercados y libertades. Logros y imitaciones del mercado en el fomento de las 
libertades individuales”, en Bienestar, justicia y mercado, Paídós, Barcelona, 1984, pp. 39-108 
y 123-153.

Schmitt, Carl (1939), El concepto de lo político, Folios, México, 1985.
—— (1950), El nomos de la tierra, Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1979.
Schumpeter, Joseph (1951), Imperialismo. Clases sociales, Tecnos, Madrid, 1986.
Smelser, Neil J., Teoría del comportamiento colectivo, Fondo de Cultura Económica, México, 1995.
Sorel, Georges (1906), Reflexiones sobre la violencia, Alianza, Madrid, 1976.
Stuart Mill, John (1869), “Capítulos sobre el socialismo”, en Sobre la libertad. Capítulos sobre el 

socialismo y otros ensayos, Aguilar, Madrid, 1985, pp. 205-279.
—— (1873), Autobiografía, Alianza, Madrid, 1986.
—— (1838), Bentham, Tecnos, Madrid, 1993.
Tocqueville, Alexis de (1835), La democracia en América, Fondo de Cultura Económica, México, 

1987.
Touraine, Alain, ¿Cómo salir del liberalismo?, Paidós, México, 1999.
Vilas, Carlos, “Imperialismo, globalización, imperio: las tensiones contemporáneas entre la 

territorialidad del Estado y la desterritorialización del capital”, Política y Sociedad, vol. 41, 
núm. 3, 2004, pp. 13-34.

Wagner, Peter, “Europa y el pensamiento político del imperio. Hacia una crítica del modernismo 
imperial”, Política y Sociedad, vol. 41, núm. 3, 2004, pp. 113-125.

Wallerstein, Immanuel, El capitalismo histórico, Siglo XXI Editores, México, 1989.
Walzer, Michael, Las esferas de la justicia. Una defensa del pluralismo y la igualdad, Fondo de Cultura 

Económica, México, 1993.




