EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO
sin guerra ni violencia

Rafael Farfan Hernandez

El presente articulo se funda en la elaboracién conceptual de una percepcién que tiene el
autor del mundo social actual en el que predomina, contra una evidencia empirica que la
desmiente, una visién ideoldgica fundada en el “suefio liberal de un mundo sin guerra ni
violencia”. Su objetivo es analizar las bases filoséfico-sociales de este “suefio”, mostrando su
contracara oscura, que apunta a una justificacién de la violencia a partir del mercado y la
colonizacién. El articulo concluye examinando socioldgicamente las fuentes de las que dimana
el circulo de la violencia colectiva.

Palabras clave: contracara del liberalismo, liberalismo igualitario, paz republicana, colonialismo,
mercado, dindmica social de la violencia.

ABSTRACT

This paper is grounded on the author’s conceptual perception about the social world nowadays.
He discusses the ideological insight of the “liberal dream of a world without war and violence”.
His purpose is analize its social-philosophical foundations of that dream, showing its dark
side which address a justifying of violence through the market and colonization. The article
ends considerning sociologically the sources of the circle of the collective violence.

Key words: liberalism dark side, perception of present, republican peace, colonialism, market
and social dynamics of violence.

INTRODUCCION: ARGUMENTOS POR UNA CONTRAHISTORIA DEL LIBERALISMO

Propongo en este articulo un conjunto de contrargumentos teéricos que se pueden tomar
como parte de una contrahistoria del liberalismo." Como tales tratan esa parte oscura,
silenciada de la historia del pensamiento liberal, ligada a la esclavitud, el colonialismo,

' Domenico Losourdo, Contrabistoria del liberalismo, El Viejo Topo, Espafia, 2005.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 189



R. FARFAN EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO SIN GUERRA NI VIOLENCIA

la explotacidn, la discriminacién (racial, social y sexual), y que generalmente es omitida
por los apdlogos del pensamiento liberal que narran la historia del hombre como la
hazafia de la libertad.” En ellas el tnico conflicto que se reconoce es el de la lucha que
entablé una clase social por hacer posible un mundo pleno de libertad, ya sea luchando
contra el despotismo impuesto por el Absolutismo o bien oponiéndose a formas nuevas
de totalitarismo propias de “sociedades cerradas”.’ De ah{ nace un sentido minimo del
pensamiento liberal que se define como el pensamiento fundado en el valor de la libertad.
Y a pesar de sus variedades (que la historia del mismo pensamiento liberal no ignora),
comparten este elemento comun: la defensa del valor de la libertad como elemento
inherente al valor de la personay, por ende, de la individualidad. Sin embargo, existe una
contracara histérica de este valor que, como ya lo mencioné, generalmente es omitida: en
efecto el valor de la libertad pero del que han estado excluidos todos aquellos que no han
cumplido las exigentes condiciones que el mismo liberalismo impuso: pobres, indigentes,
discapacitados fisica y mentalmente, esclavos, mujeres, y colonizados. La exclusién de
estos grupos indeseables se funda en otro elemento que el pensamiento liberal omite
pero lo acompana desde su nacimiento: la guerra y la violencia que la acompana. Los
contrargumentos que aqui propongo apuntan a destacar esta contracara silenciada del
liberalismo: la que nace de la guerra y la violencia. Y asi, frente al “suefio liberal de un
mundo sin guerras ni violencia™ propongo un conjunto de argumentos que surgen de
la observacién de experiencias que tengo de mi presente, y que desmienten tal suefio,
pues nacen de esa cara oscura del liberalismo que hoy rige al mundo. En términos mds
precisos, se trata de una observacién que supone lo que G.H. Mead identificé con el
concepto de la “realidad de las perspectivas™ y es el marco metodolégico que sustenta
mi experiencia del presente. Desde ahi es que nace el concepto de liberalismo que aqui
propongo y que es incluyente de algunos y excluyentes de otros tipos de liberalismo. ;De
cudles? A continuacién propongo una interpretacion de cudles incluir en esta perspectiva
a partir de criterios que el propio pensamiento liberal ha establecido.

* Por ejemplo, Harold J. Laski sefiala que a pesar de sus pretensiones de no reconocer limites
de clase, de credo o de raza, el liberalismo en sus circunstancias histéricas se ha visto constrefiido a
limitaciones involuntarias que, sin embargo, son inherentes al mismo liberalismo. £/ Lliberalismo
europeo, Fondo de Cultura Econémica, México, 1984, p. 16.

3 Karl Popper, La miseria del historicismo, Taurus, Madrid, 1961.

4 Nicola Matteucci, “Liberalismo”, en Norberto Bobbio et al., Diccionario de politica, tomo 1I,
Siglo XXI Editores, México, 1985, pp. 905-931.

> Hans Joas, War and Modernity, Polity Press, Essex, 2003.

¢ George H. Mead, “The Objective Reality of Persectives” (1927), en Andrew J. Reck (ed.), Selected
Writings. George Herbert Mead, The University of Chicago Press, Chicago, 1964, pp. 306-319.

190 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 67 » SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2011



DIVERSA

El problema de la inclusién y por lo tanto de la discriminacién (cudles incluir o
eliminar), surge de una pregunta elemental: ;qué es el liberalismo? La respuesta no es
fécil, incluso para aquellos que se identifican con el concepto. Propongo una respuesta
que cumple el cometido de la justificacién de mi seleccidn, utilizando un criterio teérico
elaborado por un pensador liberal actual. En efecto, para Roland Dworkin’ existe una
especie de “niicleo estructural” del pensamiento liberal, que se mantiene invariable a
pesar de sus diferentes tipos de manifestacién (politica, moral o econémica). Este nicleo
se encuentra formado por un conjunto de elementos bdsicos que le definen y deciden
no sélo qué es el liberalismo, ya sea como adjetivo (qué es) o como sustantivo (quienes
son), sino ademds de qué clase de liberalismo se trata. Por lo tanto estos elementos son
inherentes a la misma historia del liberalismo. Este nticleo estructural estd formado por
tres elementos invariantes, a saber: /ibertad (en el sentido negativo que le dio Isaiah Berlin,®
es decir, se trata dominantemente de una libertad de y no tanto de una libertad respecto
de); igualdad (en su sentido formal no sustancial, lo cual implica asumir su forma politica
fundamental, a saber, la defensa del procedimiento para la eleccién de representantes que
son, finalmente, los responsables de expresar y hacer valer los principios éticos que encierra
esta clase de igualdad)’ y, finalmente, individualidad, que adquiere dos orientaciones
bésicas segun se trate la realizacién de las capacidades del individuo."” Una es de corte
econdémico-utilitarista, la segunda es de tipo hedénico-expresiva. Ha sido la primera la
dominante en la historia del liberalismo, pues ha marcado la pauta de una visién de lo
social atomista, calculadora, fundada en la regulacién espontdnea producida por la mano
invisible del mercado. La segunda orientacién es mds excepcional aunque sf se manifiesta
cuando el propio liberalismo reacciona de modo critico contra las consecuencias morales
y sociales que conlleva la realizacion del primer tipo de individualismo. De acuerdo
con el razonamiento que propone Dworkin, a partir de estos tres elementos se pueden

7 Véase “El liberalismo”, en Stuart Hamphiire (comp.), Moral piiblica y privada, Fondo de Cultura
Econdmica, 1983.

8 Véase “Dos conceptos de la libertad”, en Anthony Quinto (comp.), Filosofta politica, Fondo
de Cultura Econémica, México, 1974.

? De ahi nace su derivacién juridica que se anuda alrededor de los derechos del hombre y el
ciudadano, sobre este punto Noberto Bobbio es su mejor defensor y expositor. Véase Perry Anderson,
“Norberto Bobbio y el socialismo liberal”, en Perry Anderson et al., Socialismo, liberalismo. Socialismo
liberal, Torino, Venezuela, 1993.

" He tomado esta distincién del mismo vocabulario con el que definen sus experiencias
individuales de realizacién personal los actores que son entrevistados y a la vez objeto de estudio
del equipo que encabeza Robert N. Bellah, en Habits of the Heart. Individualism and Commitment
in American Lafie, Harper and Row, Nueva York, 1986.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 191



R. FARFAN EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO SIN GUERRA NI VIOLENCIA

llegar a establecer los tipos de liberalismo que han existido, y su perfil filoséfico-politico
y moral depende de la combinacién que lleva a cabo de ellos. Por lo tanto como tal, la
estructura tipico ideal que elabora y define Dworkin no existe, sélo sirve al momento
de darle una concrecién histérico-social particular. Por ejemplo, si la prioridad es la
libertad (en su sentido negativo) y a ella estdn subordinados los otros dos elementos
(igualdad e individualidad), entonces podemos contar con un criterio a partir del cual
incluir un tipo de liberalismo cuya historia se puede remontar del siglo XIX al siglo XX,
y que surge en Europa y Estados Unidos. En esta linea histérica se puede incluir desde
el pensamiento econémico utilitarista inglés (Bentham, John Mill, etcétera) hasta hoy el
que forma parte de una corriente ampliamente extendida de filosofia neocontractualista
representada principalmente por John Rawls, pasando por economistas reconvertidos
en filésofos como es el caso de Amartya Sen. Ciertamente en esta historia el concepto
de libertad se ve sujeto a discusiones y eventuales modificaciones que apuntan a su
ampliacién, para que pueda incluir un aspecto que excluye su sentido prioritario, a
saber, libertad no sélo de sino también respecto de. De ahi la preocupacién por incluir la
realizacién no sélo de capacidades de eleccién sino también de realizacién personal. O
lo que Amartya Sen llama realizaciones y capacidades.' Pero a pesar de esta ampliacién
del concepto de libertad, éste sigue dependiendo de criterios liberal-utilitaristas cldsicos
como la eleccién individual y, sobre todo, del mercado, como medio de distribucién
primero de las oportunidades (individuales) y, segundo, de los bienes y recursos necesarios
para hacer posible la realizacién de las capacidades. Esto varfa, ciertamente, tratdindose de
liberales decimondnicos y actuales. Por ejemplo, la revisién y modificacién de los limites
negativos que encierra el concepto de libertad fue uno de los primeros objetos de critica
para John Stuart Mill como parte de su critica mds amplia al utilitarismo, que lo llevé a
incluir una dimensién no sélo econdmica sino también moral del concepto referida a la
realizacién de las capacidades individuales.'* Por ende, es uno de los primeros en formular
una concepcién hedénico-expresiva de la personalidad que actda como critica de las
consecuencias sociales que conlleva el individualismo econémico-utilitarista. Y también es
uno de los primeros en percibir la necesidad de superar las limitaciones filoséfico politicas
del utilitarismo mediante la incorporacién de una teorfa social que, como en su momento
lo hizo Durtkheim, se constituya alrededor de un problema elemental: ;cudl es la materia

"' Véase, por ejemplo, “El bienestar, la condicién de ser agente y la libertad”, en Amartya K. Sen,
Bienestar, justicia y mercado, Paidés, Barcelona, 1997.

12 Esta critica de Mill hijo aparece en el contexto de su Autobiografia (1873), Alianza, Madrid,
1986, y de modo sutil en Bentham (1832), Tecnos, Madrid, 1993.

192 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 67 » SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2011



DIVERSA

que constituye lo social?'® En el contexto de esta (auto)critica del liberalismo es que J.S.
Mill vuelve sus ojos hacia Francia, para reconocer que en tal nacién se ha desarrollado un
tipo distinto de pensamiento liberal que se orienta mds hacia el tema de la igualdad que
al de lalibertad, y pone como ejemplo el caso de Tocqueville. Pero otra vez, se trata de la
igualdad en un sentido ampliado, referido entonces a la nivelacién de las capacidades como
efecto de una ampliacién del espacio de la participacién social. Un elemento central que
Tocqueville reconoce como un agente activo en la constitucion republicana de los Estados
Unidos, que anuncia su inminente irrupcién en la vieja y decadente Europa, y en torno
a la que giran sus ilusiones pero también los peores temores que se avecinan para ambos
espacios geogréficos.' Estas dos clases de liberalismos (auto)criticos son ejemplos claros
del modo en que el mismo liberalismo se puede modificar, sin embargo, serfa incorrecto
pensar que esto es resultado de una capacidad inmanente al mismo liberalismo. Como la
historia lo muestra, la modificacién (por lo menos la que estamos tratando), es el resultado
de la sensibilidad que tiene el pensamiento liberal para reconocer e incluir una realidad
que aparentemente le es ajena pero que estd fundida con sus entrafias: la realidad de la
desigualdad que implica diferencias de clase, de sexo, de ciudadania y, finalmente, de
capacidades sociales. Es entonces cuando el liberalismo puede reconocer la justeza de las
criticas que le hace el pensamiento socialista de tipo marxista, cuando lo vincula de un
modo inseparable con el surgimiento y expansién de la sociedad capitalista. De ahf nacen
esos intentos desconcertantes por fundir liberalismo con socialismo, es decir, libertad
con igualdad (social), eliminando a la vez aquellos componentes que los oponen y los
vuelven antagdnicos, como el utilitarismo econémico del lado liberal (sin que ello suponga
eliminar el mercado), y la superacion de la desigualdad producida por las distinciones de
clase mediante la intervencién en la distribucién desigual de bienes y recursos, del lado
socialista. Tal fue lo que intentd, al final de su vida, el mismo J.S. Mill."

El ejemplo histérico que brevemente he tratado sélo para el siglo XIX se puede
continuar hasta el presente, y al utilizar el criterio tedrico elaborado por Dworkin se
pueden llegar a las siguientes conclusiones. Como en el caso de J.S. Mill, hoy sin duda
se puede reconocer la presencia abrumadora de un liberalismo sensibilizado con el
problema de la igualdad (social) y por ende con la justicia. Sin embargo, me parece que

'3 Sobre este punto véase el estimulante trabajo de Richard Ashcraft, “Conflicto de clases y
constitucionalismo en el pensamiento de J.S. Mill”, en Nancy L. Rosenblum (dir.), £/ liberalismo y
la vida moral, Nueva Visién, Buenos Aires, 1993.

14Véase Alexis de Tocqueville, La democracia en América (1835), especialmente la segunda parte,
Fondo de Cultura Econémica, México, 1992.

15 Véase uno de sus dltimos manuscritos que contiene el plan de un libro [1869], “Capftulos sobre
el socialismo”, en J.S. Mill, Sobre la libertad y otros escritos, Orbis ediciones, Barcelona, 1985.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 193



R. FARFAN EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO SIN GUERRA NI VIOLENCIA

es un error encerrar en un mismo concepto las variedades de liberalismo que asume el
problema de la justicia. Propongo distinguirlos a partir no sélo de cémo entienden y
resuelven el problema de la justicia distributiva, sino sobre todo de las premisas de las que
parten para encarar tal problema. Asi, tendrfamos un liberalismo que, a pesar de todas
sus criticas, sigue preso de principios filoséfico utilitaristas y que son los responsables de
producir problemas de coherencia légico-argumental cuando trata de encarar el problema
de la justicia distributiva partiendo de criterios de eleccién individual, por ende, de
libertad y racionalidad en la eleccién. De ahi surgen problemas normativos que llevan a
preguntar ;cémo fundar una sociedad justa sustentada en el principio del equilibrio de
las preferencias y de las elecciones individuales? Es decir, una sociedad en la que todos
puedan realizar sus capacidades individuales (cualesquiera sean), sin que exista de por
medio un conflicto en la decisién de cudles son mds importantes o vitales que otras. Este
es el problema que se plantean abiertamente John Rawls y Amartya Sen, aunque por vias
diferentes. Ambos parten de principios utilitaristas que tratan de corregir, sin abandonar
un supuesto fundamental: el principio de la libertad y la racionalidad (perfecta) individual
de la eleccién. Rawls partié de este supuesto a partir de su famoso principio del “velo de
la ignorancia”, mismo que fue ampliamente criticado.'® A partir de estas criticas Rawls
emprendié un infatigable trabajo de autocorreccion de su principio fundacional para
definir una sociedad justa,' lo cual lo llevo a tratar de conciliar la libertad individual
con la intervencidn estatal para alcanzar criterios justos de distribucién. ;Lo logro? No lo
creo, simplemente por un supuesto que nunca abandond y que fue el primer blanco de
sus criticos: el supuesto psicolégico-hedonista que anima su concepcién de la justicia que
le da prioridad a la libertad de eleccién. Este supuesto nacié con el mismo utilitarismo,
y fue precisamente uno de los primeros objetos de critica de ].S. Mill. Se trata, como
lo describe Mill, en su critica de Bentham, de una concepcién que hace de las personas
sujetos guiados por la doble cualidad que los define que es el placer y el dolor, y de la
racionalidad que aplican para maximizar una y disminuir la otra. Una decisién racional
serfa aquella fundada en este cdlculo. De ahi nace unas sociedad no sélo atomizada sino
ademds profundamente insolidaria, por lo tanto, ajena e indiferente al problema del dolor
causado por la desigualdad social. Rawls reconocié este problema pero no lo pudo resolver,
toda vez que siguid preso de la vieja herencia utilitarista que nunca abandoné. Lo mismo

!¢ Entre otros, véase Brian Barry, La teoria liberal de la justicia. Examen critico de las principales
doctrinas de la justicia de teoria de la justicia, Fondo de Cultura Econémica, México, 1993.

17 Asi nacié Liberalismo politico (Fondo de Cultura Econémica, México, 1996), que intenta
situarse mds alld de su concepcién de partida que primero formuld en Sobre las libertades (Paidés,
Barcelona, 1990).

194 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 67 » SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2011



DIVERSA

ocurre con Amartya Sen, que sin desconocer su profundo interés por resolver problemas
morales y sociales surgidos de la desigualdad en la distribucién (como el hambre y la
miseria social), ello no implica que abandone el mismo supuesto del que parte Rawls para
definir la justicia como equidad: la libertad en la eleccién racional individual, libertad
basada en el supuesto psicoldgico utilitarista ya mencionado. Pero a diferencia de Rawls,
Sen considera que todavia es conciliable tal libertad con el mercado, en tanto éste actie
como un mecanismo de distribucién de medios y recursos para lograr la realizacién de
las capacidades individuales. Cuando, por el contrario (como es el caso histérico), el
mercado es controlado por los grandes monopolios, funciona como un medio no de
liberacién sino de opresién social.’®* En ambos casos estamos frente a un tipo de liberalismo
sensible al problema de la igualdad pero incapaz de resolverlo, mostrando asf los limites
del mismo pensamiento liberal cuando no abandona sus premisas de partida, una de
éstas es el supuesto psicoldgico hedonista compartido por filésofos morales y economistas
reconvertidos en filésofos."” M4s a la izquierda existe el caso de un filésofo preocupado
también por el problema de la justicia, pero que se distancia de los dos anteriores y con ellos
de las premisas utilitaristas cldsicas del pensamiento liberal. De ahi que opta por romper
con la psicologfa hedonista de esta tradicién filoséfica para poner en su lugar premisas
histérico-sociales acerca de lo que son las personas en el plano de su vida diaria y a partir
de un contexto que determina sus biografias. De este modo se acerca mds a una visién
social de las personas. De ahi que su premisa de partida es comprender la desigualdad a
partir de la experiencia de la subordinacién (en todas sus formas de manifestacién). Sélo
explicando lo que causa la subordinacién se puede encarar el problema de la justicia,
pues éste supone tratar la distribucién a partir de la monopolizacién de recursos, bienes y
capacidades, que es lo que producen las desigualdades. Una sociedad justa es una sociedad
igualitaria cuando se han eliminado todos los tipos de subordinacién y de distribucién
desigual de recursos y capacidades. De ahif que en lugar de perderse en las complejidades

'8 Véase, por ejemplo, su ambigua evaluacién del mercado, en “Mercados y libertades. Logros
y limitaciones del mercado en el fomento de las libertades individuales”, en Bienestar, justicia y
mercado, Barcelona, Paidés, 1997.

' Un examen como el que he esbozado de la teorfa (liberal) de la justicia en Rawls y Sen, es el que
hace de un modo mds detallado Perry Anderson en el contexto de un examen de la conciliacién
que intenta realizar Norberto Bobbio entre liberalismo y socialismo, entre libertad e igualdad. Sin
embargo, llega a una conclusién similar a la mfa: Bobbio fracasa en su empresa toda vez que le da
(por razones filoséficas distintas a los de Rawls y Sen), la prioridad a la libertad como capacidad
individual sobre la igualdad. Véase, para mds detalles, Perry Anderson e al., Socialismo, liberalismo.
Socialismo liberal, op. cit.

ARGUMENTOS  UAM-X » MEXICO 195



R. FARFAN EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO SIN GUERRA NI VIOLENCIA

de argumentos normativos, decide abordar el problema de la justicia como un suceso
empirico-social, que ha sido tratado de modo distinto a lo largo de la historia de las
sociedades, utilizando diversos y conflictivos criterios distributivos.*

Como resumen de lo anterior puedo concluir con lo siguiente: en todos los ejemplos
anteriores (pasados y presentes), estamos de cara a una clara transformacién del liberalismo
a partir de una ampliacién de sus conceptos fundacionales, lo que lleva a reconocer la
presencia de un liberalismo igualitario™ que convive al lado y al mismo tiempo que un
liberalismo restringido solamente a la defensa del principio de la libertad (negativa) y que
concluye con una apologfa del Estado liberal como Estado minimo; con un concepto
de lo social atomista y agregativo, regulado espontdneamente por el dios del mercado.*
Es éste, mds que el primero, el que estd fundido y unido a la contracara negativa de
la libertad que defiende: como ya lo mencioné, al colonialismo, a la explotacidn, a la
discriminacidn (social y sexual) y finalmente, sobre todo a la justificacién de la necesidad
de una oligarquia. Por lo tanto y de acuerdo con la discriminacién que he hecho, es de
esta clase de liberalismo del que trata el presente trabajo, a partir del vinculo constitutivo
que mantiene con la guerra y la violencia.

EN LAS RAICES FILOSOFICO-SOCIALES DEL SUENO LIBERAL
DE UN MUNDO SIN GUERRAS NI VIOLENCIA

Sin duda el deseo que subyace en los discursos actuales que suponen la paz y no la violencia
tienen una raiz ideoldgico-social que es coherente con el dominio que ha conquistado
una visién ideoldgica del mundo: la visién de un cierto tipo de (neo)liberalismo que nos
domina desde hace décadas y que desde que surgié en el siglo XIX asumié que la guerra
y la violencia sélo podfan existir ahi donde sobreviven elementos atdvicos que hundfan
a las sociedades en pasados histéricos que no habfan podido superar. Sin embargo, una
vez eliminados estos elementos a partir del dios del mercado o de fuerzas civilizatorias
como el deporte y la cultura, entonces los impulsos que inducen a la guerra y la violencia
se transformarfan para invertirlos en la creacidn de obras sociales positivas y productivas.

2 Véase Michael Walzer, Las esferas de la justicia. Una defensa del pluralismo y la igualdad, Fondo
de Cultura Econédmica, México, 1993.

I De este modo doy respuesta a una de las valiosas observaciones que me hizo uno de los
dictaminadores del presente articulo.

> Su mds claro defensor y exponente actual es Robert Nozick en su ya cldsico libro, Anarquia,
Estado y uropia, Fondo de Cultura Econémica, México, 1988.

196 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 67 » SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2011



DIVERSA

Sociolégicamente, esta es la posicién que se esforzd por sustentar empiricamente Norbert
Elias® y que presupone la concepcién psicoanalitica de Sigmund Freud* de la sublimacién
de los instintos y las fuerzas inconscientes de naturaleza agresiva. Lo que se ignora con
esta visién es que la misma tiene un lado oscuro, que supone también la presencia de la
guerra y la violencia. Veamos esto con mds detenimiento.

La filosofia politica liberal de la paz tiene dos versiones que se confunden por los lazos
estrechos que mantienen. Una es la versién utilitarista liberal de la paz que nacié con la
economia politica inglesa y adora al dios del mercado (su mejor representante es Adam
Smith). La otra es la versién republicana que formuld por primera vez Kant y que supone
el poder pacificador de la universalizacién del régimen republicano.”” Ambas versiones
surgieron en respuesta a la visién desmoralizadora que proponia la concepcion realista de la
paz que surgid de la filosoffa politica de Thomas Hobbes. En esta vision hay un problema
que no resuelve: una vez que funda la sociedad a partir de un Estado basado en el miedo
y la represién, deja sin resolver la pregunta acerca de cémo superan los Estados que se
han fundado a partir de una condicién natural en la que viven de modo similar a la que
vivian los hombres y que los llevé a crear la sociedad.* Hobbes sélo puede suponer que
es posible que los Estados se autorestrinjan y produzcan espontdneamente un estado de
equilibrio entre ellos, en tanto que estardn mds preocupados por mantener la seguridad
interna de sus fronteras. De no ser asf serd inevitable una guerra entre Estados, con lo
cual Hobbes despoja a las relaciones internacionales de toda posibilidad de orientacién
normativa y deja actuar libremente el principio realista de la fuerza.

El liberalismo en sus dos versiones traté de resolver el problema que dejé Hobbes
eliminando el principio realista de la fuerza y poniendo en su lugar la accién de medios
pacificadores que son los que invierten la visién hobbesiana de la realidad social. En
lugar de pensar que vivimos en medio de una realidad fundada en la fuerza y la agresion
que son contenidas y/o reprimidas por el Estado, esta clase de liberalismo propuso que
vivimos en una sociedad que tiende hacia la paz en la medida en que fuerza y agresiéon
se modifican, canalizando los impulsos que la soportan a partir de medios que los
transforman en acciones productivas. Tal es lo que propone el liberalismo utilitarista

» Norbert Elias, E/ proceso de la civilizacion. Investigaciones sociogenéticas y psicogenética, Fondo
de Cultura Econémica, México, 1987.

S, Freud, “El malestar en la cultura” [1929], en Theodor Reik et al., A medio siglo de El malestar
en la cultura de Sigmund Freud, Siglo XX1I Editores, México, 1983, pp. 22-116.

» H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 34.

2'T. Hobbes (1651), Leviathan. O la materia, forma y poder de una Repiiblica eclesidstica y civil,
Fondo de Cultura Econémica, México, 1980.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 197



R. FARFAN EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO SIN GUERRA NI VIOLENCIA

por medio del mercado y el liberalismo republicano a partir de la universalizacién de
la ley. En ambos casos se supone que el dominio de un medio (el mercado y la ley) es
suficientemente poderoso para transformar la violencia y la agresion, sublimdndolas en
acciones inducidas por un fin ttil: en el mercado la violencia se sublima en competencia
no agresiva, lo cual da lugar a una lucha pacifica entre individuos que actia como un
promotor del progreso y la civilizacién. Con la universalizacién de la ley republicana se
instaura la preeminencia de la norma sobre la imposicién de la fuerza y se neutraliza la
violencia, reprimiendo el impulso agresivo a partir de la imposicién de la ley. En ambos
casos la paz es un fin no sélo deseable sino ademds posible, mientras que la violencia y la
guerra, dentro de las sociedades como entre ellas, son una realidad que tiende a desaparecer
y cuando se mantienen es sélo porque sobreviven fuerzas atdvicas que no han logrado ser
suprimidas o transformadas. Por ello es que adquieren una forma individual y de tipo
instrumental que atacan principalmente a los bienes particulares que se sintetizan en
la propiedad privada. Los seres violentos son entonces sélo criminales individuales que
actian de modo irracional como seres primitivos. La violencia sélo serfa algo excepcional
en el curso normal de una sociedad liberal que tiende hacia la paz.

Esta visién es tan atractiva que la hace deseable para pensar la realidad de las sociedades
actuales. El dnico problema es que tiene un lado oscuro que tiende a reprimir y del cual
surge una violencia colectiva tan cruel y destructora como la que piensa haber eliminado
a partir del mercado y la ley. En un caso se trata del vinculo del liberalismo con la historia
del colonialismo y del imperialismo. En otro, se trata de la sobreimposicién del poder y la
voluntad de un Estado hegeménico a la ley que regula las relaciones entre los Estados. En
suma, se trata del lado oscuro del liberalismo con el que los propios liberales se tuvieron
que conciliar para hacer realidad su suefio de un mundo sin guerras ni violencia.”” Veamos
por separado cada uno de estos dos lados oscuros.

El liberalismo utilitarista fue impulsor y defensor de una politica exterior colonialista
e imperialista, porque fue suficientemente sagaz para unir la solucién de los conflictos
internos de sus sociedades con la promocién de la expansién del mercado y con el traslado
de sus excesos de poblacién hacia territorios de pueblos no occidentales que convirtieron
en colonias. Asf surgi$ el imperialismo de libre mercado®® Se trata de un liberalismo
agresivo que se funda en la conquista del mercado mundial a partir de la hegemonia
de la industria, de los métodos de produccién y de los cdlculos de innovacién que ha
logrado alcanzar una nacién. También se basa en el dominio, primero militar y después

" H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 36.
8 Jbid., p. 37; cursivas del autor. Un claro defensor de esta concepcién es J. Schumpeter (1951),
Imperialismo. Clases sociales, Tecnos, Madrid, 1986.

198 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 67 » SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2011



DIVERSA

comercial, de territorios comerciales y poblaciones no occidentales que se anexan a su
esfera de influencia. En ambos casos el liberalismo imperialista supone que la paz se
produce como un resultado no planeado a partir del libre curso tanto de las fuerzas del
mercado como de la colonizacién de pueblos catalogados evolutivamente como inferiores
y que por medio del dominio occidental pueden alcanzar el progreso y la civilizacién.
La dogmatizacién de los efectos pacificadores del libre mercado y el colonialismo pierde
de vista los costos considerables que ambos conllevan, tanto en las relaciones entre
naciones como sobre las poblaciones que son objeto de estas politicas. Desde el primer
dngulo es evidente que la expansién mundial del libre mercado conlleva desigualdad y
desequilibrios entre naciones, toda vez que una gran parte de éstas quedan supeditadas
al rol de liderazgo que ejercen aquellas que monopolizan los mercados industriales y
sobre todo los medios de transportacién de las mercancias como ocurria en el siglo XIX,
durante el cual el poder exportador dependfa del control del mar por medio de una flota
mercante poderosa. En cuanto a las poblaciones colonizadas, fueron objeto de explotacién
y dominacién que suponen grados considerables de violencia para supeditarlas al control
de politicas que se decidian en las metrépolis occidentales. En suma, contra lo que este
liberalismo utilitarista supone, la paz que trae el mercado se sustenta a partir de un gran
costo humano que supone violencia y destruccién, pues una economia liberalizada
s6lo se puede imponer si no se reprimen o se soslayan las consecuencias que supone su
realizacién,” y que Karl Polanyi® describié a partir de la reconstruccion histérica que
hace de las consecuencias que implicé la implantacién del libre mercado en las naciones
occidentales desarrolladas:

Porque de este ritmo dependfa principalmente que los desposeidos pudieran ajustarse al
cambio de las condiciones sin dafiar fatalmente su sustancia humana y econdémica, fisica
y moral; que pudieran encontrar un empleo nuevo en los campos de oportunidades
indirectamente conectados con el cambio; y que los efectos de las mayores importaciones
inducidas por el incremento de las exportaciones permitieran que quienes perdfan su
empleo a causa del cambio encontraran nuevas fuentes de sostenimiento.?’

La versién liberal republicana de la paz estd vinculada a un universalismo que también
tiene un lado oscuro. Los filésofos han dedicado muchas reflexiones a las condiciones

» H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 38.
39 Karl Polanyi, La gran transformacién. Los origenes politicos y econdmicos de nuestro tiempo, Fondo
de Cultura Econémica, México, 1992.

3 Ibid., p. 49.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 199



R. FARFAN EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO SIN GUERRA NI VIOLENCIA

normativas que Kant establecié para realizar lo que llamé como “paz perpetua”.’> Un
ejemplo actual de la vigencia de esta clase de reflexiones normativas es la que hace
Habermas.® Pero quienes as{ piensan pierden de vista un dato histérico importante:
que fueron los herederos de Kant en Alemania los que llegaron a la conclusién de que
era legitimo usar la violencia para transformar otras naciones en Estados republicanos
porque sélo asi se podria realizar la paz perpetua de Kant.** El liberalismo republicano
se convirtié asi en la ideologfa politica en la que podfan ampararse una naciones para
intervenir en otras en nombre de principios politicos que tienen el poder de imponer la
paz. Dos guerras mundiales fueron suficientes para que las naciones involucradas llegaran
a la conclusién de que era necesario crear un orden normativo internacional que fuera
vigilado por una organizacién creada por esas naciones y que deberia actuar de un modo
neutral en los conflictos entre Estados. Esto es lo mds cercano a lo que Kant dese6 con la
“paz perpetua” pero que también hizo posible la creacién de una ideologfa que legitimé
las intervenciones en otras naciones en nombre del progreso, la paz y la democracia. Y el
orden normativo que crearon las naciones y que sigue vigente hasta hoy, no logré escapara
la paradéjica implantacién de un universalismo de la paz utilizando la guerra y la agresién.
Ya en su momento, después de la Primera Guerra Mundial, cuando tuvo lugar la primer
reunién de naciones vencedoras que se plantearon crear un organismo responsable de
instaurar un orden normativo universal, Carl Schmitt® les pregunté: qué procedimiento
habrian de seguir estas naciones para decidir cudndo se comete un acto que rompe el orden
normativo que se ha instaurado y cudl es el castigo que merece el infractor. Al preguntar
por el procedimiento lo que Schmitt estaba dejando en claro era que finalmente lo mds
importante es la pregunta quién decide en cada caso especifico lo que es correcto, en qué
consiste la paz y sobre todo, cuando se produce una agresién contra una nacién que ha
transgredido el orden normativo, ;cdmo establecer los linderos entre guerras justas e
injustas? Si la guerra termina en una confrontacién entre criminales y policfa mundial,
entonces aparentemente la guerra estd justificada para implantar la paz, pero en realidad
es un argumento que una nacién hegemdnica siempre puede utilizar para declararle la

2 1. Kant (1795), Hacia la paz perpetua. Un esbozo filosdfico, Biblioteca Nueva, Madrid, 1999.

33 J. Habermas, “La idea kantiana de la paz perpetua. Desde la distancia histérica de 200 afios”,
en La inclusién del otro. Estudios de teoria politica, Paidés, México, 1999, pp. 147-188. Y mds
recientemente, J. Habermas, “Constitucionalizacién del derecho internacional y problemas de
legitimacién de una sociedad mundial constitucionalizada”, en J. Habermas, ;Ay Europa! Pequefios
escritos politicos, Trotta, Madrid, 1999, pp. 107-126.

3 H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 38.

3 Carl Schmitt (1950), E/ nomos de la tierra, Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1979.

200 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 67 » SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2011



DIVERSA

guerra a otras naciones con fines legitimados en nombre de la paz y la civilizacién. Lo que
ahf se puede ocultar es una politica liberal imperialista como la que antes examiné. La
advertencia de Schmitt, a pesar de los propésitos ideoldgico-conservadores que subyacen
en su vision, es que una institucionalizacién internacional de un orden normativo que
regule las relaciones entre las naciones, s6lo puede llevar a una erosion de los medios
neutralizadores de la agresion en la medida en que no se aclare cémo y quién decide la
transformacién de una nacién en un enemigo al que hay que declararle la guerra como
un acto justo de violencia.*® En suma, el liberalismo republicano es tan potencialmente
agresivo y violento como lo es el liberalismo utilitarista del libre mercado. En ambos casos
la paz s6lo se puede crear sobre la base del ejercicio de una violencia que oculta su rostro
en la méscara ideoldgica de la visién de un mundo sin guerras ni violencia.

Lo que puedo sacar como leccién de la concepcidn liberal de la paz es que se necesita
invertir los términos si en realidad se quiere pensar qué se requiere para hacer posible la
paz entre naciones y dentro de éstas. Esto significa empezar por examinar la naturaleza
misma de lo que produce la violencia y lo que entonces serfa necesario hacer no para
reprimirla o devaluarla sino para intervenir en ella con propdsitos de direccién de la
dindmica interna de la violencia. Con esta reflexién retorno a la percepcién del presente
de la que parti.

La ambigiiedad que percibo en la realidad social actual ahora la puedo situar como
resultado de un conflicto producido entre la expansién de una cierta visién (neo)liberal
del mundo y el desconocimiento que impera sobre las condiciones que han hecho posible
que esta visién domine. El liberalismo que promete un mundo liberado de la guerra y
la violencia, ¢l mismo en sus entrafas es creador de un mundo fundado en la agresién.
Sin embargo, lo que el liberalismo crea no se puede examinar y desentrafiar con recursos
liberales porque son los que inducen a un desconocimiento de las raices profundas que
producen la violencia. Y quizds nunca antes como ahora las ciencias sociales y la filosoffa
producidas en los paises occidentales desarrollados se han vuelto corresponsables en el
desconocimiento al que induce esta visién (neo)liberal del mundo. En ambos casos se
asumen supuestos liberales, ya sea utilitaristas o republicanos, dentro de los cuales se

36 El reconocimiento de esta realidad histérica no implica devaluar y desconocer los esfuerzos
realizados por organismos no gubernamentales que buscan implantar tribunales internacionales cuyo
cometido es llevar a la justicia naciones o grupos responsables de haber cometido crimenes contra
la humanidad. ;Cudl es la eficacia y por lo tanto el éxito de estos tribunales internacionales? Es una
pregunta que encierra un problema empirico-social que aqui no puedo responder, pero no pretendo
desconocer. Doy asf una respuesta, quizds no del todo satisfactoria, a una de las objeciones hechas
por uno de los dictaminadores de este articulo.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 201



R. FARFAN EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO SIN GUERRA NI VIOLENCIA

concibe la geopolitica del mundo actual. Por lo menos esta es mi percepcién tanto del
discurso acerca de la globalizacién como del empefio por concentrarse en el aspecto
normativo de las relaciones internacionales entre naciones. En ambos casos resurge tanto
el poder liberal del mercado como la visién de un mundo regido por acuerdos normativos
que son capaces de neutralizar conflictos o de establecer la figura del enemigo justo. Sin
embargo, lo que en realidad ocurre tras la realizacién de ambos medios de pacificacién
es la creacién de un mundo tan violento que el mismo liberalismo no reconoce debido
a su visién moralista de la violencia. Y quizd pecando de anacronismo, el tinico nombre
que conviene para denominar esta realidad es el de capitalismo:

El capitalismo significa que la sociedad se ve dominada por la economia [0 m4s bien]
por la ilusoria imagen de una economia liberada de todo control social, imagen que
conduce al incremento de las desigualdades y de cuantas formas de marginacién y de
exclusién sean posibles.””

De esta imagen surge una comprension instrumental e individualista de la violencia que
la moraliza en términos de una concepcién negativa, pues hace de ésta la manifestaciéon
de un acto cometido por seres criminales que retornan a un estado de tipo primitivo
0 que guardan una naturaleza patoldgica. El reto que tiene frente a si la sociologfa es
comprender el mundo actual explicando la violencia que le es inherente no como una
desviacién en su tendencia hacia la paz, sino como un elemento que le es constitutivo.
Sin embargo, no puedo ignorar el “hecho” tedrico de una aparente alternativa al dilema
politico y moral que subyace a la concepcién liberal de la paz y la violencia y que declara
abiertamente proceder de la izquierda y de una visién (neo)marxista de la sociedad. Me
refiero a la concepcién que proponen Michael Hardt y Antonio Negti en torno a lo que
califican como “imperio”,?® y que pasé casi desapercibida entre la comunidad académica
que se ocupa de la investigacién social en México. Voy a examinar brevemente esta
supuesta concepcién alternativa a la vision liberal, con el fin de mostrar que reproduce
sus mismos términos, llevdndolos al extremo, y derivando por ello en una contradiccién
al concluir en una propuesta de resistencia y lucha contra las tendencias que, desde un
principio, se afirman que apuntan a la fundacién de una paz que, sin embargo, también
se reconoce estd sustentada en la violencia.”

37 A. Touraine, ;Cdmo salir del liberalismo?, Paidds, México, 1999, p. 20.

% Michael Hardt y Antonio Negri, /mperio, Paidés, Barcelona, 2002.

3 El examen critico que llevo a cabo de los argumentos y no los hechos, que proponen Negri y
Hardg, tiene la intencién de mostrar su vinculo no declarado con la con las visiones (neo)liberales
de la paz y la violencia de tipo utilitarista y republicana que antes traté. No es mi intencién apoyar

202 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 67 » SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2011



DIVERSA

LA PAZ ARMADA DEL “IMPERIO”

Michael Hardt y Antonio Negri proponen una visién que en realidad no se opone a
la concepcidn liberal de un mundo sin guerras ni violencias, aunque su declaracién de
intenciones es oponerse a ella al identificarse como de izquierda y (neo)marxista.*’ ;Cudl
es su punto de partida? Un diagndstico del estado histdrico en el que se encuentran hoy
las sociedades, interrelacionadas a través de un sistema complejo que ha dado lugar al
nacimiento de lo que llaman /mperio. Es decir, ellos van mds alld de aquellos que saludan
con entusiasmo la formacién de una sociedad global fundada en el libre intercambio
de hombres, mercancias y sobre todo de informacién, que sintetizan en el concepto
de “sociedad de la informacién”, como por ejemplo Manuel Castells.”’ La supuesta
existencia de una red mundial a partir de la cual fluyen hombres, cosas y conocimiento,
no sélo ha dado lugar a la formacién de un alto sistema complejo de interdependencias
entre naciones-estado que, otro supuesto, termind por destruir las antiguas fronteras
que delimitaban la soberania del Estado-nacién. Sobre esta red mundial también se ha
constituido una nueva configuracién de interrelaciones entre naciones que ha dado lugar
al surgimiento de un sistema formal que rige estas interrelaciones en el que, primero,
no existe centro o nacién hegemdnica alguna, y, segundo, este sistema formal es el
que ha dado lugar, hoy, a la formacién de una paz global fundada, sin embargo, en el
derecho a utilizar la violencia para imponer la paz ahi donde se reclame su utilizacién
para intervenir en cualquier nacién. A esto Hardt-Negri le llaman imperio, concepto que
oponen explicitamente al de imperialismo, y al cual le dan al menos seis sentidos, tres de
éstos dominantes, a saber:

1. Imperio como la constitucién de un orden juridico internacional que ni es espontdneo
pero tampoco el resultado de un poder tinico y un centro de racionalidad que trasciende
las fuerzas globales.*

2. Imperio como la formacién de un nuevo tipo de derecho internacional, o m4s bien,
la formacién de un nuevo tipo de legitimidad de la autoridad internacional y de las
normas legales de coercién que garantizan los contratos y resuelven los conflictos.”

o0 no, el argumento de Negri y Hardt de la inexistencia de un mundo global dominado por el
imperealismo estadounidense. Si existe 0 no tal dominio imperialista, es una cuestién de hecho
que aqui no me planteo. Doy respuesta asf a una de las observaciones que me hizo otro de los
evaluadores de este articulo.

“ Ibid., pp. 18, 53, 89.

41 Manuel Castells, La era de la informacién, vol. 1, “La sociedad red”, Alianza, Madrid, 1996.

“ M. Hardt y A. Negti, Imperio, op. cit., p. 21 (cursivas de los autores).

® Ibid., p. 26.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 203



R. FARFAN EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO SIN GUERRA NI VIOLENCIA

3. Imperio como la cristalizacién de un conjunto especifico de valores, que lleva a la
coincidencia de lo ético con lo juridico, y del cual dimana la paz: en el imperio,
escriben, hay paz, existe la garantia de justicia para todas las personas, bajo un
concierto global del que emerge un poder unitario se impone la paz social y produce
sus verdades éticas.*

4. Pero la paz que impone el imperio no es posible sin el uso legitimo de la violencia.
De ahi que el imperio es inseparable de la intervencién en nombre del derecho para
imponer la paz y de la definicién de “guerras justas e injustas”. En este concepto,
afirman, se combinan dos elementos distintivos: primero, la legitimidad del aparato
militar, siempre que tenga una base ética y, segundo, la efectividad de la accién militar
para lograr el orden y la paz deseadas.”

5. Por ende, el imperio es un sistema global que funciona como una maquinaria que
tiende a la paz, el equilibrio y el cese del conflicto,® que asigna a cada nacién un lugar,
una funcién, y que impone procedimientos de acuerdos continuos que conducen a
equilibrios sistemdticos, una mdquina, escriben, que crea un continuo requerimiento
de autoridad.

6. Finalmente, el imperio actual tiene connotaciones del viejo concepto sélo en tanto
surge como resultado no del uso de la fuerza sino sobre la capacidad de presentar dicha
fuerza como un bien al servicio de la justicia y de la paz.*” Su base es el surgimiento de
consensos internacionales que se plantean cémo resolver los conflictos entre naciones.
En suma:

El Imperio estd emergiendo hoy como el centro que sustenta la globalizacién de las
urdimbres productivas y lanza su red ampliamente inclusiva con la intencién de abarcar
todas las relaciones de poder que se dan dentro de este orden mundial; y al mismo
tiempo despliega una poderosa funcién policial contra los nuevos bdrbaros y los esclavos
rebeldes que amenazan este orden.

Estos sentidos de imperio no forman una unidad ldgica coherente, no sélo porque
existen contradicciones entre ellos, sino sobre todo, porque no incluyen una dimensién
que Hardt-Negri incorporan al final de su libro y que no aparece en ninguno de ellos:
las acciones de resistencia y oposicién al imperio, que apuntan a la formacién de un

“ Ibid., p. 27.
B Ibid., p. 29.
 Tbid., p. 30.
Y Ibid., p. 31.
® Ibid., p. 35.

204 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 67 » SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2011



DIVERSA

contraimperio, “una organizacién politica alternativa de los flujos y los intercambios
globalles”.49 Y si hay resistencia y oposicién al imperio, esto implica que los “nuevos
bdrbaros y esclavos” que lo amenazan, son una expresién no s6lo de disenso sino sobre
todo de lucha contra los “enormes poderes de opresion y destruccién” que también
contiene el imperio. No hay posibilidad de conciliar estos sentidos de imperio, en
tanto lo que domina en ellos, es un sentido liberal procedimental del que parten sus
creadores y al cual se adscriben intencionalmente desde el inicio de su libro. De ahi
la figura rectora que los gufa y a la que se someten voluntariamente: Hans Kelsen.
Es su concepcién liberal del derecho, y del derecho internacional, la que se encuentra
transfigurada en los tres primeros sentidos de imperio, y es ésta la que da lugar, como
conclusién légica, al derecho de intervencién en nombre de la paz, de ahi el paso siguiente
eslégico: la declaracion de guerras justas e injustas. ;Cudl es el problema que encierra esta
concepcidn liberal de la paz y la violencia? Primero, pese a su dominio formal fundado
en la concepcién de un derecho internacional que supone una neutralizacién de los
conflictos a partir de la formacién de un organismo supranacional, responsable de realizar
la “paz perpetua de Kant”, y que Hardt-Negri reconocen fue elaborada por Kelsen,” esta
concepcién plantea un problema que ambos reconocen: ;cémo puede ser construido
en realidad el sistema? Es decir, ;como resulta factible pasar de la formula normativa
a la realizacién material de la misma? La solucién que dan a este problema los llevas
mds alld de Kelsen, para caer en los brazos de su acérrimo enemigo: Karl Schmitt. En
efecto, ambos reconocen que la relativa (pero eficaz) correspondencia entre un derecho
internacional que reproduce el Estado de Derecho nacional sélo es posible en el terreno
de la crisis, es decir, en los momentos que Karl Schmitt calificé de “excepcionales”,
y en los cuales, por lo tanto, se suspenden las normas fundamentales, para s6lo dejar
actuar la fuerza y la violencia, y la definicién del “enemigo justo”™

Al Estado, en cuanto unidad sustancialmente politica, le compete el jus belli, o sea la
posibilidad real de determinar al enemigo y combatirlo en casos concretos y por la fuerza
de una decisién propia.”!

Este reconocimiento realista, Hardt-Negri lo transforman en el principio a partir
del cual opera la “norma fundamental” internacional de Kelsen, a saber: 1) es necesario
concederle a la autoridad legitima una capacidad de intervencién, y 2) que por lo tanto

Y Ibid., p. 17.
30 Ibid., p. 23.
3! Carl Schmitt (1939), El concepto de lo politico, Folios, México, 1985, p. 41.

ARGUMENTOS  UAM-X » MEXICO 205



R. FARFAN EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO SIN GUERRA NI VIOLENCIA

ésta sea capaz de poner en marcha las fuerzas y los instrumentos que puedan aplicarse
de diferentes maneras a la diversidad y la pluralidad de los acuerdos que estén en crisis .
A esto le llaman, en breve, el “derecho de policia’, justificado supuestamente en valores
universales. Sin embargo, el supuesto real que estd actuando en este “derecho” es el que
previamente esclarecié Schmitt: la capacidad que tiene una entidad centralizada (sea el
Estado o un organismo supranacional), para declarar la jus belli y definir al “enemigo
justo”. En suma: no es la norma fundamental la que actda sino quién decide. Por lo
tanto el imperio de Hardt-Negri, que oscila entre lo normativo y lo realista, se puede leer
como una expresion de la misma contradiccién en la que se debate la visién liberal de
un mundo sin guerras ni violencias, que en su caso se puede resumir en la formula de la
“paz armada del imperio”. Los criticos que se ocuparon de este libro, no siempre fueron
capaces, a su vez, de escapar en su critica del mismo dilema inherente al suefio liberal.
Y por ellos entiendo principalmente aquellos que en Iberoamérica tomaron el libro de
Harde-Negri como objeto de examen y sobre todo de refutacion.

Aunque para pocos de estos criticos el tema de la paz y la violencia se convierte en
objeto explicito de andlisis y evaluacién al hacer el examen critico del libro de Hardt-
Negri, éste aparece tratado bajo la forma explicita de lo que hoy convoca a la ciencia
social en general: la realidad conflictiva de la globalizacién. Carlos Vilas®® resume bien
el debate que encierra este aparente conflicto, al identificar el campo de posiciones que
formay divide la interpretacién de esta realidad. Por un lado se encuentran los defensores
de lo que yo llamarfa, abusando del concepto creado por Wallerstein,* “sistema-mundo”
segin el cual, el poder de extensién y difusién de un conjunto de “sistemas-expertos™
son los agentes responsables de la creacién de una red global que carece de centro y
sobre todo, pasa por encima de las fronteras y soberanfas de los Estados-nacién. Frente
a esta concepcidn se opone otra, que sostiene lo inverso-simétrico, es decir, la existencia
de la red global que hoy supuestamente unifica las sociedades en un “sistema-mundo”,
es el resultado de acciones llevadas a cabo por cierto tipo de Estados-nacién. Vilas se
propone mediar entre ambas posiciones asumiendo una intermedia que concilia ambas,
a partir de una visién en la que la globalizacién es un proceso inducido por Estados que

52 M. Hardt y A. Negri, Imperio, op. cit., p. 32.

%3 Carlos Vilas, “Imperialismo, globalizacién, imperio: las tensiones contempordneas entre la
territorialidad del Estado y la desterritorializacién del capital”, Politica y Sociedad, vol. 41, ndm. 3,
2004, pp. 13-34.

>4 1. Wallerstein, Capitalismo bistdrico, Siglo XxX1 Editores, México, 1989.

> A. Giddens, Modernidad e identidad del yo. El yo y la sociedad en la época contempordnea,
Peninsula, Barcelona, 1995.

206 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 67 » SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2011



DIVERSA

concentran conflictos de poder dentro y entre éstos.”® Utilizando esta tipificacién de

posiciones sobre la globalizacién, puedo entonces situar las criticas que se le han hecho
al libro de Hardt-Negri. Para unos, “imperio” no es otra cosa que el nombre virtual de
un sistema mundial que en realidad estd fundado en la hegemonia de una nacién-Estado:
los Estados Unidos,”” de ahi que algunos no temen en dar el paso de la critica del imperio
al “imperialismo norteamericano”,”® en el sentido mds ortodoxamente marxista del
término. Para otros, “imperio” convoca a pensar en la necesidad de normar y regular las
relaciones de interdependencia entre naciones a partir de una red global de tipo formal
que explicitamente se proponga formar una “constitucién internacional” que se oponga
abiertamente a la cultura hegemdnica estadounidense y que tenga su centro en Europa
occidental, como cuna de la Ilustracién y de los derechos universales del hombre.”
Paz y violencia estdn implicitos en ambas concepciones, por medio de la repeticién de
los viejos argumentos liberales que ya revisé: la concepcién que pasa del “imperio” al
“imperialismo” y que identifica a Estados Unidos como la nacién responsable de la guerra
y la violencia que hoy viven otras naciones (por ejemplo Irak), sostienen una concepcién
“realista” hobbesiana de la politica internacional, que se funda en el hecho desnudo del
uso de la violencia. Tanto el derecho como los organismos internacionales, se encuentran
sometidos a los intereses de esta nacién y, por ende, derecho y paz sélo son medios tras
de los que se esconde el rostro bélico de una nacién. Por el contrario, los que defienden
la creacién o existencia de un derecho internacional similar al que cada nacién-estado
tiene para fundarse como estado de derecho, son los que se representan el orden mundial
como un orden normativo que tiende hacia la paz y el uso de la violencia es permitido
cuando estd fundado en el mismo derecho de intervencién:

>¢ C.Vilas, “Imperialismo, globalizacién, imperio...”, op. cit., pp. 22-31.

57 J.M. Iranzo, “El ‘Imperio’ como fantasfa y deseo de las globalizaciones”, Politica y Sociedad,
vol. 41, nim. 3, 2004, pp. 35-61; Maria Rodriguez Fouz, “Las voces del imperio. Sobre la semdntica
de la justicia y del derecho a la guerra”, Politica y Sociedad, vol. 41, ntim. 3, 2004, pp. 63-84;y ]J.L.
Pifieyro, “;Imperio o imperialismo en el nexo México-EU?”, Politica y Sociedad, vol. 41, nim. 3,
2004, pp. 85-97.

%8 Marfa Rodriguez Fouz, “Las voces del imperio. Sobre la semdntica de la justicia y del derecho
ala guerra”, op. cit.; ].L. Pifieyro, “;Imperio o imperialismo en el nexo México-EU?”, op. cit.; y ante
todo Atilio Boron, Imperio. Imperialismo. Una lectura critica de Michael Hardt y Antonio Negri,
Clacso, Buenos Aires, 2002.

% Heidrun Friese, “La otredad de Europa”, Politica y Sociedad, vol. 41, ntim. 3, 2004, pp. 99-112;
Peter Wagner, “Europa y el pensamiento politico del imperio. Hacia una critica del modernismo
imperial”, Politica y Sociedad, vol. 41, ndm. 3, 2004, pp. 113-125; y sobre todo J. Habermas,
“Constitucionalizacién del derecho...”, op. cit.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 207



R. FARFAN EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO SIN GUERRA NI VIOLENCIA

En un sistema global con varios planos la cl4sica funcién de ordenamiento del Estado, es
decir, garantizar la seguridad, el derecho y la libertad, serfa transferida a una organizacién
mundial supranacional que se habrfa especializado en las funciones del aseguramiento
de la paz y la imposicién de los derechos humanos en todo el globo.*

En conclusién: los criticos de “imperio” no van mds alld de las oscilaciones que
describen Hardt-Negri en sus posiciones, es decir, van del “realismo” hobbesiano mds
crudo y duro al formalismo ideal mds tipicamente (neo)kantiano. ;Es posible salir de
esta falsa dicotomia tedrica, para comprender y explicar el fenémeno social de la paz y
la violencia? Responder a esta pregunta no es fécil, y por ahora s6lo me limitaré a tratar
la rafz tedrico-social de la que se puede partir para elaborar una respuesta alternativa
a la concepcidn liberal de la paz y la violencia. Mi propésito es pasar de un enfoque
macroestructural a uno microsocial cuyo punto de partida es superar las alternativas en
torno a las cuales ha girado la sociologfa al momento de explicar la accién social, superar
la tentacién del modelo liberal-utilitarista como su contracara que es la concepcién
normativa de la accién. A partir de esta superacion de los dos modelos dominantes de
la accién resulta posible empezar a penetrar en la naturaleza intima de la dindmica de la
violencia. Con esto voy a concluir a continuacidn.

DINAMICA DE LA VIOLENCIA Y ACCION COLECTIVA

La sociologia cuando ha pensado la violencia lo ha hecho a partir de dos alternativas: una
consiste en concebirla como un efecto de acciones que rompen los limites de la legalidad y
de lo que es moralmente aceptable; en las que se expresan protestas de actores que luchan
contra una condicién a la que han sido reducidos, es decir, la de ser victimas de algin
tipo de opresién.®" Sus actos tienen la intencién, por medio de la violencia, de protestar
contra una injusticia y tratar de modificarla. La segunda alternativa consiste en enfocarse
en los valores y las normas que estructuran la accién y dentro de las cuales se produce una
ruptura que impide que actien como medios de cohesién. Esto es lo que corrientemente
califica la sociologfa funcionalista de anomia. La violencia entonces es el resultado de
la discrepancia que existe entre los valores que una sociedad ha institucionalizado y las
oportunidades que tienen los hombres para realizar lo que aquellos les prometen. Su
tinica opcidn es actuar rompiendo el acuerdo tdcito que se supone existe acerca del marco

6 J. Habermas, “Constitucionalizacién del derecho...”, op. cit., p. 111.
' H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 187.

208 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 67 » SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2011



DIVERSA

normativo que estructura a la sociedad. La accién colectiva sigue un curso violento a
partir del cual trata de introducir nuevos valores o por lo menos una modificacién en
las condiciones para la realizacién social de los que existen.®* El problema con estas dos
visiones socioldgicas que tratan el vinculo entre accién y violencia, es tanto de naturaleza
empirica como tedrica.

El primer problema consiste en la incapacidad de ambos modelos para poder abarcar
la gran variedad y contingencia de la violencia colectiva e incluso los casos que tratan no
siempre se adecuan a alguno de los dos modelos explicativos. Por ejemplo, la violencia
cotidiana que hoy se ejerce sobre los extranjeros inmigrantes que llegan a establecerse
en los paises desarrollados occidentales, no nace de capas sociales que experimentan
una pérdida de oportunidades de vida y de trabajo porque les son arrebatadas por los
extranjeros que proceden generalmente de naciones pobres subdesarrolladas. En paises
como Alemania, esta violencia surge de jévenes de origenes sociales acomodados que
han logrado alcanzar una educacién y que no ven en el extranjero un competidor desleal,
sino mds bien una amenaza a la integridad de su identidad nacional.®?

El segundo problema, que es de tipo tedrico, se refiere a la alternativa en torno a la
cual siempre ha girado la sociologfa y que parece imposible de superar. Esta consiste en
alternar entre modelos racionales de origen utilitarista o modelos que estructuran la accién
de acuerdo con patrones culturales que son interiorizados por los actores.® La primera
alternativa surgi6 con la economia politica y llega hasta hoy a partir de la teorfa de la
accién racional y produce un contramodelo de accién no racional como resultado de las
exigentes condiciones teleoldgicas y psicoldgicas que le impone a los actores que, como
lo establecié Parsons, hace de ellos cientificos sociales en potencia. La segunda alternativa
es la que acompaia al funcionalismo y fue la que dominé en la ciencia social occidental
por varias décadas. Logré imponerse porque surgié en un momento de crisis del modelo
racional-utilitarista y propuso una alternativa desde la cual no sélo lograban salvarse el
liberalismo y la sociedad capitalista, sino ademds ofrecfa un instrumento analitico con
el cual tratar situaciones sociales de ruptura producidas por acciones violentas. Al no
ignorarlas tomaba en cuenta las causas sociales que producfan la frustracién y que llevaban
alaviolencia, y al reconocer esto hacfa recomendaciones técnicas de qué hacer para atacar
los males que producian estas situaciones de ruptura. Generalmente eran recomendaciones
que se enfocaban en la personalidad social de los que producian la violencia.

@ Ibid., p. 188.

63 Ibid., p. 189.

% Como ejemplo de cada una de estas concepciones, véase Mancur Olson, La ldgica de la accidn
colectiva. Bienes piiblicos y la teoria de grupos, Limusa Noriega Editores, México, 1992; y Neil J.
Smelser, Teoria del comportamiento colectivo, Fondo de Cultura Econédmica, México, 1995.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 209



R. FARFAN EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO SIN GUERRA NI VIOLENCIA

Ya sea en su forma empirica o tedrica los dos modelos de la accién que han tratado de
explicar la violencia contienen un limite que no logran superar. Se trata de la existencia
de un punto de ruptura que produce la violencia como resultado del desencadenamiento
de una dindmica social cuya condicién es un doble tipo de relacién, analiticamente
separable pero realmente confundidas: una es la dindmica de las relaciones interpersonales
que actda en la escalada de la violencia; la otra es la dindmica intrapersonal producida
por la experiencia de la accién colectiva y que modifica sensiblemente la identidad de
los actores.” Dentro de los cldsicos del pensamiento sociolégico, fueron Durkheim® y
Sorel®’ los primeros en percibir e identificar, de distinto modo, esta doble dindmica que
vincula la accién con la violencia y asi rompieron momentdneamente con el dominio
de los dos modelos entre los que ha oscilado la sociologfa.®® Lo que ellos iniciaron ahora
es necesario continuarlo y esto sélo puede ocurrir a partir de la creacién de un nuevo
modelo de accién que aqui s6lo voy a esbozar y en cuya base se encuentra la unién entre
sociologfa y pragmatismo.

Como punto de partida central de este nuevo modelo de accién se encuentra la
recuperacién y modificacién de la accién racional sin producir un contramodelo
de accién no racional ni tampoco oscilar hacia un modelo normativo. Este nuevo
modelo propone unir la creatividad de la accién de los actores® con la explicacién de
la génesis de los valores,” y al unir estos dos elementos puede explicar c6mo se renueva
la vida social por medio de una légica racional de donde surgen vinculos de cardcter
extraordinario que crean identidades colectivas que son la condicién para la formacién
de comunidades y grupos humanos. A partir de esta concepcién de la accién se puede
concebir la violencia como una dindmica interpersonal que da lugar a una escalada
producida por la accién colectiva:

Que define ella misma los problemas con los que ella se vincula; genera motivos e
identidades, forma nuevas relaciones y comunidades, da lugar a profundos cambios en
la identidad (de conversién o regeneracién), produce afectivamente simbolos y permite
enlaces simbdlicos capaces de estructurar biograffas.”

% H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 190.

% E. Durkheim (1912), Les formes élémentaires de la vie religieuse, PUF, Paris, 2003.

7 G. Sorel (1906), Reflexiones sobre la violencia, Alianza, Madrid, 1976.

68 Este tema es el objeto de estudio de mi libro, Durkheim, Sorel y el pragmatismo, préximo a
publicarse por la UAM-Azcapotzalco.

% H. Joas, La Créativité de l'agir, Cerf, Paris, 1999. Prefacio de Alain Touraine.

7" H. Joas, The Genesis of Values, Polity Press, Essex, 2000.

"V H. Joas, War and Modernity..., op. cit., p. 192.

210 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 67 » SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2011



DIVERSA

Los esfuerzos por cambiar esta dindmica de la violencia no pueden depender de la
introduccién de una racionalidad de tipo utilitaria o de una moralidad instrumental. Para
romper con la tendencia de la violencia a perpetuarse ella misma, como si se tratara de
un proceso auténomo que condena a todos los participantes a la impotencia, es preciso
identificar la naturaleza de las relaciones interpersonales que se han soldado entre los
agentes de la violencia y sobre todo en las modificaciones intrapersonales que ha producido
la dindmica interpersonal de la violencia. La experiencia de la violencia actda como un
catalizador para la creacién de vinculos extraordinarios y para la formacién de una nueva
identidad colectiva. Y sélo interviniendo, para modificarla, en esta experiencia es que
pueden transformarse tanto los vinculos como las identidades que ella crea.

Como conclusién puedo establecer que la violencia surge de un componente experiencial
que constituye a las relaciones intersubjetivas. Pero serfa equivocado pensar que toda
relacién interpersonal puede llevar a la violencia. Sélo en condiciones especiales, de tipo
extraordinario, es que ese componente se activa y puede crear vinculos intersubjetivos que
modifican la subjetividad de los actores. Y es de esta modificacién intersubjetiva de las
relaciones sociales que pueden surgir las condiciones para el desencadenamiento de una
dindmica de la accién violenta. Es entonces cuando los sujetos se sienten transformados
y son llevados a experimentar un mundo trascendente al mundo en el que viven o a
imaginar que es posible realizar sus ideales y sus suefos, que simbélicamente se pueden
condensar en mitos sociales. Entonces los sujetos no sélo pierden los limites de su yo al
fundirse en una comunidad imaginaria en la que se confunden todas las identidades.
Sobre todo pierden de vista las fronteras que delimitan lo prohibido de lo permitido y
como en los rituales orgidsticos crean un mundo fantédstico en el que todo es posible.
Este es el presente que percibo y observo a partir de una realidad cotidiana en donde
la experiencia social de la violencia es un componente normal de la sociedad en la que
habito y de las sociedades que pueblan el mundo actual.

BIBLIOGRAFIA

Anderson, Perry, “Norberto Bobbio y el socialismo liberal”, en Perry Anderson ez al., Socialismo
liberal, Nueva Sociedad, Caracas, 1993, pp. 11-80.

Aschraft, Richard, “Conflicto de clases y constitucionalismo en el pensamiento de J.S. Mill”, en
Nancy L. Rosenblum, E/ liberalismo y la vida moral, Nueva Visién, Buenos Aires, 1993, pp.
115-140.

Bellah, Robert et al., Habits of the Heart, Perennial Library, San Francisco, 1986.

Barry, Brian, La teoria liberal de la justicia. Examen critico de las principales doctrinas de teoria de
la Justicia de John Rawls, Fondo de Cultura Econémica, México, 1993.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 211



R. FARFAN EL SUENO LIBERAL DE UN MUNDO SIN GUERRA NI VIOLENCIA

Boron, Atilio, Imperio. Imperialismo. Una lectura critica de Michael Hardt y Antonio Negri, Clacso,
Buenos Aires, 2002.

Castells, Manuel, La era de la informacién, vol. 1, “La sociedad red”, Alianza, Madrid, 2001.

Durkheim, Emile (1912), Les formes élémentaires de la vie religieuse, PUF, Paris, 2003.

Dworkin, Ronald, “Elliberalismo”, en Hampshire, Stuart (coord.), Moral piiblica y privada, Fondo
de Cultura Econémica, México, 1983, pp. 133-167.

Elias, Norbert, E/ proceso de la civilizacidn. Investigaciones sociogenéticas y psicogenéticas, Fondo de
Cultura Econémica, México, 1987.

Freud, Sigmund (1927), “El malestar en la cultura”, en Freud, S., Theodor Reik ez al., A medio
siglo de El malestar en la cultura de Sigmund Freud, Siglo XXI Editores, México, 1983, pp.
22-116.

Friese, Heidrun, “La otredad de Europa’, Politica y Sociedad, vol. 41, nam. 3, 2004, pp. 99-112.

Giddens, Anthony, Modernidad e identidad del yo. El yo y la sociedad en la época contempordnea,
Peninsula, Barcelona, 1995.

Habermas, J., “La idea kantiana de la paz perpetua. Desde la distancia histérica de 200 afios”, en
La inclusién del otro. Estudios de teoria politica, Paidés, México, 1999, pp. 147-188.

, “Constitucionalizacién del derecho internacional y problemas de legitimacién de una
sociedad mundial constitucionalizada”, en Habermas, J. ;Ay Europa! Pequefios escritos politicos,
Trotta, Madrid, 2009, pp. 107-126.

Hobbes, Thomas (1651), Leviathan. O la materia, forma y poder de una Repiiblica eclesidstica y
civil, Fondo de Cultura Econémica, México, 1980.

Hardt, Michael y Antonio Negti, Imperio, Paidés, Barcelona, 2002.

Iranzo, Juan Manuel, “El ‘Tmperio’ como fantasfa y deseo de las globalizaciones”, Politica y Sociedad,
vol. 41, nim. 3, 2004, pp. 35-61.

Joas, Hans, G.H. Mead. A Contemporary Re-examination of His Thought, The Mit Press, Cambridge,
1997.

——, War and Modernity, Polity Press, Essex, 2003.

——, Guerra y modernidad, Paidés, Bercelona, 2005.

——, The Genesis of Values, Polity Press, Essex, 2000.

——, La Créativité de ['agir, Cerf. Prefacio de Alain Touraine, Parfs, 1999.

Kant, Inmanuel (1795), Hacia la paz perpetua. Un esbozo filosdfico, Biblioteca Nueva, Madrid,
1999.

Laski, Harold J., E/ liberalismo europeo, Fondo de Cultura Econémica, México, 1984.

Losurdo, Domenico, Contrabistoria del liberalismo, El Viejo Topo, Madrid, 2005.

Matteucci, Nicola, “Liberalismo”, en Norberto Bobbio ez al., Diccionario de politica, tomo 11,
Fondo de Cultura Econémica, México, 1985, pp. 905-931.

Mead, G.H. (1927), “The Objective Reality of Persectives”, en Andrew J. Reck (ed.), Selected Writings.
George Herbert Mead, The University of Chicago Press, Chicago, 1964, pp. 306-319.

——(1929), “Teoria pragmdtica de la verdad”, en G.H. Mead, Escritos politicos y filosdficos (traduccién
de Silvia Villegas), Fondo de Cultura Econémica, Argentina, 2009, pp. 341-360.

Nozick, Robert, Anarquia, Estado y utopia, Fondo de Cultura Econémica, México, 1988.

212 NUEVA EPOCA « ANO 24 « NUM. 67 » SEPTIEMBRE-DICIEMBRE 2011



DIVERSA

Olson, Mancur, La ldgica de la accién colectiva. Bienes piiblicos y la teoria de grupos, Limusa Noriega
Editores, México, 1992.

Pifieyro, José Luis, “;Imperio o imperialismo en el nexo México-EU?”, Politica y Sociedad, vol.
41, ndm. 3, 2004, pp. 85-97.

Polanyi, Katl, La gran transformacién. Los origenes politicos y econdmicos de nuestro tiempo, Fondo
de Cultura Econémica, México, 1992.

Popper, Karl, La miseria del historicismo, Taurus, Madrid, 1961.

Isahfa Berlin, “Dos conceptos de la libertad”, en Anthony Quinton (comp.), Filosofia y politica,
Fondo de Cultura Econémica, México, pp. 216-233.

Rawls, John, Liberalismo politico, Fondo de Cultura Econédmica, México.

(1990), Sobre las libertades, Paidés, Barcelona, 1995.

Rodriguez Fouz, Marfa, “Las voces del imperio. Sobre la semdntica de la justicia y del derecho a
la guerra®, Politica y Sociedad, vol. 41, nim. 3, 2004, pp. 63-84.

Sen, Amartya, “El bienestar, la condicién de ser agente y la libertad. Conferencias “Dewey”
de 1984” y “Mercados y libertades. Logros y imitaciones del mercado en el fomento de las
libertades individuales”, en Bienestar, justicia y mercado, Paidés, Barcelona, 1984, pp. 39-108
y 123-153.

Schmitt, Carl (1939), El concepto de lo politico, Folios, México, 1985.

(1950), El nomos de la tierra, Centro de Estudios Constitucionales, Madrid, 1979.

Schumpeter, Joseph (1951), Imperialismo. Clases sociales, Tecnos, Madrid, 1986.

Smelser, Neil ., Teoria del comportamiento colectivo, Fondo de Cultura Econémica, México, 1995.

Sorel, Georges (1900), Reflexiones sobre la violencia, Alianza, Madrid, 1976.

Stuart Mill, John (1869), “Capitulos sobre el socialismo”, en Sobre la libertad. Capitulos sobre el
socialismo y otros ensayos, Aguilar, Madrid, 1985, pp. 205-279.

(1873), Autobiografia, Alianza, Madrid, 1986.

—— (1838), Bentham, Tecnos, Madrid, 1993.

Tocqueville, Alexis de (1835), La democracia en América, Fondo de Cultura Econémica, México,
1987.

Touraine, Alain, ;Cdmo salir del liberalismo?, Paidés, México, 1999.

Vilas, Carlos, “Imperialismo, globalizacién, imperio: las tensiones contempordneas entre la
territorialidad del Estado y la desterritorializacién del capital”, Politica y Sociedad, vol. 41,
ndm. 3, 2004, pp. 13-34.

Wagner, Peter, “Europa y el pensamiento politico del imperio. Hacia una critica del modernismo
imperial”, Politica y Sociedad, vol. 41, nim. 3, 2004, pp. 113-125.

Wallerstein, Immanuel, E/ capitalismo histdrico, Siglo XXI Editores, México, 1989.

Walzer, Michael, Las esferas de la justicia. Una defensa del pluralismo y la igualdad, Fondo de Cultura

Econdémica, México, 1993.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 213





