
115ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

sociedad compleja    dossier    

Prácticas creativas y comunicación 
en el sistema del arte

Darío González Gutiérrez

Las vanguardias artísticas del siglo XX anticiparon y representaron la descomunal violencia de 
la guerra mundial. Para comunicarse transformaron, de manera radical, las prácticas creativas 
de la época e incorporaron en ellas al espectador. Sin embargo, sólo los entendidos tuvieron 
capacidad para tomar parte en los procesos de comunicación, y así se disparó la secular 
separación entre el sistema del arte y el sistema social. Con base en la teoría de sistemas de 
Niklas Luhmann, este artículo sostiene lo anterior, y estudia las características y el desarrollo 
de los procesos creativos a lo largo de la historia. Para ello, se remonta a orígenes mismos de 
la civilización, y concluye que actualmente el sistema del arte está escindido del resto de la 
sociedad: gira en torno a sí mismo.

Palabras clave: sistema del arte, prácticas creativas, procesos de comunicación, operación de 
observación, forma. 

Abstract

In the XX Century, avant-garde movements predicted and represent the huge violence of the World 
War. To communicate, they transform in a radical way, the creative practices of their age to include 
the audience. However, only few ones could understand und participate in these communication 
processes. In this way, the secular art system disassociated from the social system. Based on the 
Niklas Luhmann system theory, this essay studies the characteristics und the development of the 
creative processes through History. Going right back to the dawn of civilization, conclude that 
the actual art system is split from society und revolves around itself.

Key words: art system, creative practices, communication processes, observational operation, 
form.

No había algún propósito en hacer arte. (No había a quien 
vendérselo, ni museos que hubieran mostrado un trabajo así.) Sólo 
era un medio de comunicación. Una forma de aprender y enseñar: 
cómo impulsar a la gente a escuchar, a pensar, a existir. 

Milan Knizak1 

1 Citado en Tony Godfrey, Conceptual Art, Phaidon, Londres/Nueva York, 2008, p. 268.



D. González   Prácticas creativas y comunicación en el sistema del arte

116 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

Introducción

En el sistema del arte los procesos creativos tienen una finalidad bien definida: encontrar las 
soluciones formales adecuadas para comunicar sensaciones y mostrar relaciones. El artista, 
entonces, tiene facultades para observar y percibir lo que está detrás de las apariencias, 
y mediante su obra comenzar un proceso de comunicación que será consumado por 
los espectadores. Con base en la teoría de sistemas de Niklas Luhmann, este artículo 
desarrolla los supuestos anteriores y demuestra cómo, a lo largo de la historia, los artistas 
desarrollaron sus prácticas creativas por medio de operaciones de observación y distinción. 
Este será un proceso de millones de años, pues el arte siempre ha acompañado, en su 
devenir, al ser humano: es consustancial a la civilización.

En el mundo antiguo el arte no se distinguió del sistema social, su práctica era parte de 
las actividades cotidianas y no fue considerada superior. Arte y artesanía eran ocupaciones 
conjuntas e inseparables. Pero el Renacimiento promovió un movimiento de cambio que 
llevaría, en el siglo XVIII, a la consolidación de un sistema del arte independiente del 
sistema social. El desarrollo de la estética como disciplina filosófica desempeñó un papel 
definitivo en este proceso: estableció las nociones del gusto, lo bello y lo sublime para 
acercarse a la comprensión de los productos artísticos. En las artes visuales, los mejores 
modelos eran los que más se parecían a la realidad: los más inteligibles para el público.

A finales del siglo XIX comienza un proceso de transformación de estas nociones que 
se desarrolla, a través de avatares y conflictos, hasta nuestros días. Las prácticas creativas 
de los artistas respondieron de forma específica a cada momento y lugar para revelar 
siempre aquello que permanecía escondido detrás de las apariencias y las convenciones 
sociales. El arte desempeñó un papel fundamental y hoy es el testimonio más vivo de 
nuestro pasado. Sin embargo, en este movimiento el sistema del arte no sólo consolidó 
su autonomía, también amplió la brecha que lo separaba del sistema social; se volvió 
cada vez más autosuficiente e impermeable, de tal suerte que hoy en día sus finalidades 
y significados parecen girar en torno a sí mismo. 

La observación en el proceso de creación artística

En el devenir el sistema social aumenta su complejidad mediante continuos procesos de 
diferenciación que generan sistemas internos (subsistemas) como el del arte y otros más. 
Todos ellos realizan operaciones selectivas que determinan las relaciones entre sus propios 
elementos. Entre mayores sean tanto la cantidad de elementos de cada sistema como 
sus vínculos no consumados, también será mayor su complejidad. Esto nos muestra la 
contingencia de los sistemas: posibilidades de comunicación no realizadas.



117ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

sociedad compleja    dossier    

Por su parte, las prácticas creativas amplían el número de elementos, comunicaciones 
y contingencias de un sistema social; en el del arte generan nuevas formas que extienden 
la comunicación de las percepciones. Esto se desarrolla mediante un proceso de doble 
observación. La primera es realizada por el artista cuando crea una forma: entonces 
ejecuta una distinción que señala y diferencia uno de dos lados. El otro lado permanece 
como atmósfera, medio o entorno de la misma forma. La circulación de la obra en el 
sistema del arte socializa la forma creada: la pone a disposición para que los espectadores 
la perciban mediante una segunda observación.2 

Entonces, la operación de observación la realiza tanto el creador como el espectador. En 
el primer caso, le permite al artista visualizar constantemente la emergencia de la forma 
durante el proceso creativo, como lo muestra la teoría de los bocetos.3 El primero en 
sistematizar esta práctica fue Leonardo da Vinci, quien se preocupó más por representar 
al “estado mental” de los sujetos que a la belleza de sus cuerpos. Y esto sólo lo podía hacer 
dibujando un bosquejo sobre otro y haciendo anotaciones rápidas que capturaran su 
inventiva en el momento. Inspirado en las prácticas de los poetas, Leonardo rompió con 
los procedimientos artesanales de la época y desarrolló una nueva concepción del arte.4 Sus 
mismos procedimientos de dibujo eran la fuente de inspiración que dejaba fluir su interior 
de forma continua. De esta manera desarrolló su imaginación y llegó al “descubrimiento 
de lo indeterminado y a su poder sobre la mente”. Finalmente inventó la técnica del 
sfumato y la “forma medio predecible”.5 Con estos procedimientos, Leonardo realizaba 
observaciones sobre observaciones con el fin de reintroducir en la forma los resultados 
de estas operaciones. Sus aportaciones fueron cristalizadas por Rafael y terminaron por 
consolidarse en el sistema del arte. 

Con su teorización sobre la experiencia estética, John Dewey también encontró 
similitud entre los procesos del artista y los del público. El primero –durante el proceso 
creativo– selecciona constantemente los rasgos que favorecen la composición y elimina 
todos los demás, así, “mientras trabaja encarna en sí mismo la actitud del que percibe”6 
para producir una obra que será disfrutada por el espectador en una experiencia de 
percepción subsiguiente. Y esto lo hace en un proceso continuo de reelaboración que 
acumula las selecciones adecuadas, las introduce en el resultado y anticipa los siguientes 
pasos del desarrollo creativo.

2 Niklas Luhmann, El arte de la sociedad, Herder/Uia, México, 2005, pp. 17-221.
3 Ibid., p. 73.
4 Ernst Gombrich, “Leonardo’s Method for Working out Compositions”, en Norm and Form, 

Phaidon, Londres, Nueva York, 2003, pp. 58-63.
5 Ibid., p. 62.
6 John Dewey, El arte como experiencia, Paidós, Barcelona, 2008, p. 56.



D. González   Prácticas creativas y comunicación en el sistema del arte

118 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

Así, los procesos creativos emiten información y desatan procesos de comunicación 
que se consuman con la participación y la comprensión del público.7 La obra de arte 
es creada con el fin de introducir formas para la observación de observaciones, esto es, 
para expandir la comunicación en el sistema social. Sin embargo, esto nos lleva a una 
paradoja, pues toda observación al ser la distinción de un lado implica la existencia de 
otro lado que no se ve, luego, la creación de la obra de arte genera lo inobservable. En 
síntesis, el arte pone a disposición de la comunicación la percepción, y para ello no utiliza 
el lenguaje convencional,8 luego, permite acceder a aquello que, sin él, no sería visible. 
Por ello el arte es comunicación indirecta: un símil del lenguaje aunque no puede ser 
explicado por medio de éste.9 

La estética y la consolidación del moderno sistema del arte

Las percepciones no las realiza el sistema social sino el sistema psíquico. Son los 
sujetos –por medio de sus capacidades sensoriales– los que aprehenden las cualidades 
de los objetos que los rodean. En el siglo XVIII, con Baumgarten, esta preocupación 
por el estudio del conocimiento sensible dio origen a una nueva rama en la filosofía: 
la estética. Ésta se ocupó de las obras de arte, y así trasladó el estudio de los procesos 
cognitivos del sujeto que percibe al de los objetos considerados hermosos y creados 
para la contemplación.10 Sus aportaciones para el conocimiento perceptual mostrarían 
el valor comunicativo de estas obras y favorecerían la formalización –con nuevas 
instituciones– de las relaciones entre el arte, el público y la crítica para, finalmente, 
diferenciar y consolidar un sistema moderno.

Así, primero lo bello y después lo sublime determinaron la línea que seguiría la estética11 
hasta que, después de constantes y severas críticas, en el siglo XX reconsidera su objeto de 
estudio: retoma su propia etimología y con ella la atención por el papel del sujeto en los 
procesos de percepción. De esta manera, abre su campo a todas las manifestaciones de lo 
sensible e incorpora aportaciones de otras disciplinas, como la antropología, la psicología, 

7 Niklas Luhmann, siguiendo a Karl Bühler, sostiene que la comunicación no es mera transmisión 
de información: comprende los tres procesos mencionados. “El concepto de sociedad”, en Complejidad 
y modernidad: de la unidad a la diferencia, Trotta, Madrid, 1998, p. 57.

8 Niklas Luhmann, El arte de la sociedad, op. cit., p. 88.
9 Ibid., p. 41.
10 Katya Mandoki, Estética cotidiana y juegos de la cultura. Prosaica I, Conaculta/Fonca/Siglo XXI 

Editores, México, 2008, pp. 64-65.
11 Elio Franzini, La estética del siglo XVIII, Visor, Madrid, 2000, pp. 108-123.



119ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

sociedad compleja    dossier    

la sociología, la epistemología.12 Sin embargo, la estética no abandona el estudio del arte, 
una práctica con un papel clave en la relación –mediante acoplamiento estructural– de 
dos sistemas: el psíquico y el social.13

En el mundo antiguo el arte no estaba escindido de las actividades cotidianas: todo 
giraba en torno al culto religioso. Sus orígenes los encontramos en los inicios de la 
civilización: en los rituales de sacrificio. En ellos –escribe Sigmund Freud– el hombre 
primitivo copiaba las formas del tótem con el fin de lograr semejanza y parentesco; trataba 
de imitarlo para comunicarse con él. Se cubría con su piel, tocaba música y bailaba danzas 
que reproducían sus sonidos y movimientos. Incluso, se tatuaba con su imagen.14 Las 
pinturas rupestres del paleolítico se utilizaban en los rituales con el fin de representar al 
sacrificio mismo. Así lo piensa Horst Kurnitzky, y sostiene que no sólo el arte, también 
la lengua y la técnica se originaron en estos cultos.15 Todavía en la Antigua Grecia y en 
Roma las representaciones teatrales se desarrollaron como parte de los cultos de sacrificio 
para venerar a los dioses.16 

Larry Shiner muestra que la concepción del arte en el mundo moderno no tiene 
relación alguna con las prácticas de la antigüedad.17 Antes, la práctica artística no era 
considerada especial: estaba ligada tanto a los rituales sagrados como a la vida cotidiana, por 
ello no se diferenciaba del quehacer artesanal. Todavía en el Renacimiento permanecían 
integrados el arte y la artesanía; en el taller se realizaban labores colectivas, mientras 
que el mecenazgo y el trabajo por encargo mantenían atados a los artistas a un jefe que 
regulaba sus actividades. Tampoco existía la concepción del artista creador –acción que 
estaba reservada a Dios– sino la del artesano-científico.

La consolidación del sistema del arte, en el siglo XVIII, fue promovida tanto por el 
desarrollo de la estética como por nuevas actividades (exposiciones y viajes culturales) e 
instituciones (el museo de arte, el concierto, la crítica literaria y los derechos de autor).18 

12 Con esto termina el monopolio de la filosofía en este ámbito del saber. Jean-Marie Schaeffer, 
Adiós a la estética, Machado Libros, Madrid, 2005, pp. 13-28. 

13 Niklas Luhmann, El arte de la sociedad, op. cit., pp. 17-97.
14 Sigmund Freud, Tótem y tabú, Alianza, Madrid, 2002, pp. 125 y 165.
15 Horst Kurnitzky, “El sacrificio: elementos de la cohesión social”, en Retorno al destino. La liquidación 

de la sociedad por la sociedad misma, UAM-Xochimilco/Colibrí, México, 2001, pp. 19 y 23.
16 Estas representaciones incorporaron a la observación de segundo orden para potenciar la 

comunicación: el coro participa en el desarrollo de la acción dramática y comunica al público los 
resultados de sus operaciones de observación. Este sería un principio importante para el desarrollo 
de la autonomía del arte. Niklas Luhmann, El arte de la sociedad, op. cit., pp. 137-138. 

17 Larry Shiner, La invención del arte. Una historia cultural, Paidós, Barcelona, 2004, pp. 21-117.
18 Ibid., pp. 119-214.



D. González   Prácticas creativas y comunicación en el sistema del arte

120 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

Se reorganizó el viejo modelo de las artes liberales para separar a las bellas artes, a las 
ciencias y a las humanidades y para mediados del siglo se estableció la nueva categoría con 
el término beaux-arts. Todo esto contribuyó para que los críticos comenzaran a resaltar 
las cualidades poéticas de los artistas: originalidad, imaginación, creatividad, genio y 
talento expresivo. Y los artesanos fueron estigmatizados como operadores mecánicos 
que utilizaban el cálculo y la destreza para imitar y repetir trabajos a cambio de dinero. 
Incluso se llegó a realizar una distinción de género: los hombres eran más aptos para el 
arte y las mujeres para la artesanía. 

Estas tendencias prosiguieron y así el sistema moderno del arte continuó desarrollándose. 
En el siglo XIX el arte se escribió con “A” mayúscula para distinguirse de las prácticas 
populares y se generalizó la idea de que el “arte por el arte” constituía un mundo autónomo 
y superior al de la gente común. Así, los artistas se elevaron por el resto de la sociedad: la 
libertad se erigió en su valor más importante y en ocasiones adquirieron connotaciones 
místicas y religiosas. Otras veces, como dandis, bohemios y rebeldes, tomaron actitudes 
excéntricas para denostar las costumbres y valores de la burguesía e, incluso, al dinero. 
Además, enriquecieron la idea de belleza con nuevas experiencias como “lo grotesco, lo 
extraño, lo real y lo verdadero”,19 de tal suerte que para mediados del siglo XX lo bello 
prácticamente había desaparecido de sus preocupaciones.	

	
El espectador entra en el proceso creativo

A medida que aumenta su complejidad, el sistema social transforma su relación con 
el sistema del arte. Tradicionalmente no se esperaba del público más que una actitud 
contemplativa. En este caso, el espectador era consciente de su separación con el mundo 
del arte, su contacto se reducía a realizar observaciones de segundo orden en espacios 
destinados para ello. Pero esto comenzaría a cambiar, a finales del siglo XIX, gracias al 
trabajo de tres pintores que no se conocieron entre sí: Cézanne, van Gogh y Gauguin. 
Sus obras desencadenan una revolución técnica y formal que desembocaría en el arte 
moderno. Los tres coincidieron en un punto importante: terminar con la representación 
fiel de la realidad; utilizarla sólo como un pretexto para solucionar los problemas formales 
del momento –aquellos que habían dejado pendientes los impresionistas.20 Sus pinturas 
requerían que el público realizara observaciones más atentas que las acostumbradas para 
reconstruir realidades distorsionadas. Así, los modernos rebelaban que el mundo no es 

19 Ibid., p. 301.
20 Ernst Gombrich, The Story of Art, Phaidon, Londres/Nueva York, 2006, pp. 413-427. 



121ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

sociedad compleja    dossier    

tal cual lo vemos, no está compuesto de apariencias: es una reconstrucción que se nutre 
de nuestras percepciones y conocimientos anteriores. El arte, entonces, es una manera 
de comunicar las percepciones. 

Otro paso en la autonomía del sistema del arte lo dieron Kandinsky y Klee: pintaron 
formas libres y abstractas que no tenían relación alguna con lo existente y consideraron que 
sus composiciones eran más reales que las pinturas de paisajes: eran verdaderas creaciones 
de la naturaleza donde el artista sólo había fungido como medio de expresión.

Una de las rupturas más notorias con el arte clásico la harían los cubistas que, 
anticipando la descomunal violencia, descuadraron el método para figurar exactamente 
al espacio: la perspectiva. Al ironizar las representaciones de una realidad que no puede 
ser percibida en el mundo mismo, revelaron la existencia del otro lado de la forma –uno 
que también pudo ser elegido por el artista para ser representado. Sus procesos creativos 
se remiten a prácticas primitivas, que Ernst Gombrich compara con las de los egipcios: 
la representación de la realidad mediante los trazos más obvios y accesibles.21 Es decir, 
por medio de observaciones que no obstruyen la primera impresión.

Pero va a ser Marcel Duchamp quien termine de manera tajante con las prácticas 
creativas establecidas y abra un abismo entre el sistema del arte y el sistema social. Para este 
autor, el artista no es una persona común; no participa de las convenciones y costumbres 
de la sociedad burguesa y su tarea va más allá de solucionar problemas formales: debe 
revelar la vacuidad, hipocresía, complacencia y automatismo de la sociedad capitalista. 
Y esta es la otra cara del mudo –escondida tras las cosas bonitas y las espléndidas obras 
de arte– la que representaba la violencia de la guerra mundial. Sus ready-made muestran 
pues, al otro lado del arte: a la realidad cotidiana, llena de avatares, conflictos, rutinas y 
penurias. Y los objetos de uso corriente eran los más apropiados para representarla. Esto 
redefinía la relación del autor con el espectador en el proceso de comunicación artístico 
y así, desafiaba al arte tradicional: principalmente a la pintura visual, al arte “retiniano”.22 
Como establecí más arriba, la comunicación es un proceso donde el receptor realiza 
dos acciones: participar y comprender. Si alguna de estas falta no se consuma el acto 
comunicativo ni tampoco la obra artística. Por esto, los objetos que han sido extraídos de 
su contexto para ser expuestos, los ready-made, son obras conceptuales: tienen su esencia no 
en la materia sino en la idea, en un concepto que debe ser comprendido por un segundo 
observador. Así, su propuesta se encuentra fuera de todos los cánones. No pretende ya 

21 Ibid., p. 444; y Arte e ilusión. Estudio sobre la psicología de la representación pictórica, Phaidon, 
Londres/Nueva York, 2008, pp. 2-78. 

22 Octavio Paz, Apariencia desnuda. La obra de Marcel Duchamp, El Colegio Nacional/Era, 
México, 2008, pp. 16, 18.



D. González   Prácticas creativas y comunicación en el sistema del arte

122 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

la solución de problemas formales, sino filosóficos; desenmascarar la futilidad de todo 
lo creado por el ser humano; revelar la violencia que se esconde detrás de la industria 
y la máquina: producción masiva de objetos inútiles, vacuidad instrumental. Se trata, 
entonces, de un “gesto” emitido por el artista para ser entendido por el público.23 Pero 
“no cualquier artista”, nos advierte Octavio Paz, “sino, precisamente, Marcel Duchamp”, 
quien posee extraordinarias facultades creativas y una poderosa aura. Esto ocasionaba que 
los espectadores transfirieran, de forma casi imperceptible, “la adoración del objeto a la 
del autor del gesto”24 aunque no comprendieran los significados pues el artista los negaba 
a través de la ironía, de los juegos de palabras que escribía en los títulos para cada obra. 
Luego, la existencia misma de la obra tampoco se concretaba con cualquier público: sólo 
con el activo y pensante. Con esto, el sistema del arte refuerza su autonomía y amplia la 
brecha ante una sociedad que no está dispuesta a asumir su responsabilidad, ni preparada 
para entender una obra que la confronta y critica. 

Duchamp impulsó movimientos como Dada y el surrealismo, que desarrollarían 
nuevas prácticas. El primero propone retomar la creatividad del bebé (que pronuncia 
da-da-da-da) y el segundo, dejar fluir el inconsciente –con sus deseos y temores, ángeles 
y demonios– en el momento de la realización de la obra de arte. En ambos casos tenemos 
cambios similares en la observación durante los procesos creativos. En el primero, el 
que realiza la observación no es un adulto entendido y con prejuicios, sino un infante 
inocente que deja fluir sus impulsos vitales; en el último, un adulto que no reprime 
aquellos monstros y musas que observa cuando crea. 

En el teatro, Bertolt Brecht supera el realismo y se ocupa de acercar la obra al público. 
Para Eric Bentley, se trata del primer dramaturgo que con un conocimiento científico 
explica a la sociedad de su tiempo. Rebasa a la tradición didáctica de la disciplina, para 
comunicar sus agudas críticas de la sociedad burguesa y sus previsiones sobre la difusión 
de la revolución rusa.25 Brecht piensa –de forma análoga a los pintores modernos– que 
lo verdadero no es una copia fiel de la realidad. Y con base en el teatro chino y la sátira 
de cabaret elimina el suspenso, rompe con la “cuarta pared” y la ilusión para evitar la 
identificación del público con la representación, con el fin de revelarle la cruda realidad 
del orden social –dominada por la arbitrariedad y los abusos del poder. Así muestra que 
el escenario es sólo eso: un escenario donde se desarrolla una obra sobre la que es preciso 
deliberar. Para ello introduce la técnica del distanciamiento, donde algún actor interfiere 

23 Cfr. Alberto Ruiz de Samaniego, “Hacerse a la idea: lo estético contra lo artístico”, en Javier 
Maderuelo (ed.), Medio siglo de arte. Últimas tendencias, 1955-2005, Abada, Madrid, 2006, p. 72.

24 Octavio Paz, Apariencia desnuda..., op. cit., p. 34.
25 Eric, Bentley, La vida del drama, Paidós, México, 1998, pp. 135-137.



123ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

sociedad compleja    dossier    

en la escena para dirigirse directamente al público26 y, de esta manera, acercarlo a la 
primera observación para enseñarle que la forma tiene otro lado: aquel donde él mismo 
se encuentra –con su condición social y sus problemas. De esta manera el autor acorta 
el camino de la comunicación: hace consciente al espectador de su situación e impulsa 
sus posibilidades de liberación mediante la reflexión y la crítica. El teatro de Brecht no 
se confinó en los espacios convencionales; cerca de 150 grupos viajaron para actuar en 
poblados, fábricas y zonas rurales de Alemania.27 

	

Prácticas creativas en el Norte

La catástrofe se desarrolló de forma más triste y desoladora de lo que nadie hubiera 
imaginado: Hiroshima, Nagasaki, Auschwitz, Treblinka, Siberia, los gulags... Con ella se 
vinieron abajo muchos ideales enarbolados por las vanguardias artísticas que pretendían, 
por medio del arte, superar la opresión del sistema social. Desde entonces no habría ya 
autoridad o maestro válido: quedaba solamente, como último refugio, el individuo: él 
y sólo él sería el artífice de su propio destino. Así lo sostuvieron los existencialistas; su 
filosofía sería la de mayor influencia en movimientos artísticos de posguerra, como el 
expresionismo abstracto y el informalismo.28

Éstos rechazaron tanto a la realidad perversa como a la representación de la misma. El 
mundo interior del artista era el valioso: el que necesitaba aflorar a partir de la materia. 
La convulsión ante la maldad externa revienta de forma compulsiva desde el fondo de 
su espíritu y esa sacudida es la verdadera expresión: el flujo es creación. Cuando el artista 
plasma en el lienzo la emisión del éxtasis que siente durante el proceso creativo, acerca 
la segunda observación a la primera; invita al espectador a visitar su interior, a formar 
parte de la desolación que le aqueja para descubrir el potencial que, como individuo, 
tiene para rechazar autoridades y guiar su propio destino. 

Esta práctica fue llevada más lejos mediante el performance representación, sin un 
guión establecido, que involucra al público y le exige su activa participación en la 
experiencia estética del momento, con el fin de culminar un acto comunicativo. Es 
como si el distanciamiento brechtiano acaparara todo el desarrollo de la acción dramática 

26 Edward A. Wright, Para comprender el teatro actual, Fondo de Cultura Económica, México, 
1995, pp. 147-152.

27 Toby Clark, Arte y propaganda en el siglo XX, Akal, Madrid, 2000, pp. 24-26.
28 Ma. Dolores, Jiménez-Blanco, “Variaciones de lo apocalíptico. Expresionismo abstracto e 

informalismo”, en Javier Maderuelo, Medio siglo de arte..., op. cit., pp. 9-10.



D. González   Prácticas creativas y comunicación en el sistema del arte

124 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

para incitar respuestas tangibles de los asistentes. John Cage fue uno de sus precursores 
mediante una variante llamada Happening:29 se caracteriza por introducir lo inesperado 
–en ocasiones de forma agresiva– para involucrar directamente a los concurrentes. Su 
intensidad y eventual violencia lo asemejan, de alguna manera, a los orígenes mismos del 
arte: cuando se reunía el clan en torno a un ritual, dirigido por una casta sacerdotal, para 
ofrecer sacrificios al tótem. En este caso, el artista es el mediador entre el mundo donde 
viven los espectadores y el reino divino –lejano pero observable– de lo artístico.

Otros grupos también se alejaron de la pintura. Algunos retomaron las ideas de 
Duchamp, dadaístas y surrealistas, pero aceptaron las convenciones del sistema del arte. 
Se ocuparon, principalmente, en desmaterializar el objeto, transmitir experiencias, y 
vincular al arte plástico con la poesía y la vida cotidiana. Los situacionistas coincidieron 
con Henri Lefebvre en su crítica tanto a la sociedad de la abundancia y el consumo como al 
dogmatismo estalinista; se propusieron enfrentar al sistema para transformar las relaciones 
de producción y erigir otra sociedad –con una nueva geografía y un nuevo urbanismo. 
Así, conceptualizaron ciudades con individuos libres de la alienación de la vida moderna, 
se trataba de un urbanismo emancipador que integraba al arte con la vida.30 

Después de los años críticos de la posguerra vino la prosperidad económica para 
las naciones del Norte. La situación rebasó con mucho a la época que había criticado 
Duchamp. En Estados Unidos fue abordada por una nueva corriente, el pop-art, 
desarrollada por autores como Richard Hamilton y Andy Warhol quienes hicieron críticas, 
por medio de parodias, a la estandarización y el consumo de masas.31

Los ataques al sistema capitalista –alimentados entre otros por Hebert Marcuse, 
Lefebvre y los situacionistas– llegaron a su cúspide con el movimiento estudiantil de 
1968.32 La crítica situacionista a la “sociedad del espectáculo” sirvió como base para 
revelar la hipocresía del “mundo del arte” manejado por los mismos que declaraban 
guerras, como la de Vietnam. Así, se hizo más apremiante la búsqueda de nuevos espacios 
y modos de presentación del arte para involucrar al público, educarlo y politizarlo. Esto 
se refleja en las consignas que utilizaron los estudiantes, como “El arte no existe, el arte 
eres tú” o “¿Eres un consumidor o un participante?”.33 

29 Tony Godfrey, Conceptual art, Phaidon, Londres/Nueva York, 2008, p. 61.
30 Richard Gombin, Les origines du gauchisme, Seuil, París, 1971, pp. 73-98; Tony Godfrey, 

Conceptual art, op, cit., pp. 56-76.
31 Estrella de Diego, “El sueño americano, incluso. Eso que llaman Pop Art”, en Javier Maderuelo, 

Medio siglo de arte. Últimas tendencias, op. cit., p. 32.
32 Toby Clark, Arte y propaganda en el siglo XX, op. cit., pp. 138-139; Richard Gombin, Les origines 

du gauchisme, op. cit., p. 88.
33 Tony Godfrey, Conceptual Art, op. cit., p. 192.



125ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

sociedad compleja    dossier    

El movimiento de 1968 impulsó nuevamente al arte conceptual (término que se 
había generalizado solamente un año antes) y así se diversificó en numerosas corrientes. 
Éstas muestran que las prácticas creativas comienzan procesos de comunicación que no 
se consuman con obras de arte terminadas, sino con la participación y comprensión del 
público. Para lograr esto, frecuentemente los creadores sacaron sus obras fuera de museos y 
galerías: hasta el espacio público. Algunos trabajaron con la desmaterialización, pero otros 
con el cuerpo, la materia o el territorio; algunos abordaron problemas urbanos y tuvieron 
ideales utópicos de transformación social, mientras otros permanecieron neutrales, no se 
interesaron por los problemas sociales ni se involucraron en política.

Prácticas creativas en el Este y el Sur

El arte conceptual no se desarrolló de forma exclusiva en los países occidentales. Artistas de 
Europa del Este estaban bien informados sobre el desarrollo de ideas y prácticas creativas 
(el libro Mythologies de Roland Barthes fue traducido al polaco antes que al inglés).34 Su 
propuesta se desarrolló en secreto, con una dimensión social y sentido de la comunicación 
más profundos que en Occidente. También fue más cruda, como lo muestra el Monumento 
de 1956 de Gyula Konkoly: un cubo de hielo impregnado de pintura roja simulando un 
charco de sangre que se derrite lentamente. Sus procesos creativos respondían a la urgente 
necesidad de comunicar en territorios donde no había mercado para objetos artísticos, 
por eso los conceptos eran esenciales. (Tal como lo muestra la cita de Milan Knizak al 
principio de este artículo). Ante la necesidad de la inventiva sin materia, en Rusia –un 
país con serias restricciones al tránsito– el grupo Acciones Colectivas realizó performances 
para representar las ciudades que al público le hubiera gustado conocer.35 

Políticas culturales conservadoras contuvieron la difusión de este tipo de prácticas 
creativas en América Latina.36 Sin embargo, para la década de 1960 el brasileño Hélio 
Oiticica creaba con textiles y palabras obras conceptuales sobre los problemas sociales 
de São Paulo; más que con objetos, trabajó con experiencias en las calles donde los 
espectadores bailaban y participaban plenamente: se trataba de “una incorporación del 
cuerpo en el trabajo y del trabajo en el cuerpo”.37 También fue en esa década cuando Cildo 

34 Ibid., p. 273.
35 Ibid., pp. 267-272.
36 Felipe Ehrenberg, “Escombro vigésimo. La acción entre objeto y obra”, en Alberto Híjar (comp.), 

Frentes, coaliciones y talleres. Grupos visuales en México en el siglo XX, Juan Pablos/Consejo Nacional 
de la Cultura y las Artes/Instituto Nacional de Bellas Artes, México, 2007, p. 520.

37 Tony, Godfrey, Conceptual Art, op. cit., p. 120.



D. González   Prácticas creativas y comunicación en el sistema del arte

126 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

Meireles comienza a producir sin caer en los lugares comunes de la tradición brasileña, 
como las referencias al futbol, las carreras automovilísticas, la selva amazónica, la samba o 
la bossa nova.38 Su propuesta muestra la amplia libertad de las artes plásticas y sus infinitas 
posibilidades transgresoras de la lógica y los significados del espacio y la materia. Toma 
referencias de los hoyos negros para, a partir de su obra, mostrar las contradicciones 
del espacio euclidiano y de la física clásica.39 Así, mediante excesos y paradojas revela 
divergencias, contradicciones y ambivalencias de la forma, pero, sobre todo, muestra que 
tiene un lado invisible para el observador, una “tercera cosa”.40 Su proceso creativo rechaza 
la evolución lineal de la forma en el tiempo, por eso no es mecánico ni geométrico, sino 
indeterminado y azaroso: observando el proceso teje lo indeterminado. El espectador 
realiza la segunda observación y, de forma intuitiva, recurre a la percepción sinestésica para 
acercarse a ese otro lado que, de todas formas, nunca alcanzará. Pero Meireles se acerca 
a él; desborda límites y escalas de forma física o simbólica: en La bruja, cerdas de una 
escoba con 2 000 metros de longitud ocupan los tres pisos de una galería y llegan hasta la 
calle; Zero cruzeiro/Zero centavo/Zero dollar e Inserçoes em circuitos ideológicos introducen, 
de manera figurada, monedas y botellas de refresco en los circuitos económicos.

En México, la influencia Dada se remonta al movimiento Estridentista,41 pero la 
difusión de sus ideas fue contenida por conservadores y nacionalistas.42 Las primeras 
formalizaciones del género serían representaciones, películas e instalaciones de Alejandro 
Jodorowsky y el grupo de la Ruptura43 y las de Felipe Ehrenberg.44 Para la década de 
1970 el arte conceptual adquiere reconocimiento y es practicado por grupos y artistas 
individuales. Como en otras partes, rebasan las limitaciones de la academia y enfrentan a 
las instituciones culturales –con sus museos y galerías– para abrir espacios alternativos y 

38 Marí Bartomeu, “La insolación. Los horizontes verticales”, en Damián Ortega (ed.), Cildo 
Meireles, Alias, México, 2009, p. 13.

39 Nuria Enguita, “Lugares de divagación. Una entrevista con Cildo Meireles”, en Damián Ortega 
(ed.), Cildo Meireles, Alias, México, 2009, p. 32.

40 Ibid., p. 34.
41 Eloy Tarsicio y Serge Pey, “El performance es una filosofía de la acción”, en Alberto Híjar, Siete 

grupos de artistas visuales de los setenta, op. cit., p. 513.
42 Maude Olea, “Manuel Felguérez y el modelo de sistematización preestructural. Entrevista a 

Francisco Castro Leñero”, en Teresa del Conde (coord.), Derroteros Manuel Felguérez, Conaculta, 
México, 2009, pp. 93-104.

43 Trinidad, Monroy, “Manuel Felguérez escenógrafo”, en Teresa del Conde, Derroteros Manuel 
Felguérez, op. cit., pp. 105-109.

44 Alberto Híjar, Siete grupos de artistas visuales de los setenta, op. cit., p. 511.



127ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

sociedad compleja    dossier    

acercar el arte al público. En 1993, bajo el patrocinio del Instituto Nacional de Bellas Artes 
(INBA), se establece un lugar para este tipo de expresiones: Ex-Teresa Arte Alternativo.45 
Cristina Híjar muestra la importancia que tuvo la participación de grupos de artistas 
mexicanos en la X Bienal de Jóvenes en París, en 1977, para la consolidación del arte 
conceptual en el país. Entre ellos estuvo Proceso Pentágono, que desde 1974 comenzó 
a experimentar siguiendo las ideas de los artistas argentinos involucrados en la huelga 
de mineros de Córdoba, y de las propuestas de arte contemporáneo de Nueva York 
presentadas en el MUCA. Su primer trabajo conceptual lo titularon Homenaje a Picasso; 
una instalación en el centro de la escalinata de Bellas Artes, con un minotauro con cara 
de Picasso dentro de un ataúd de vidrio. Dos años más tarde Ehrenberg, que traía ideas 
frescas de Inglaterra, se unió al grupo. El Taller de Arte e Ideología se involucró activamente 
en política y desarrolló arte conceptual para llevar la lucha al terreno de los signos, 
como un collage de un mapa de Estados Unidos –en la celebración de su bicentenario 
de independencia– saturado de logotipos de trasnacionales. El grupo Suma se involucró 
más con los problemas urbanos; utilizó material de desecho industrial, audiovisuales y 
plantillas como parte de sus técnicas gráficas. Su principal medio de expresión fue el 
mural, que pintaba en lotes baldíos con el fin de difundir sus ideas en la ciudad.46 

Rutas

Contra lo que el mismo Duchamp hubiera deseado o imaginado, la veta que abrió fue 
promovida por los poderes económicos occidentales, durante la guerra fría, con el fin de 
demostrar las ventajas de la sociedad de libre mercado frente a los totalitarismos del Este.47 
Instituciones culturales públicas y privadas se comportaron como magnos mecenas, que 
subvencionaron con generosas sumas la ilimitada libertad de los artistas más allá de los 
límites predecibles: hoy en día, parece ser que el sistema del arte se ha convertido en un 
“supermercado de baratijas”:48 aparentemente cualquier cosa puede ser una obra de arte. 
Incluso los conservadores lo aceptan: sus miedos y tabúes a las propuestas conceptuales han 
desaparecido hace mucho. Resulta como si los logros de Dada se hubieran revertido contra 

45 Eloy Tarsicio y Serge Pey, “El performance es una filosofía de la acción”, op. cit., pp. 513-514.
46 Cristina Híjar, Siete grupos de artistas visuales de los setenta, UAM-Xochimilco/Conaculta/INBA, 

México, 2008, pp. 10-23, 60-68, 79-93, 129-134.
47 Ernst, Gombrich, The Story of Art, op. cit., pp. 483-484.
48 Horst, Kurnitzky, Vertiginosa inmovilidad. Los cambios globales de la vida social, Blanco y Negro, 

México, 1998, pp. 67-80.



D. González   Prácticas creativas y comunicación en el sistema del arte

128 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

sus propios objetivos, como si los resultados de la crítica a la sociedad del espectáculo se 
transmutaran en eso mismo: en un simple espectáculo. Así, los ejemplos de extravagancia 
se multiplican: desde los ready-made de animales en peceras con formol de Damien Hirst 
hasta la pared masturbadora, Wallfucking, de Monica Bonvicini. Esta competencia por 
llamar la atención con propuestas originales ocasiona el efecto contrario en el público: 
el declive en su umbral de asombro. 

Con la caída del Muro de Berlín el libre mercado triunfó e impuso sus reglas en 
todos los ámbitos. En el sistema del arte la mercadotecnia usurpó el lugar de las obras, 
y el artista se convirtió en un mercader: lo opuesto a los románticos del siglo XIX que 
rechazaron el dinero. Para Francisco Pérez, se trata de una crisis de creatividad: desaparece 
cuando no se requieren conocimientos, perspicacia ni talento para generar una obra de 
arte. Su lugar lo toma el “creacionismo” que busca los reflectores, el reconocimiento y 
la remuneración.49 

Las vanguardias del siglo XX se propusieron romper con los medios, reglas y formas de 
la tradición artística anquilosada, para revelar el lado oculto del mundo y transformar su 
orden social por medio del arte. Para ello utilizaron el medio más directo: el escándalo. 
Lograron abrir nuevas posibilidades para la creación artística, sin embargo, su utopía 
social no se realizó. La represión y el aislamiento al movimiento de 1968, hizo evidente la 
imposibilidad de transformar al sistema social por medio del arte. Entonces, el escándalo 
se convirtió en mero espectáculo. Esto fue ideal para la industria del entretenimiento 
que, a partir de la corriente posmoderna, impulsó la idea de que todo puede ser arte (y 
mientras más excéntrico mejor). 

En arquitectura, durante las décadas de 1970 y 1980, el posmodernismo partió de 
una crítica superflua al Movimiento Moderno: sostuvo que sus edificios sin memoria 
ni capacidad para comunicar significados generaban ciudades frías y desoladas. Así, con 
base en el historicismo, el simbolismo figurativo, la semiótica y el relativismo filosófico 
desarrolló procesos creativos que desvelaron el otro lado de la forma racional: el del 
sentido y la significación. Sus aportaciones promovieron la reconsideración del contexto 
urbano, con su historia y su genius loci. Sin embargo, sus buenas intervenciones fueron 
rebasadas por múltiples ejemplos de historicismos huecos y eclecticismos fantásticos sin 
referencias locales.50 

En la década de 1990 –escribe Hans Ibelings– el deconstructivismo prosiguió con 
algunas de estas ideas. Los arquitectos retomaron al simbolismo y a la significación; 

49 Francisco Pérez Cortés, “Inspiración creativa y creatividad sustentada. Crear, volverse humano”, 
en revista Diseño y Sociedad, núm. 16, Uam-Xochimilco, México, primavera, 2004, pp. 40-41.

50 Hans Ibelings, Supermodernismo. Arquitectura en la era de la globalización, Gustavo Gili, 
Barcelona, 1998, pp. 13-29, 70-79.



129ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

sociedad compleja    dossier    

también añadieron, a sus prácticas creativas, la metáfora de la forma y las ideas filosóficas 
de Derrida y Deleuze. Pretendían mostrar otro lado de la forma racional: el de la absoluta 
libertad estructural. Con base en estas ideas deconstruyeron objetos inmuebles, como si 
fueran textos, con el fin de lograr diseños con alto valor simbólico. Arremetieron contra 
la lógica de las fuerzas de la estática y descuadraron las estructuras con el objetivo de 
lograr una “geometría compleja”. Así, las especulaciones filosóficas se transmutaron en 
volúmenes con ángulos oblicuos y planos quebrados, sin embargo, sus juegos formales 
fueron atractivos tan sólo para el sistema del arte, no para la gente común.51

La reacción contra la complejidad formal del deconstructivismo y la sobrecarga 
simbólica del posmodernismo fue el minimalismo que, prescindiendo de la retórica 
y la teoría, retomó el control, la racionalidad y la rigurosidad formal del Movimiento 
Moderno. Con base en el “menos es más” de Peter Behrens,52 eliminó lo superfluo; creó 
una arquitectura neutra y autosuficiente que incluyó al significado en la misma forma: una 
arquitectura supermodernista. Así lo muestra Ibelings, y sostiene que ésta no está diseñada 
para ser entendida, sino para ser vivida. La neutralidad, el vacío y la falta de significados 
revelan la claridad de su luz, espacio, color, relaciones formales, transparencia, precisión 
en el detalle.53 En suma, muestran que para apreciar la simplicidad sólo es necesaria la 
experiencia estética. 

Conclusiones

En el sistema del arte las prácticas creativas se transforman con el fin de encontrar 
soluciones a los problemas formales del momento, esto es, a aquellos no resueltos por 
las generaciones anteriores. Así, el proceso creativo siempre parte de algo, y desde ahí es 
impulsado por la inquietud y perspicacia del artista para mejorar formas con el fin de 
facilitar la comunicación con los demás.

El artista crea mediante un proceso de observación, que distingue al lado de la forma 
que quiere mejorar para comunicar algo. El otro lado permanece inaccesible, pero 
puede ser observado y elegido por otro artista que lo tomará como base en su proceso 
creativo. Entonces, la historia del sistema del arte puede ser leída como una historia de 
observaciones y distinciones, donde algunos autores eligen ciertos desarrollos formales 
que fueron ignorados por otros. 

51 Ibid., pp. 24-26.
52 La consigna sería difundida más tarde por Mies van der Rohe. Anatxu Zabalbeascoa y Javier 

Rodríguez, Minimalismos, Gustavo Gili, Barcelona, 2001, p. 77.
53 Hans, Ibelings, Supermodernismo. Arquitectura en la era de la globalización, op. cit., pp. 88-102.



D. González   Prácticas creativas y comunicación en el sistema del arte

130 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

Hasta finales del siglo XIX esta historia no presentó sobresaltos, ocurrió como si los 
artistas hubiesen coincidido en desarrollar un sólo lado de la forma: aquel que representaba 
fielmente a la realidad. Con Cézanne, van Gogh y Gauguin comenzó la búsqueda del 
otro lado, Picasso la encontró y Duchamp la explotó. Desde entonces esta será una 
historia sin retorno: la revelación mostró, más que nunca, el poder del artista no sólo para 
crear, también para observar y comunicar las sensaciones ocultas en las profundidades 
del cosmos. 

Entonces, la escisión que se gestó en el Renacimiento entre el sistema del arte y el 
sistema social se disparó. El artista se convirtió en un mediador con posibilidades de 
transportar al profano hacia un reino desconocido para comunicarle lo imperceptible 
¿Propiedades divinas? El papel del artista en los escándalos de las presentaciones artísticas y 
los happenings pareció confirmarlo: sólo él tenía poder para ejecutar la acción decisiva que, 
de forma análoga a un ritual sacrificial, confirmara la comunicación con el más allá. 

La fuerza de las vanguardias que se valieron de estos métodos desembocó en el 
movimiento de 1968, y en los años posteriores se apagarían las utopías sociales que 
justificaron sus procedimientos. Pero la industria del entretenimiento, mediante el 
posmodernismo, aprovechó estas prácticas y las impulsó con fines comerciales. Entonces 
se vaciaron de sentido: ya no eran útiles para retar al orden establecido ni para comunicar 
lo nuevo. Así, el sistema del arte empezó a girar sobre sí mismo y se aisló más del 
sistema social: desde afuera se volvió cada vez más difícil saber qué es lo que sucedía, 
cuáles eran sus motivaciones y valores. La comunicación se borró y los connoisseurs y 
curators se erigieron como autoridades últimas para determinar la validez de una obra. 
La arquitectura llevó esto al extremo, y algunas de sus figuras se popularizaron como lo 
hacían las estrellas del rock.

En el devenir, la civilización transmuta sus valores e intenciones. Por esto, lo que fue 
oportuno para el día de ayer no lo es para el día de hoy, como tampoco lo que es válido 
ahora lo será mañana. La vida es constante renovación: permanecer inmóvil es morir. 
El artista es el que mira más allá, el que ve hacia el futuro e incorpora sus predicciones 
en sus propuestas formales para comunicar sensaciones y facilitar percepciones. Y esto 
implica la constante transformación de sus prácticas creativas: no la repetición de los 
logros del pasado.

Bibliografía

Bentley, Eric, La vida del drama, Paidós, México, 1998.
Clark, Toby, Arte y propaganda en el siglo XX, Akal, Madrid, 2000.



131ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

sociedad compleja    dossier    

De Diego, Estrella, “El sueño americano, incluso. Eso que llaman pop art”, en Maderuelo, Javier 
(ed.), Medio siglo de arte. Últimas tendencias, 1955-2005, Abada, Madrid, 2006.

Dewey, John, El arte como experiencia, Paidós, Barcelona, 2008.
Ehrenberg, Felipe, “Escombro vigésimo. La acción entre objeto y obra”, en Híjar, Alberto (comp.), 

Frentes, coaliciones y talleres. Grupos visuales en México en el siglo XX, Juan Pablos, Conaculta, 
México. 2007.

Enguita, Nuria, “Lugares de divagación. Una entrevista con Cildo Meireles”, en Ortega, Damián 
(ed.), Cildo Meireles, Alias, México, 2009.

Franzini, Elio, La estética del siglo XVIII, Visor, Madrid, 2000.
Freud, Sigmund, Tótem y tabú, Alianza, Madrid, 2002.
Godfrey, Tony, Conceptual Art, Phaidon, Londres/Nueva York, 2008.
Gombin, Richard, Les origines du gauchisme, Seuil, París, 1971.
Gombrich, Ernst, “Leonardo’s Method for Working out Compositions”, en Norm and Form, 

Phaidon, Londres/Nueva York, 2003.
——, The Story of Art, Phaidon, Londres/Nueva York, 2006.
——, Arte e ilusión. Estudio sobre la psicología de la representación pictórica, Phaidon, Londres/

Nueva York, 2008.
Híjar, Cristina, Siete grupos de artistas visuales de los setenta, UAM-Xochimilco/Conaculta/INBA, 

México, 2008.
Ibelings, Hans, Supermodernismo. Arquitectura en la era de la globalización, Gustavo Gili, Barcelona, 

1998.
Jiménez-Blanco, Ma. Dolores, “Variaciones de lo apocalíptico. Expresionismo abstracto e 

informalismo”, en Maderuelo, Javier (ed.), Medio siglo de arte. Últimas tendencias, 1955-2005, 
Abada, Madrid, 2006.

Knizak, Milan, citado en Tony Godfrey, Conceptual Art, Phaidon, Londres/Nueva York, 2008.
Kurnitzky, Horst, Vertiginosa inmovilidad. Los cambios globales de la vida social, Blanco y Negro, 

México, 1998.
——, “El sacrificio: elementos de la cohesión social”, en Retorno al destino. La liquidación de la 

sociedad por la sociedad misma, Colibrí, UAM-Xochimilco, México, 2001.
Luhmann, Niklas, “El concepto de sociedad”, en Complejidad y modernidad, de la unidad a la 

diferencia, Trotta, Madrid, 1998.
——, El arte de la sociedad, Herder, UIA, México, 2005.
Mandoki, Katya, Estética cotidiana y juegos de la cultura. Prosaica I, Conaculta/Fonca/Siglo XXI 

Editores, México, 2008.
Marí, Bartomeu, “La insolación. Los horizontes verticales”, en Ortega, Damián (ed.), Cildo 

Meireles, Alias, México, 2009.
Monroy, Trinidad, “Manuel Felguérez escenógrafo”, en Del Conde, Teresa (coord.), Derroteros 

Manuel Felguérez, Conaculta, México, 2009.
Olea, Maude, “Manuel Felguérez y el modelo de sistematización preestructural. Entrevista 

a Francisco Castro Leñero”, en Del Conde, Teresa (coord.), Derroteros Manuel Felguérez, 
Conaculta, México, 2009.



D. González   Prácticas creativas y comunicación en el sistema del arte

132 NUEVA ÉPOCA • AÑO 24 • NÚM. 67 • septiembre-diciembre 2011

Paz, Octavio, Apariencia desnuda. La obra de Marcel Duchamp, El Colegio Nacional/Era, México, 
2008.

Ruiz de Samaniego, Alberto, “Hacerse a la idea: lo estético contra lo artístico”, en Maderuelo, 
Javier (ed.), Medio siglo de arte. Últimas tendencias, 1955-2005, Abada, Madrid, 2006.

Schaeffer, Jean-Marie, Adiós a la estética, Machado Libros, Madrid, 2005.
Shiner Larry, Invención del arte. Una historia cultural, Paidós, Barcelona, 2004.
Tarsicio, Eloy y Serge Pey, “El performance es una filosofía de la acción”, en Híjar, Alberto (comp.), 

Frentes, coaliciones y talleres. Grupos visuales en México en el siglo XX, Juan Pablos/Conaculta, 
México, 2007.

Wright, Edward A., Para comprender el teatro actual, Fondo de Cultura Económica, México, 
1995.

Zabalbeascoa, Anatxu y Javier Rodríguez, Minimalismos, Gustavo Gili, Barcelona, 2001.




