CUERPO Y TECNOLOGIA
La virtualidad como espacio de accion contemporanea

José Alberto Sanchez Martinez

El cuerpo escoge sus espacios, el pensamiento elige sus
objetos, la razén calcula la materia y la imaginacién recrea
todo eso que la mantiene.

FRANCISCO LEON GONZALEZ

No es extrafio opinar que la virtualidad como caracteristica tecnoldgica de la comunicacién
contempordnea estd cada vez mds enmarafiada con las estructuras sociales. Es un hecho social
comun a pesar de las enormes desigualdades que presenta la vida hoy. La virtualidad pervive gracias
a la digitalizacién y a internet. Es a partir de esta triple relacién que lo virtual esboza distintos
problemas, que no sélo remiten a dificultades de acceso, sino a esquemas de funcionalidad
simbdlica. El cuerpo es uno de ellos. La virtualidad tiene como facultad desestructurar el cuerpo
del sujeto para generar comunicacién, de ahi que el cuerpo desempefie un papel relevante en
las relaciones a través de internet. Este trabajo explora las relaciones entre cuerpo y tecnologfa
utilizando a la virtualidad como vértice de reflexion.

Palabras clave: cuerpo, tecnologfa, espacio, accidn, reflexién.

ABSTRACT

It isn’t extrange to say that virtuality like technological characteristic of contemporary
communication is every time more vinculated with the social structures. Is a common social
fact even the huge differences that presents the life today. Virtuality subsists thanks to two
characteristics; by one hand, the digitalization; and the other hand the Internet. Is from this
triple relation that virtuality shows differents problems, that not only refers to the difficulty of
access, it also refers to the frame of reference of symbolic function. The body is one of them.
Virtuality has the faculty of disrupt person’s body for creates communication, that is why the
body plays an important role in the relationships in the Internet. This job explores the relations
between body and technology using virtuality like subject of reflexion.

Key words: body, technology, space, action, reflexion.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 227



J.A. SANCHEZ CUERPO Y TECNOLOGIA. LA VIRTUALIDAD COMO ESPACIO DE ACCION CONTEMPORANEA

CUERPO Y ESPIRITU: CARNE Y SUSTANCIA

Cuando volteamos la mirada al cine es comin encontrar temas relacionados con lo
tecnoldgico; por ejemplo, sobre robética corporal. De una u otra forma, ya sea a partir
de la nocién de mdquina-objeto, ciborg u avatar, la preocupacion parece radicar en el
desplazamiento del cuerpo como fisica carnal hacia otras representaciones venidas de la
tecnologfa, tenemos muchos ejemplos en el cine de ese contexto. De diferentes maneras,
el cuerpo siempre aparece como un advenimiento futuro de transformacién. Sea cual
sea el tratamiento, podemos pensar que esas visiones sélo responden a ideas estéticas, a
lucubraciones o a presentimientos bien o mal fundados. Sin embargo, hay que sefialar que
esas ideas también pertenecen a otros espacios no precisamente visuales. La literatura, y
mds recientemente la pldstica, el arte contempordneo, incorporan a su discurso premisas
tecnoldgicas del cuerpo.

El cuerpo es un objeto de preocupacién porque hay un reconocimiento de él como
un centro de gravitacién, no sélo de la existencia en si misma sino, ante todo, porque
cruza todo el mapa de la vida social. La palabra cuerpo no sélo ha sido interpretada
como una metonimia de humano o actor social, sino que involucra la exigencia de ver
a los actores como portadores de cuerpo, es decir, sujetos de accién, mediante el cual
ejercen el espectdculo social. De ahf que sea necesario sefialar que el cuerpo no existe
en si mismo, es necesario anclarlo al sujeto o actor (categorias sociales) para entenderlo.
Toda figura que el cuerpo crea, similar a un dibujo, aparece ligada a una practica cultural,
a un uso individual y una simbdlica colectiva: el cuerpo dibuja un conjunto de signos
que representan una relacién. La premisa corporal radica en eso, en estar sujeta al otro,
a una alteridad e identidades colectivas.

El cuerpo, moldeado por el contexto social y cultural en el que se sumerge el actor, es
ese vector semdntico por medio del cual se construye la evidencia de la relacién con
el mundo: actividades perceptivas, pero también la expresién de los sentimientos, las
convecciones de los ritos de interaccidn gestuales y expresivos, la puesta en escena de la
apariencia, los juegos sutiles de la seduccidn, las técnicas corporales, el entrenamiento
fisico, la relacién con el sufrimiento y el dolor.’

El cuerpo es puerta, a través de él entra la existencia, se absorben las costumbres y las
précticas. Hasta aqui el cuerpo sélo funciona como receptor, autémata carnal. Pero el
cuerpo, como dice Le Breton, también es un mecanismo de expresién, es decir, forma
parte de la construccién de significados colectivos.

! David Le Breton, Antropologia del cuerpo y la modernidad, Buenos Aires, Nueva Visién, 2002,
p.7.

228 NUEVA EPOCA « ANO 23 * NUM. 62 « ENERO-ABRIL 2010



DIVERSA

Esta nocién, mds alld de los ambientes artisticos y estéticos, puede rastrearse en los
estudios filoséficos, antropoldgicos y socioldgicos. La preocupacién, igual que en el cine,
suele coincidir: se pone el dedo sobre la llaga de la escisién carnal, sobre la nocién de
cémo el cuerpo se ha ido separando, desmembrando a partir de las précticas tecnoldgicas.
Mds adelante abordaremos especialmente esta metdfora de la divisién. Lo que aqui nos
interesa es una forma de la separacién, que podemos sefialar como esencial para entender
los procesos del cuerpo, asi como un acercamiento a su conceptualizacion desde el dmbito
virtual. Algo que sin duda también incluye al acto comunicativo y sociolégico. Se trata
de la separacién entre cuerpo y espiritu.

Sefialemos, a espaldas de lo dicho, que la problemdtica del cuerpo es antiquisima, por
usar un adjetivo excedido. Los fildsofos presocrdticos ya se preocupaban indirectamente
bajo formas metonimicas de pensar el cuerpo a partir de cuestionamientos sobre el origen
del hombre: fuego, aire, agua. Bajo la figura de elementos naturales escondfan un juego
por demds interesante: el cuestionamiento del origen del mundo a partir de un cuerpo,
o dicho de otra forma, la indagacién del cuerpo a partir de otro, en este caso el de la
naturaleza. Fue Platén —en sus Didlogos, sobre todo en el “Timeo o de la Naturaleza’—,
quien tras los presocrdticos quitd el velo del primer cuerpo para preguntar por el segundo.
Bajo la imagen del mundo, Timeo comenta que Dios cred el cuerpo reuniendo a los
cuatro elementos de la naturaleza. Lo doté de alma, le dio sentidos. Platén unificé todo
el discurso presocrdtico. En primera instancia, dichas ideas nos remiten a una sintesis de
los presocriticos, sin embargo, conlleva la novedosa visién de la génesis del cuerpo como
espacio ligado a la divinidad, dotado de funciones y cualidades. Es un texto que explora
las relaciones entre los cuerpos a partir de pardmetros de las relaciones y las diferencias
entre ellos: una especie de alteridad metafisica.®

En la introduccién que hace Porfirio a la obra de Plotino, se nota mds la relacién ya
anunciada por los presocrdticos y los socrdticos, al interpretar el cuerpo como mundo y
como vida. Si lo tomamos como mundo el cuerpo se equipara a un territorio, un espacio
de identificacidn, limite, frontera; como vida, se equipara a un instrumento, un medio
para alcanzar la experiencia. Recordemos la indagacién de Antonio Sustaita, quien dice
que —en la tradicién cristiana— para san Pablo el cuerpo es el templo del alma y para
santa Teresa el cuerpo es prisién. “Como templo, el cuerpo deviene medio para alcanzar
lo divino, pues el templo es el espacio que se construye para albergar la imagen de la
divinidad. La valoracién es totalmente distinta cuando se le considera prisién; el cuerpo
deviene obstdculo”.?

* Platén, Didlogos, México, Porrta, 1979, pp. 663-721.
3 Antonio Sustaita, “Andlisis de la relacién cuerpo-ciudad en el cine de ciencia-ficcién”, tesis de
maestrfa, México, Facultad de Ciencias Politicas y Sociales-UNAM, 2002, p. 18.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 229



J.A. SANCHEZ CUERPO Y TECNOLOGIA. LA VIRTUALIDAD COMO ESPACIO DE ACCION CONTEMPORANEA

Es innegable que estas dos visiones paradéjicas han alimentado las nociones
epistemoldgicas de entender el cuerpo a lo largo de la historia. Por sefialar un ejemplo,
la figura del libertino en contraposicion al asceta alimenta esa divergencia de concebir
el cuerpo. Aunque en ambos la carne es frontera, el exceso y la mesura los opone, y
los sitdan distintamente frente a los otros. El libertino es cruel con los otros y consigo
mismo —dice Octavio Paz—, mientras que el asceta desaparece para el otro, o los otros
desparecen para éL.*

Estamos frente a una dicotomfa especial. Si el cuerpo es limite, obstdculo, entonces
las libertades que adquiere el cuerpo necesariamente le vienen de algo que él envuelve, la
divinidad. Esta divinidad bdsicamente ha sido tratada como elemento cristiano: el Dios.
Max Scheler senala que el hombre busca la divinidad porque no tiene su propio espacio,
su propio medio, una casa. La divinidad se esconde y necesita ser encontrada, por eso
—en palabras de Marfa Zambrano—, como el hombre no puede mirarse, se mira desde
las cosas: “Y asi, él mismo, que no puede ain mirarse, se mira desde lo que le rodea”.’
Esa es una de las razones por las que los presocrdticos observaron el cuerpo desde el
mundo. Esto nos lleva a plantear una disyuntiva frente al cuerpo que resulta de mucha
trascendencia para concepciones posteriores, y que podemos sefialar como el origen de
la preocupacién social del cuerpo. Se trata de lo incorpéreo, que le dard significacién a la
prictica misma del cuerpo:

La palabra incorpéreo no designa un solo y mismo género como la palabra cuerpo. El
nombre incorpédreo se aplica a lo que concebimos haciendo abstraccién del cuerpo.
Algunas cosas incorpéreas (como la inteligencia, la razén discursiva), son seres verdaderos;
existen con cuerpo y sin cuerpo; subsisten por s{ mismos; son por si solos actos y vidas.
Los otros, como la materia, la forma sensible sin materia, el lugar, el tiempo, etcétera,
no constituyen verdaderos seres, estdn unidos al cuerpo, de él dependen, existen a causa
de otros, gozan vida relativa y subsisten dnicamente por virtud de ciertos actos.®

El cuerpo aparece determinado en una materialidad condicionada por el tiempo
y el espacio, cosa de la cual Kant parece ser responsable en el sentido epistemoldgico y
de la que pervive como herencia en los valores metodoldgicos del quehacer cientifico
contempordneo. La antropologfa y la sociologfa estudian con gran claridad los cuerpos en
su sentido material, afiadiendo el contexto y las relaciones en que se encuentran expuestos.
Nos situamos ya en un problema de indole sociolégica: concebir al cuerpo en tanto espacio

* Octavio Paz, Un mds alld erdtico: Sade, México, Vuelta/Heliépolis, 1993.
> Marfa Zambrano, E/ hombre y lo divino, México, FCE, 1955, p. 32.
¢ Plotino, Enéadas, México, UNAM, 1988, p. 49.

230 NUEVA EPOCA « ANO 23 * NUM. 62 « ENERO-ABRIL 2010



DIVERSA

material de presentacidn, accidn y significacién frente a los otros. ;Identidad? Recordemos
haciendo hincapié que los estudios del cuerpo surgen en Grecia a partir del momento en
que se desplazan las indagatorias del mundo para comenzar a cuestionarse sobre el ser
humano: el humanismo idealista-especulativo del ser. No hay forma de que el cuerpo
deje de ser una referencia identitaria, es —de hecho— nuestra primera faccién. El cuerpo,
desde el dngulo social, es el rostro, un rostro a partir del cual el otro es sujetado con la
mirada, reconocido. Se reconoce en tanto ha sido sujetado, en tanto ha sido mirado. El
cuerpo es, parafraseando a Levinas, un testimonio de la existencia imborrable.”

Nietzsche, en Asi hablaba Zaratustra, nos pone frente a la disyuntiva. En la religién
humanista Dios es concebido como la primera idea. Esa idea necesariamente estd ligada a
un dmbito mds lejano del cuerpo, en la profundidad del cuerpo. Asi, practicar la religién
significa regresar a la profundidad. Sin ese regreso, el humano es sélo cuerpo y el cuerpo
adquiere la forma de una prisién. “Dios ha muerto”, dice Zaratustra. En realidad lo que
dice Nietzsche es que la profundidad que nos acerca a Dios, primer idea, ha muerto: el
sentido humano ha muerto. “Dios ha muerto”.® Es el espiritu el que aparece en juego,
su desaparicién y consecuentemente su bisqueda. Si tomamos en cuenta que la palabra
espiritu tiene dos grandes concepciones —la latina y la griega—, vemos que los griegos
designaban espiritu (pnéuma) a lo que los latinos llamaban espiritus (spiratus), ambas
concepciones entienden metaféricamente que espiritu es el acto de respirar, de soplar.
De ahi que la falta de espiritu implica una forma de muerte.

Pero la sentencia de Nietzsche tiene un trasfondo que aqui nos interesa y que debemos
plantearla como una hipétesis a posteriori. Si el aspecto que representa la profundidad,
es decir, el espiritu, ha muerto, el contenedor-cuerpo necesariamente pierde también su
centro de gravitacion. El cuerpo deja de pertenecer a un espacio cosmogdnico, o por
lo menos al espacio ontoldgico de la creacién. Desde ese momento el yo (“I”) vendrd a
concentrar y a convertirse en el eje de la bisqueda espiritual.

Al instaurarse nuevas formas de vida, como las moralmente instituidas, dogmdticas o
religiosas dogmdticas, el cuerpo se desvincula de la relacién comunicativa con la primera
idea, el espiritu. Hablamos, desde entonces, de una comunicacién sesgada, de una
comunicacién donde estd de por medio una ausencia. No le queda al cuerpo mds que
zarpar hacia un viaje al exterior. Buscard lo incorpdreo en fuentes externas que permitan
resarcir la falta, el vacfo. Esa comunicacién faltante serd encontrada en las pricticas del
dmbito social.

7 Emmanuel Lévinas, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, Salamanca, Sigueme, 1987,
p. 136.
8 Friedrich Nietzsche, As? hablaba Zaratustra, México, Editores Mexicanos Unidos, 1989, p. 17.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 231



J.A. SANCHEZ CUERPO Y TECNOLOGIA. LA VIRTUALIDAD COMO ESPACIO DE ACCION CONTEMPORANEA

No intentamos hacer un recorrido extenso sobre la teorizacion del espiritu y el cuerpo.
Solamente tratamos de sefialar lo que Morris Berman —en Cuerpo y espiritu—llama “falla
bésica”.” Es decir, solamente se intenta hacer notar que en la comunicacién corporal,
entendida como gestos simbdlicos construidos culturalmente, existe una ruptura entre
espiritu y cuerpo. De no notarlo, no serfa posible entender todas las formas de busqueda
ontoldgica que van desde pricticas ascéticas, religiosas, o como en el caso que nos compete,
tecnoldgicas.

La virtualidad como estructura tecnolégica conlleva toda esta contradiccién entre
presencia (cuerpo) y ausencia (espiritu). Sherry Turkle ha sefalado que la virtualidad
permite el reencuentro con un mundo que restituye la fluidez y la multiplicidad del ser.
Algo similar al espacio de la creacidn, o los espacios que el arte abre.

El ordenador nos lleva mds alld del mundo de los suefios y las bestias porque nos posibilita
contemplar la vida mental que existe apartada de nuestros cuerpos. Nos posibilita con-
templar los suefios que no tienen las bestias. El ordenador es un objeto evocador que
provoca la renegociacién de nuestras fronteras.'

En este marco —el virtual—, el cuerpo viene a encontrar nuevos espacios de proyeccién,
misma que podemos considerar incluso mitica. Ya no se limita a una ausencia de
profundidad donde posarse, sino que se arriesga a encontrar un nuevo sentido de ésta.
Toda la critica que Nietzsche hace a la pérdida de espiritu en Occidente, ante todo
entendida como la pérdida de sentido creativo fundado en una voluntad de poder, puede
ser revalorada a la luz de la tecnologfa, especificamente desde la virtualidad. Heidegger,
ha llamado —en su libro £ ser y el tiempo— a ese proceso, el olvido del ser.

Los mundos virtuales inauguran una dimensién de esa busqueda, de la muerte o el olvido
que nosotros llamamos ausencia.'’ Los criticos pueden pensar que la transferencia de la
vida a un dmbito virtual es sélo la continuacién de la muerte de Dios, su tiltimo peldafio.
Es dificil concebir una forma de vida dentro de la pantalla, entablar relaciones e incluso
crear. Sin embargo, asf como sucedid con ciertos movimientos tales como el romanticismo,
dadaismo, o surrealismo, la tecnologfa presenta un esquema de desafio hacia ese Dios. Las

? Mortis Berman, Cuerpo y espiritu, Chile, Cuatro Vientos, 1992, pp. 3-48.

10 Sherry Turkle, La vida en la pantalla. La construccién de la identidad en la era de internet, Espaiia,
Paiddés, 1995, p. 31.

"' Los mundos virtuales, también llamados metamundos, son una representacién gréfica del
mundo fisico, que originalmente fueron concebidos como juegos virtuales, donde los usuarios pueden
interactuar y socializar bajo avatares. Los dos mds importantes en la red: Active worlds [http://www.
activeworlds.com/] y Second Life [http://secondlife.com/].

232 NUEVA EPOCA « ANO 23 * NUM. 62 « ENERO-ABRIL 2010



DIVERSA

justificaciones sobran, a pesar de la brecha digital, cada vez mds sujetos se siguen sumando
a los usos de la tecnologfa, cada vez mds la participacién adquiere dimensiones mayores;
y no sélo eso, cada vez mds la vida se estructura a partir de bases virtuales. Tanto cuerpo
como espiritu conviven en un proceso de redefinicién en estos mundos: la virtualidad no
ha terminado ain de inventar una nueva forma de presencia real.

EL CUERPO ROTO: DICOTOMIAS SOBRE LA MODERNIDAD

Si nos centramos en una visién sociocultural, y entendemos que la cultura—como précticas
significativas intimamente compartidas en el seno de un territorio— se compone de formas
objetivadas y formas subjetivadas, tenemos que el cuerpo es un artefacto cultural percibido
como un todo que contiene significados compartidos y que remite a identificaciones y
diferenciaciones que operan en dos sentidos relacionados con la concepcién del cuerpo:
por un lado, la concepcién moderna del cuerpo a partir de la individualidad y, por otro,
la concepcién mitica tradicional del cuerpo.'

Para la antropologia del cuerpo es importante esta distincién porque tiene una
ingerencia social representativa. Como veremos, para el caso de la virtualidad también
resulta importante. El cuerpo moderno se rastrea desde la Edad Media, sobre todo a partir
de nociones médicas como las de disecciones de caddveres. Las disecciones realizadas por
anatomistas y estetas como Vesalio, Leonardo da Vinci o Miguel Angel son eminentemente
simbdlicas. Detrds de la usurpacién de la carne con el bisturi hay una usurpacién de
espacios. El filo no s6lo divide la piel para dejar ver el interior del cuerpo, intrinsecamente
divide al cuerpo de la persona que lo posefa: la separacién cientifica de la carne y espiritu.
Esto representa de la misma forma el paso de la “persona” al “individuo”. Se individualiza
el cuerpo del humano que lo porta.

Todo el proceso de la concepcién moderna conlleva a la divisién del cuerpo con el
individuo y con el mundo como referencias, un nuevo sentido de separacién, que no se
entiende entre cuerpo-espiritu, sino entre colectividad-individualidad. No nos compete
hacer aqui una teorizacién del proceso de individuacién, baste decir que ésta tiene tres
grandes vertientes que incluyen al cuerpo: la desacralizacidn de la naturaleza, el desarraigo
al sentido de la comunidad y el surgimiento de una nueva epistemologfa del cuerpo al
concebirlo como algo separado.

La individuacién del hombre se produce paralelamente a la desacralizacién de la
naturaleza. En este mundo de la ruptura el cuerpo se convierte en la frontera entre un

"2 David Le Breton, Antropologia del cuerpo y la modernidad, op. cit., 2002.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 233



J.A. SANCHEZ CUERPO Y TECNOLOGIA. LA VIRTUALIDAD COMO ESPACIO DE ACCION CONTEMPORANEA

hombre y otro. Al perder su arraigo en la comunidad de los hombres, al separarse del
cosmos, el hombre de las capas cultivadas del Renacimiento considera el hecho de su
encarnacién desde un dngulo contingente. Se descubre cargado de un cuerpo. Forma
ontolégicamente vacfa, sino despreciada, accidental, obstdculo para el conocimiento
que lo rodea."

La individualidad corporal es el resultado de una divisién césmica desde el momento
en que se pierde la identidad como una unidad con respecto al cosmos. El cuerpo, en
esta separacion, se ve a s{ mismo como un microcosmos: el cuerpo como portador de
identidad, dirfamos aqui, como una dimensién identitaria importante para entender
fenémenos contempordneos. El cuerpo es, en el mundo moderno, el signo del individuo,
una identidad desacralizada. ;Podemos pensar que en el espacio virtual el cuerpo también
es signo del individuo?

Pero, ;con qué rompe el cuerpo? Breton plantea que hay una ruptura en la que el cuerpo
comienza a concebirse como separado del mundo. Los antropdlogos se han referido a
este fenémeno. El hombre de las sociedades tradicionales localizaba y distinguia el cuerpo
a partir no del otro, sino del mundo. Asi, Maurice Leenhardt, estudiando a la sociedad
Canaca, encuentra que el cuerpo se relaciona directamente con la dimensién vegetal, es
decir se relaciona con los drboles, con las plantas.

La unidad de la carne y de los musculos (pie) refiere a la pulpa o al carozo de las frutas.
La parte dura del cuerpo, la osamenta, se denomina con el mismo término que el tronco
de la madera. Esta palabra designa también los desechos del coral que aparecen en las
playas. Las conchas terrestres y marinas sirven para identificar los huesos que recubren,
como el crdneo. Los nombres de las diferentes visceras también estdn tomados del

vocabulario vegetal.'

El Karo, cuerpo en la sociedad Canaca, implica que éste no estd desvinculado del
mundo. La naturaleza es una identidad esencial que envuelve el cuerpo. Asi, el concepro de
cuerpo no aparece reducido al individuo, es extensivo a todos los niveles de la vida social,
incluso al lenguaje. La relacién entre cuerpo y lenguaje estd dada por una concepcién
poética del mundo y la carne: el cuerpo de la lluvia en los brazos del aire; el viento anda
desnudo por la piel del mundo. Cualquier cosa es leida a la luz de un cuerpo, el cuerpo
del silencio, la palabra como cuerpo, el cuerpo de la noche.

13 Ibid., p. 45.
14 Maurice Leenhardt, en David Le Breton, ibid., p. 16.

234 NUEVA EPOCA « ANO 23 + NUM. 62 « ENERO-ABRIL 2010



DIVERSA

El cuerpo se confunde con el mundo, no es el soporte o la prueba de una individualidad,
ya que ésta no estd fijada, ya que la persona estd basada en fundamentos que la hacen
permeable a todos los efluvios del entorno. El cuerpo no es una frontera, un 4tomo, sino
el elemento indiscernible de un conjunto simbélico. No hay asperezas entre la carne del
hombre y la carne del mundo.”

Para Francis Barker, el siglo XVII marcé una ruptura esencial moderna al silenciar
el cuerpo. Arrojado fuera de la textualidad, la carne quedé sin posibilidad de expresar,
quedd, en términos de palabra, sin la posibilidad de nombrar el mundo. Es una de las
rupturas mds importantes, pues implica la demolicién de un vinculo con la exterioridad.
Estamos ante una de las ideas mds importantes que abarcan a la modernidad, se trata
del comienzo de la ausencia corporal, 1a cual, aqui denominamos hendidura, pues es la
génesis de una serie de desgarramientos que acompanardn al cuerpo hasta nuestros dfas.
Las consecuencias de esto van desde las formas de relacionarse con los otros, hasta las
reconfiguraciones de las identidades culturales. Sefala Antonio Sustaita que: “Todo lo
ausente guarda silencio, y todo lo que est4 en silencio parece ausente”.'®

Parafraseando la metdfora de Linda Nochlin, el fragmento es un rasgo distintivo de
la separacién del cuerpo en la modernidad;'” se forma cuando dos o mds hendiduras
separan un espacio. La unidad que guardaba el cuerpo viene a ser rota. ;Pero, qué quiere
decir esto exactamente? A nuestro entender se trata de un proceso de separacién que
va sufriendo el cuerpo de diferentes elementos que lo definfan; la dislocacién de la vida
rural para ingresar a una vida urbana, lo cual conlleva la pérdida referencial de un espacio
mitico-cultural; el individualismo, que se refleja en las formas de vida extremosas para
restituir la falta de cuerpo (drogas, deportes extremos), es decir, buscar el vinculo para
encontrar lo que se tenfa; la aparicién del cuerpo-mdquina que se postula a partir de la
produccién y, por supuesto, la aparicién de la tecnologfa cibernética como rasgo distintivo
de la modernidad, y de la aparicién de la comunicacién mediada por computadora (CMC),
tltimo eslabdn de la ruptura corporal.

El despedazamiento del cuerpo o su fragmentacién puede entenderse desde estas
aseveraciones; sin embargo, podrfamos sefialar dos que son relevantes: por un lado, se trata
de la fragmentacién hecha por las nuevas epistemologfas y, por otro, de las nuevas formas
juridico-politicas en que entra en relacién el cuerpo. Igual que la banda de moebius, en

5 Ibid., p. 18.

16 Antonio Sustaita, “Entre el silencio y la palabra: el cuerpo en el arte contemporineo”, tesis de
doctorado, Espafia, Universidad Complutense, 2004, p. 13.

17 Vedse Linda Nochlin, 7he Body in Pieces: The Fragment as a Metaphor of Modernity, Nueva York,
Thames & Hudson, 1994.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 235



J.A. SANCHEZ CUERPO Y TECNOLOGIA. LA VIRTUALIDAD COMO ESPACIO DE ACCION CONTEMPORANEA

la comunicacién virtual, el cuerpo experimenta una doble sensacién de espacios, se trata
del paso del interior al exterior o el adentro y el afuera, la paradoja fisica serfa pertinente
llamarla. Una sensacién de ruptura no muy localizable. El cuerpo es exterioridad, piel
del espacio fisico que contiene asimismo un interior que lo define en cuanto a la forma
de absorber el mundo vy relacionarse con los otros. Cuando se comunica a través de la
pantalla, esa exterioridad entra en una interioridad, la interioridad que Gibson llamé
en Neuromante ciberespacio, o que Trejo Delarbre llama “Red de redes”. El cuerpo,
nunca separado de su interioridad, entra en fluidez con el interior tecnoldgico, pero
sigue siendo exterior y el ciberespacio es una exterioridad-interior que contiene muchos
interiores donde el cuerpo también participa de la comunicacién. Esta superposicién de
espacios es lo que algunos pensadores han llamado ruptura, separacién del mundo fisico
con el virtual. El entendimiento de la virtualidad como una no-realidad deviene de esas
concepciones. Sin embargo, no siempre es pertinente dicha separacién, hasta aqui, la
separacién obedece a un esquema metodoldgico para entender la 16gica del cuerpo en
sus varias relaciones y problemdticas. La virtualidad es parte integral del mundo fisico,
asimismo, parte integral de la realidad. La ruptura, y queremos que se entienda, tiene
que ver con la integracién del cuerpo a otras dindmicas y pricticas, lo mismo que en el
quehacer griego o la modernidad, la realidad virtual viene a proyectarlo y a redefinirlo.

EL CUERPO FICCION

Una de las disciplinas artisticas que marcé la inmersién del cuerpo en la tecnologia
es la ciencia-ficcién. Ningtin género cinematogrifico habfa llevado al cuerpo a una
exploracién semejante con la tecnologfa, a una relacién de alteridad igual. Al mismo
tiempo, es relevante porque ah{ aparecen en escena nuevas formas de comunicacién. La
ciencia-ficcidn es una literaria que muestra el cuerpo en su fragmentacion, es decir, a
veces separado de su misma corporalidad, como el caso de los cyborgs, 0 como autémata
robdtico, y en casos como avatar. Podemos entender que después de la ruptura del cuerpo
y su ausencia, la ficcidn es el dltimo eslabén donde ha recaido el cuerpo tecnologizado;
el cuerpo entra en la tecnologfa por obra de la ciencia-ficcién, por lo menos desde el
dngulo de concepcidn artistica, pues ya antes las ciencias sociales habfan categorizado
el cuerpo desde la teorfa dominado-dominador. En ese sentido, desde la ciencia ficcién
el tltimo eslabén ha sido la pelicula Matrix, donde los cuerpos desaparecen del mundo
fisico para habitar uno virtual.

En primer lugar, el tépico fue mostrado bdsicamente bajo una perspectiva tecnoldgica
por ciertas tendencias literarias fantdsticas. Podemos sefialar sélo algunos casos, que
curiosamente entablan un discurso dialgico entre el yo y el ozr0 en relacién al cuerpo. E/

236 NUEVA EPOCA « ANO 23 * NUM. 62 « ENERO-ABRIL 2010



DIVERSA

extrario caso del Dr. Jenckylly Mr. Hyde, de Louis Stevenson, explora la maravillosa idea de
la trasformacién del cuerpo del si mismo en otro, que entendida la ausencia propiamente
del otro como actor, se refiere a la idea del doble: se transforma el cuerpo para ser otro,
pero sigue siendo él mismo. ;Nos parece familiar algo de esto con la comunicacién
virtual? Por su parte, Frankenstein, de Mary W. Shelley, anade la creacién de un humano
autémata, un cuerpo artificial dotado de vida por mecanismos tecnolégicos. De manera
similar, el libro de Gustav Meyrink, £/ golem, plantea la creacién de un humano por
intervencién de la técnica, aunque provocado por la combinacién medieval de la Cdbala,
que responde a la combinacién del lenguaje: un cuerpo-texto. ;Nos parece familiar algo
de esto con respecto al hipertexto, uno de los elementos de la comunicacién virtual?
Estos tres casos tienen algo en comun, provocan la destruccién de la mismidad entendida
como espacio del yo, y avistan la aparicién del oz70 bajo otra forma corporal, siempre con
la intervencién de un medio: magia, tecnologfa o lenguaje. Estos tres casos nos remiten
ya a una dislocacién de la identidad o, como también podriamos llamarlo, a la génesis
de las dimensiones identitarias.

El cine ciencia-ficcidn, apoyado en el futuro como mecanismo de espacio de accidn,
ha explorado el problema del cuerpo con otros fundamentos, pero en contextos bien
delimitados: la mutacién del cuerpo por intervencién tecnoldgica; el espacio urbano y el
espacio del cuerpo; el cuerpo como espacio de representacion; las alteraciones del cuerpo
bajo la mirada tecnoldgica.'® Se trata, bajo el dngulo de la ciencia-ficcidn, de explorar las
relaciones de alteridad basadas en la “deconstruccién” derrideana del cuerpo. Es ineludible
sefalar que categorfas como metropolis, espacio, medio, urbanidad, han saltado de la
ficcién al andlisis social. Una sociologfa del cuerpo da cuenta de ello, preocupada por
los usos, las précticas, las funciones y su desenvolvimiento en los espacios urbanos, as
como espacio simbdlico de representacién, no hace sino abismarse en la carne como eje
de andlisis. Qué decir de la antropologfa y de la psicologfa, que cada una a su manera
exploran el sentido de reconocimiento y diferenciacién frente a los otros: el cuerpo como
espacio de reconocimiento y como objeto interiorizado.

EL CUERPO AUSENTE: LA VIRTUALIDAD EN JUEGO
Frente a la fragmentacién del cuerpo y la ficcionalizacién por medio de la tecnologfa ses
posible todavia encontrar un cuerpo, hablar de éI? La pregunta es por demds importante,

ya que hay un nivel atin mds en la conceptualizacién del cuerpo en las nuevas tecnologias

'8 Para abundar mds en la relacién cuerpo-cine ciencia ficcién, véase Joan Bassa y Ramén Freixas,
El cine de ciencia ficcidn, una aproximacién, Espana, Paidés, 1993.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 237



J.A. SANCHEZ CUERPO Y TECNOLOGIA. LA VIRTUALIDAD COMO ESPACIO DE ACCION CONTEMPORANEA

de comunicacidn, se trata de su ausencia, entendida ésta como deslocalizacién, que no
puede sino referirse a la insercién de internet como medio y espacio de accién virtual,
donde es posible la reconfiguracién imaginaria del cuerpo, su presentacion frente a los
otros y su representacion tecnoldgica.

La entrada de la comunicacién virtual en la modernidad ha dado pauta para inferir
sobre los efectos que dicha virtualidad ha creado en relacién con la presencia. Comunicarse
virtualmente implica en primera instancia desaparecer fisicamente. Es un hecho innegable,
pero la discusién sobre el problema recae en el concepto de virtualidad. El primer espacio
de desaparicién es el corporal, un segundo es el espacio territorial, y un tercero, el espacio
mundial. Gradualmente, el mundo de la carne y el mundo de la tierra van desapareciendo,
piensan algunas mentes. Habrd que reflexionar sobre esa ausencia, que dicho sea de paso
encuentra en lo virtual su mayor nicho.

El primer asunto que encontramos al pensar la virtualidad es un problema de términos
para entenderla. La etimologfa de la palabra virtual comenzé a aplicarse en el Medioevo
y tiene una descendencia latina, virtuales que deriva de virtus: fuerza, potencia. Esto nos
lleva a pensar la virtualidad desde (como) una especie de virtud de la realidad, es decir,
una cualidad real de lo real.

En sus acepciones modernas localizamos una distincién bdsica: “virtual”, “realidad
virtual” y “ciberespacio”, este tltimo considerado por Gibson como un lugar sin lugar
y sin tiempo (tiempo real), donde la tecnologfa interviene creando otros espacios de
accién: un espacio de alucinacién colectiva. El ciberespacio es una categorfa secular de
la virtualidad, deviene de ella, englobando las dos variantes, lo virtual desde un dngulo
filoséfico y realidad virtual desde la comunicacién tecnolégica. Hay otras metonimias
que trasladan su connotacién a “simulacién” e “ilusidn”, sin duda las mds conocidas
y las mds recurrentes cuando se entabla un didlogo comparativo entre la perspectiva
humanista y la social.”

Sin embargo, hay detrds de la ilusién y simulacién una riqueza cognoscitiva que tiende
un puente con la fuerza y la potencia. Comencemos por aqui. Baudrillard habla de la
simulacién como el acto de crear secreto, la funcién del secreto es suprimir la acumulacién
de realidad, en el ntcleo del secreto sélo hay ilusién ya sea individual, grupal. La forma
en que se manifiesta el crimen (el crimen de la realidad, segin Baudrillard) es a través
de las formas de vida tecnoldgicas: televisién, internet, ciberespacio, realidad virtual, es
decir, la destruccidén de la ilusién como mecanismo del secreto:

1 Véase Michela Marzano, Dictionnaire du corps, Paris, Puf, 2007. Dentro de algunas discusiones
que aborda ese libro, estd la doble problemdtica: real-virtual y cuerpos fisicos-cuerpos virtuales.

238 NUEVA EPOCA « ANO 23 * NUM. 62 « ENERO-ABRIL 2010



DIVERSA

Los icondlatras de Bizancio eran personas sutiles que pretendfan representar a Dios
para su mayor gloria pero que, al simular a Dios en la imdgenes, disimulaban con ello
el problema de su existencia. Detrds de cada una de ellas, Dios habfa desaparecido. No
habfa muerto, habfa desaparecido. Es decir, ya no se planteaba el problema. Quedaba
resuelto con la simulacién.?

Desde esa perspectiva, la pantalla se ha tragado al hombre, podrfamos decir, lo cual
resuelve en parte el problema de su bisqueda, no es necesario buscarlo porque ya no estd,
ha desaparecido. Sin embargo, también podriamos pensar que la pantalla se ha vuelto
espejo y que en lugar de comerlo lo arroja, lo expulsa en muchas imdgenes. Reflejado en
el fondo de un avatar tecnoldgico, desaparece de si mismo para encontrarse a s mismo en
una simulacién. Un poco a la manera del discurso cinematogrdfico de David Cronenberg
cuando hace referencia a la realidad videodrémica.”!

En el fondo, simulacién e ilusién se encuentran en relacién intrinseca con la virtualidad,
sea el término que sea, se utilice o se analice. Si reunimos las acepciones senaladas
reunimos varias disciplinas que se han preocupado por argiiir sobre la virtualidad: filosoffa,
comunicacion, antropologfa, sociologfa. Un comentario: la congregacion de éstas debe
entenderse como una cualidad metodoldgica de la investigacion actual al enfrentarse a
un mundo altamente complejo. Parece ser que después del advenimiento de grandes
corrientes epistemoldgicas (positivismo, funcionalismo) que individualizaron las ciencias,
hay una regresion necesaria a la multidisciplinariedad, al documento convergente para
entender la realidad, igual que la forma en que los griegos entendian la ciencia, esto no
quiere decir que ha dejado de haber posturas, como lo dejan ver algunas relativistas.

Son los mismos griegos los que aqui se toman como punto de partida para hacer una
distincién metodoldgica en relacién a la virtualidad. Existen dos perspectivas sobre las
que descansa el problema: una filoséfica y otra sociolégica-comunicacional. Dos filésofos
esbozaron una primera idea al respecto. Tal idea no se desarrollard, para los fines de este
trabajo es suficiente sefalar el aspecto central del pensamiento. En Platén y Aristételes
se encuentran las primeras nociones de pensar lo virtual. En primer lugar, lo virtual estd
relacionado con los sentidos, la percepcién y la creacién. Crear es alterar la percepcién a
través de los sentidos, dicha alteracién inaugura un espacio o multiples espacios, ;mundos?,
;realidades? Espacios que reflejan la envergadura cultural-simbdlica de la esfera social,
ejemplos: el arte y el mito. Tales espacios son nombrados como /o virtual en tanto son

* Jean Baudrillard, £/ crimen perfecto, Barcelona, Anagrama, 1996, p. 16.

! Hemos retomado este concepto de la pelicula Videodrome (1983), de David Cronenberg, donde
la televisién es tomada como un espacio simulador, una boca que se traga al hombre, basado en la
velocidad de las imdgenes.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 239



J.A. SANCHEZ CUERPO Y TECNOLOGIA. LA VIRTUALIDAD COMO ESPACIO DE ACCION CONTEMPORANEA

potenciales. Lo virtual es un espacio creado de la realidad, pero que igualmente es real
y crea realidad, incluso, desde una visién cosmogdnica y arcaica son mds reales que la
realidad. La verdadera realidad en esta visién es aquella que se crea, que se inventa, un
espacio donde la condicién del ser humano como ser dividido tiende a encontrar la
unidad perdida: la virtualidad es un abismo. Recordemos que en los abismos el hombre
se busca a s{ mismo.” Sin embargo, lo virtual requiere de ciertos medios que pueden
ser considerados de comunicacién, pero que no son considerados como tecnologfa.
El cuerpo, los colores, la palabra, el sonido, contienen un alto poder de creacién de lo
virtual. Lo virtual en este sentido, es una expresién que ensancha el dmbito simbdlico
de las relaciones (sean cuales sean), su papel estd relacionado con el arte, la invencidn, el
artificio. Lo virtual simula la realidad, la viste, la dota de un secreto, abre secretos.

Dicha forma de ver ya diverge de una interpretacién que postula la desaparicion o
ausencia del cuerpo en la virtualidad. Se trata, mds bien, de un nuevo sentido de presencia.
Continuemos. Aristdteles postulé lo virtual como potencialidad, algo que contiene la
fuerza de producir. Este acto de potencialidad serd recuperado en algunos autores: H.
Bergson, M. Heidegger y Pierre Lévy. Ambos tltimos piensan que lo virtual siempre
estd en constante enfrentamiento con lo actual, Bergson desde el cuestionamiento de la
realidad filoséficamente, y Lévy con matices sociales de comunicacién. Lo actual es lo
que estd dado, Lévy pone el ejemplo de la semilla y el drbol, el 4rbol estd virtualmente
en la semilla, de esta manera el drbol es lo posible. Sehala Lévy que lo posible es idéntico
a lo real, un fantasma real, latente.

Para observar la caracteristica de lo posible se puede recurrir a Michel Foucault y
Guilles Deleuze en el libro titulado 7heatrum Philosophicum seguido de Repeticion y
diferencia. Ahi, Deleuze aborda categorfas de andlisis como lo posible, lo actual y lo virtual.
La diferencia estd contenida de forma virtual o posible en la repeticién, por su parte, la
repeticién contiene dos momentos, el virtual, que es de donde parte la misma repeticién
(donde estd contenida), y el actual, que es la repeticién misma como desprendimiento
de lo virtual (donde estd manifiesta). Esta tltima categoria es importante para pensar

2 Gran parte de la preocupacién filoséfica ha consistido en pensar el sentido de la “unidad”. Si la
condicién es nacer divididos, escindidos, el hombre a lo largo de la vida y la existencia trata de llegar a
la condicién de unidad. La unidad es una necesidad ontoldgica. Todas las manifestaciones que brotan
del humano (produccién, creacién, invencién) son atisbos por reconstruir el vinculo con lo perdido.
Es interesante el sentido de unidad porque contiene discusién sobre la profundidad de la realidad,
incluyendo lo virtual (hoy dfa tan latente), y de la misma forma la bisqueda de la unidad conlleva a
pensar en el otro, en las relaciones de alteridad. Por ejemplo, el erotismo. George Bataille sefiala que
el erotismo es una de las formas por las cuales el ser humano llega a la unidad. Podrfamos decir que

la unidad es la alteridad radical.

240 NUEVA EPOCA « ANO 23 * NUM. 62 « ENERO-ABRIL 2010



DIVERSA

el problema que aqui nos compete. La identidad implica una repeticidn, la repeticién
de ciertos cdnones culturales que dotan a un sujeto de sentido tanto colectivo como
individual, es decir, el sentido de la identidad sélo puede ser construido a partir de la
accién repetible, la incidencia de hechos singulares en la cultura; por su parte, la alteridad
se manifiesta como diferencia en tanto el o#70 siempre es distinto. “La virtualizacién no
es una desrealizacién (la transformacién de una realidad en un conjunto de posibles),
sino una mutacién de identidad, un desplazamiento del centro de gravedad ontolégico
del objeto considerado”.”

Sin embargo, lo posible como espacio que condiciona lo virtual es infinito. Lo virtual
son cavidades creadas por donde el hombre se fuga de la realidad a otras realidades,
realidades sin fin. De hecho, aunque no pueda tener fin si posee acotaciones. Lo virtual
comienza en lo imposible, que en términos temporales equivale a hablar del presente, el
presente es imposible porque ya estd determinado, es, en dltima instancia, la morada
final de lo que fue lo posible, lo virtual. Asf, lo virtual se localiza en un tiempo siempre
presente, donde pueden existir representaciones del pasado o del futuro. De ahi que
la ciencia-ficcién sea importante como advenimiento para pensar las posibilidades del
cuerpo. Igual ocurre con las nuevas tecnologfas de comunicacién actuales, donde sin duda
habrfa que incluir los teléfonos mdviles, que permiten posibilidades de crear presencia
corporal bajo la ausencia corporal.**

:En qué sentido en lo virtual el s7 mismo es lo actual y ya contiene al o#70 como
posibilidad? Muchos de los pensadores posmodernos que han abordado el tema han
dejado de lado esto. Pierre Lévy cree, pensando la virtualidad, que hay en el fondo de las
relaciones cruzadas por lo virtual un nueva dimensién, donde hay una presencia posible.
Considerdndolo, la relacién entre realidad fisica y virtual es indisociable, puesto que lo
virtual es una extensién de la realidad fisica, aunque esa extension sea s6lo su causa (con
todo el ente simbélico de los individuos que forman parte de ella), es decir, la virtualidad
contiene potencialmente la continuacién de relaciones, pero también contiene formas que
atn no han sido expresadas porque, hasta el momento, lo virtual sélo ha sido visto como
un reflejo. De ahi que las caracteristicas para entender lo virtual desde la filosoffa tengan
un valor y una vigencia cuando se ve desde la perspectiva socioldgico-comunicacional.
:Cudl es la diferencia esencial, entonces, entre lo virtual y la realidad virtual?

El término realidad virtual es empleado en el momento en que se entiende un espacio
creado por la intervencién tecnolégica —esto no quiere decir que lo virtual segtin definido
anteriormente no sea real, ambos términos contienen las mismas caracteristicas en cuanto

» Pierre Lévy, ;Qué es lo virtual?, Barcelona, Paidés, 1999, p. 19.
% Para el problema del teléfono mévil, véase Maurizio Ferraris, ;Dénde estds? Ontologia del teléfono
mdvil, Espana, Ediciones Margot, 2008.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 241



J.A. SANCHEZ CUERPO Y TECNOLOGIA. LA VIRTUALIDAD COMO ESPACIO DE ACCION CONTEMPORANEA

fenémenos, sélo hacemos la distincién aqui para precisar la diferencia metodoldgica entre
uno y otro, y sobre todo para ubicar una mejor referencia sobre el sentido de virtualidad
que en este trabajo queremos entender en cuanto a las nuevas tecnologfas y el proceso de
comunicacién. Por tecnologfa debe entenderse no tecnologias de servicios (que podrian
considerarse también las de transporte), sino tecnologfas inteligentes, multimedidticas,
o bien mdquinas capaces de producir imdgenes en tercera dimensién, comunicacién
visual interactiva a distancia, sensaciones simuladas de lo real, etcétera. La realidad virtual
hace pensar, nombrar y adscribir la realidad de otra manera, apoydndose en aditamentos
tecnoldgicos sin los cuales ella misma no serfa posible: ordenador, teléfono mévil,
software, guantes, cascos, y hoy difa la nanotecnologia, gadgets convergentes que permiten
la transportacién de informacién y el intercambio de simulaciones, o mdquinas que son
capaces de crear una interficie, es decir un habitad cibernético-digital. La realidad virtual
produce el suefio, el suefio de existir, comunicarse y tocarse sin estar.

La perspectiva socio-comunicacional trata de abordar tanto lo virtual como la realidad
virtual en cuanto a usos de la tecnologfa, apropiaciones, aplicaciones, para determinar
su impacto y efecto en las formas de vida donde es posible dicha tecnologfa. De ahi que
haciendo esta precisién, el estudio de los cuerpos en la virtualidad es propio de la realidad
virtual, y requiere del andlisis de las relaciones que se dan a través del universo tecnoldgico.
En el fondo, la realidad virtual es una forma de lo virtual. Es decir, lo virtual contiene
muchos espectros a través de los que se manifiesta. Hoy asistimos a la naciente era de lo
virtual, la economia pasa por lo virtual (tarjetas de crédito, vales, transacciones monetarias),
la politica pasa por lo virtual (urnas electrénicas, campanas politicas distanciadas del
pueblo por los medios), las sensibilidades pasan por lo virtual (musica electrénica, arte
electrénico, hipertextualidad) y, sobre todo, las relaciones sociales pasan por lo virtual
(comunicacién a distancia, interaccién a distancia, cibersexo). Estas tltimas son las mds
dificiles de localizar, pues en lo que aqui nos concierne es donde se encuentra la discusién
central sobre la identidad y alteridad.

Bajo estas premisas aqui entendemos lo virtual desde dos perspectivas: la objetiva y
la subjetiva, que también podrfamos llamar cuantitativa y cualitativa.”> En ambos casos
el problema se localiza en la estructuracién y apropiacién de diferentes ejes medidticos:
infraestructura medidtica de trasporte, medios de transporte, medios de comunicacién
y medios digitales de comunicacién (internet).

La objetividad se interpreta desde un sistema de redes de comunicacién —redes
medidticas, redes de intercambio comercial, sistemas de transporte mercantil y turistico—,

» La delimitacién obedece bdsicamente a la necesidad de entender metodolégicamente el objeto
de estudio, en cierto nivel prictico tanto lo objetivo como lo subjetivo aparecen en mutuo discurso
dialdgico.

242 NUEVA EPOCA « ANO 23 * NUM. 62 « ENERO-ABRIL 2010



DIVERSA

aquif, mds que en un nivel individual, su aparicién y funcionamiento ocurre en el plano
grupal: lo virtual como ilusién compresiva del espacio y del tiempo. Estoy aqui y estoy
alld. Adquiero cosas alld con dinero que en realidad estd aqui: lo virtual como traslacién,
como transaccién ilusoria que tiene una consecuencia real: la paradoja de la acumulacién
que Marx analizé con ahinco. Lo virtual, en este sentido, aparece y refuerza la teorfa de
la acumulacién en el plano grupal (paises concentradores de lo virtual) apoydndose en
el eje medidtico (publicidad, marketing).

En el plano subjetivo, la virtualidad, sobre todo en el proceso de comunicacién
internet, se localiza y sefala hacia relaciones que se desprenden y se dan en ese medio.
La cibercultura vendria a ser un ejemplo de los cambios cualitativos que internet ha
propiciado en las relaciones humanas: nuestra relacién con el ordenador, el soffware
como herramienta de administracién y creacidn, la cohabitacién con un banco enorme
de informacidn, la digitalizacién de contenidos, la aparicién de la cultura del intercambio
digital psp, free share'y, ante todo, la expansién de los espacios de interaccién en realidad
virtual como los videojuegos, los mundos virtuales, Second Life.

Asi, la virtualidad cruza dos grandes planos que aparecen también en el mundo
concreto: el individual y el grupal. Tomando en cuenta esta perspectiva de lo virtual,
la subjetividad aparece en juego por medio de mecanismos como el anonimato, la
imaginacion, la fantasfa y, desde luego, el uso, proyeccién y representacién del cuerpo.
En otras palabras se trata de un problema enmarcado en la cultura digital, un problema
que involucra también la identidad y alteridades. ;Quién soy en el espacio virtual?, ;quién
es el que estd en el espacio virtual?, ;c6mo me relaciono con éI?, ;de qué forma corporal
me proyecto en lo virtual?, ;qué funcién tiene ese cuerpo? Desde esta dptica, lo virtual
representa una prolongacién del espacio real, con la tinica diferencia de que en lo virtual
los signos y su connotacién simbélica se vuelven mds flexibles. El cuerpo viene a ser el
espacio que propicia esa flexibilidad, como se puede ver en los metamundos y Second Life
(mundos virtuales representados por avatares). De ahi que para entender lo virtual y sus
relaciones con el cuerpo como espacio de accién sea necesario reconocer los mecanismos
de construccién de identidad y alteridad en el espacio concreto.

Si decimos que la virtualidad es una dimensién de la realidad fisica, que es la premisa
tedrica central de esta reflexién, entonces los planos del mundo fisico tienen una conti-
nuidad simbdlica en lo virtual, con variaciones que podriamos sefialar en el uso de medios,
en este caso los ordenadores y los medios digitales (soffware). De ahi que, refutando a
cierto pensamiento posmoderno que deshabilita la posibilidad de presencia en el espacio
virtual, sean posibles nuevas presencialidades y nuevos interaccionismos guiados por la
representacién del cuerpo.

ARGUMENTOS « UAM-X » MEXICO 243



J.A. SANCHEZ CUERPO Y TECNOLOGIA. LA VIRTUALIDAD COMO ESPACIO DE ACCION CONTEMPORANEA

BIBLIOGRAFIA

Bassa, Joan y Freixas, Ramén, El cine de ciencia ficcion (una aproximacién), Espana, Paidds,
1993.

Baudrillard, Jean, E/ crimen perfecto, Barcelona, Anagrama, 1996.

Berman, Morris, Cuerpo y espiritu, Chile, Cuatro Vientos, 1992.

Foucault, Michel y Deleuze, Gilles, Theatrum Philosophicum, Espafia, Anagrama, 1999.

Le Breton, David, Antropologia del cuerpo y la modernidad, Buenos Aires, Nueva Visién, 2002.

Lévinas, Emmanuel, Totalidad e infinito. Ensayo sobre la exterioridad, Salamanca Sigueme, 1987.

Lévy, Pierre, ;Qué es lo virtual?, Barcelona, Paidés, 1999.

Marzano, Michela, Dictionnaire du corps, Paris, Puf, 2007.

Nietzsche, Friedrich, As? hablaba Zaratustra, México, Editores Mexicanos Unidos, 1989.

Paz, Octavio, Un mds alld erdtico, México, Vuelta, 1993.

Platén, Didlogos, México, Porrda, 1979.

Plotino, Enéadas, México, UNAM, 1988.

Sustaita, Antonio, “Andlisis de la relacién cuerpo-ciudad en el cine de ciencia-ficcién”, tesis de
maestria, México, FCPyS/UNAM, 2002.

——, “Entre el silencio y la palabra: el cuerpo en el arte contempordneo”, tesis de doctorado,
Espafia, Universidad Complutense, 2004.

Turkle, Sherry, La vida en la pantalla. La construccion de la identidad en la era de internet, Espana,
Paidds, 1997.

244 NUEVA EPOCA « ANO 23 + NUM. 62 « ENERO-ABRIL 2010



