
51ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

las humanidades y la globalización    dossier    

la posmodernidad como una metamorfosis
de la ideología colonial*

Luis Martínez Andrade

El sistema de producción capitalista como proyecto hegemónico está sustentado principalmente 
en dos pilares: por un lado, se basa en la dominación mental (ideológica, simbólica discursiva, 
psicológica, etcétera) de los seres humanos y, por el otro, en la explotación material (técnica, 
biogenética, trabajo flexible, taylorismo, fordismo, entre otros) de una elite sobre las mayorías. 
La pobreza, la marginación y la exclusión no han desaparecido sino que se han agudizado. Según 
el Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (2008), 20% de la población mundial 
vive-consume el trabajo del 80% restante; expresión de una ecuación que beneficia a las elites 
políticas-militares-sociales. Desde un eurocentrismo muy provincial, Jean-François Lyotard señala 
que los relatos (conocimiento, comunicación, poder-saber) son materia de juegos remitiéndonos 
a la virtualidad. Sin embargo, el hambre en África y la pobreza en América Latina son reales. La 
razón como instrumento de dominación es vigente, actual y concreta.

Palabras clave: posmodernidad, neocolonialismo, liberación, pueblo, emancipación.

Abstract

The capitalist production system is a hegemonic project relying on two bases: on the one hand, 
it is based on the mental domination (ideology, symbolic discourse, psychology, etcetera) of 
human beings and, on the other hand, on the material exploitation (techniques, biogenetics, work 
flexibility, taylorism, fordism, among others) by the elite of the masses. Poverty, marginalization 
and exclusion have not disappeared, on the contrary, they have intensified. According to the 
United Nations Development Programme (2008) 20% of the world’s population lives off 
the work of the remaining 80%; it is the expression of an education that serves the political, 
military and social elites. From a very provincial eurocentrist point of view, Jean-François 
Lyotard emphasizes that discourses (knowledge, communication, the bind between power and 
knowledge) are virtual games. Yet, African hunger and South American poverty are real. Reason 
used as a tool of domination is an actual, real and tangible phenomenon.

Key words: postmodernity, neo-colonialism, liberation, people, emancipation.

* Agradezco los valiosos comentarios de David C. López en la revisión de esta ponencia. 
Indudablemente los errores y debilidades del texto corren por mi cuenta. Conferencia presentada 
en el Primer Foro de Sociología, 6 de septiembre de 2008, Barcelona, España.



l. martínez    la posmodernidad como una metamorfosis de la ideología colonial

52 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 61 • septiembre-diciembre 2009

1 Según el Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNDU) en su Informe sobre 
Desarrollo Humano de 2008, Ediciones Mundi-Prensa, 2008.

2 Por posición “partisana-parcial” me refiero a la lectura leninista que Zizek hace de la verdad 
nietzscheana donde ésta, al encontrarse inscrita en una sociedad de clases, no puede ser tratada 
como conocimiento objetivo desde el punto de vista revolucionario “interesado”. Más allá de una 
ingenuidad epistemológica del “conocimiento objetivo” y de una perspectiva relativista donde “no 
hay verdades sino interpretaciones”, sostenemos que dentro de la multiplicidad de opiniones existe 
un “conocimiento verdadero” y que éste es accesible, desde una posición partisana interesada. En 
este sentido, la verdad será revolucionaria o no será. Véase La marionnette et le nain, París, Éditions 
du Seuil, 2006, p. 101. 

3 Fernando Matamoros, “Sentido y significación en la comunicación y la cultura”, Polis, vol. 2, 
México, UAM-Iztapalapa, 2003, p. 175.

4 Nos estamos refiriendo principalmente a las obras: La posmodernidad (explicada a los niños), 
Barcelona, Gedisa, 1999 y La condición posmoderna, Madrid, Cátedra, 2000.

introducción

La ominosa situación de miseria, marginación y exclusión que padece la mayor parte de 
la población mundial1 merece ser analizada desde una postura “partisana interesada”.2 El 
reposicionamiento no sólo político o económico, sino ideológico de las clases dominantes 
a través de sus ajustes estructurales, sus transiciones a la democracia procedimental y sus 
aparatos discursivos debe ser confrontado desde una posición crítica que denuncie la 
lógica perversa del sistema hegemónico. Al respecto, Fernando Matamoros sostiene que 
desde la Conquista se han practicado diversos mecanismos de colonialismo económico. 
El impacto del crecimiento económico es relativo en relación con las consecuencias sobre 
la economía de los países pobres. El ingreso medio en los 20 países más ricos del planeta 
es 37 veces mayor que el de los 20 países más pobres y esta diferencia se duplicó en 20 
años. Según Matamoros existen 1 200 millones de personas que viven con un dólar al 
día y 2 800 millones con menos de dos dólares, es decir, casi la mitad de la población 
mundial.3

Nuestra perspectiva tendrá como base, principalmente, los aportes de la filosofía de 
la liberación latinoamericana, puesto que consideramos como un imperativo político y 
académico trascender las propuestas eurocentradas y las gramáticas estereotipadas. El 
objetivo central es develar la relación entre el pensamiento posmoderno, principalmente 
en los presupuestos formulados por Lyotard4 y la dinámica del capital en las propuestas 
teórico-discursivas de algunos pensadores contemporáneos. Para ello dividiremos nuestra 
intervención en tres apartados. En el primero analizaremos los planteamientos centrales 



53ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

las humanidades y la globalización    dossier    

de la corriente posmoderna,5 la cual, con un cinismo ramplón, sostiene que la revolución 
y la emancipación han perdido legitimidad. Postura asumida en 1979 por Jean-François 
Lyotard en La condición posmoderna. En el segundo analizaremos el concepto de pueblo y 
su relación con la lucha de clases, para mostrar su pertinencia no sólo en el nivel práctico 
(praxis) sino en el analítico. En el tercero, realizaremos una evaluación de la pertinencia 
del pensamiento liberador de la filosofía crítica latinoamericana.

Posmodernidad y neoliberalismo

La propuesta posmoderna, a grandes rasgos, fundamenta su disquisición lógica-discursiva 
en dos postulados: la irracionalidad de la razón y la deslegitimación de la revolución. 
El primero ingenuamente descarta a la razón en sí, no pondera su “fuerza” liberadora, 
mientras que el segundo renuncia abiertamente a la lucha por la transformación social. 
El “mito de la modernidad”6 –y sus consecuencias– debe ser confrontado desde una 
mirada crítica y global.

Sostenemos con Enrique Dussel,7 Aníbal Quijano8 y Leonardo Boff9 que la posición 
de América Latina ha sido decisiva para la génesis, configuración y desarrollo del sistema-
mundo moderno. No es fortuito que Marx10 date el inicio de la “biografía moderna del 

5 Indudablemente, la posmodernidad como corriente filosófica, estética, arquitectónica o social ha 
sido abordada por intelectuales de distintas latitudes; por cierto, con muchos desacuerdos epistémicos 
y teóricos entre ellos. Por tanto, nuestro interés no es presentar una “genealogía del concepto”, sino 
una evaluación crítica de sus consecuencias discursivas para la transformación social, especialmente 
los puntos cardinales de la propuesta de Lyotard. Destacan, por ejemplo, los trabajos de: Omar 
Calabrese, La era neobarroca, Madrid, Cátedra, 1999; Gianni Vattimo, El fin de la modernidad. 
Nihilismo y hermenéutica en la cultura posmoderna, Barcelona, Gedisa, 1998; Jürgen Habermas, The 
Philosophical Discourse of Modernity, Cambridge, The MIT Press, 1987; David Harvey, La condición 
de la posmodernidad: investigación sobre los orígenes del cambio cultural, Buenos Aires, Amorrortu, 
1998; Boaventura de Souza Santos, Pela mão de Alice, São Paulo, Cortez Editora, 1997; Niklas 
Luhmann, Complejidad y modernidad. De la unidad a la diferencia, Madrid, Trotta, 1998, y Alain 
Touraine, Crítica de la modernidad, Buenos Aires, FCE, 1999.

6 Enrique Dussel, 1492. El encubrimiento del otro. Hacia el origen del “mito de la modernidad”, 
La Paz, Plural Editores, 1994, pp. 50-53.

7 Enrique Dussel, Hacia una filosofía política crítica, Bilbao, Desclée de Brouwer, 2001.
8 Aníbal Quijano, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, en Edgardo Lander 

(comp.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales, Buenos Aires, CLACSO, 2000.
9 Leonardo Boff, Ecología: grito de la tierra, grito de los pobres, Madrid, Trotta, 2006.
10 Carlos Marx, El Capital, t. I, México, FCE, 1989, p. 103.



l. martínez    la posmodernidad como una metamorfosis de la ideología colonial

54 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 61 • septiembre-diciembre 2009

capital” en el siglo XVI, el siglo de la invención de América. De ahí que América Latina 
sea central para entender la lógica del capital y la dinámica de la subjetividad moderna 
occidental. Ese siglo fue el marco no sólo para la emergencia de la economía-mundo sino 
para el advenimiento de la modernidad. Dussel11 ha mostrado que la relación entre un ego 
conquiro (yo conquisto) y una razón instrumental teológica (la controversia de Valladolid 
entablada entre fray Bartolomé de las Casas y Juan Ginés de Sepúlveda, entre 1550 y 1551, 
por citar un ejemplo), y teleológicamente definida, constituye el marco de la subjetividad 
moderna occidental. La frase “Dios está en el cielo, el rey está lejos, yo mando aquí” de la 
subjetividad hispánica-lusitana ante un “otro” sin ontología, antecede por más de un siglo 
el ego cogito propuesto por René Descartes, en 1637. Desde su epifanía, América Latina 
padeció la irracionalidad de la razón, en este sentido, diferimos de la escuela de Frankfurt 
al cifrar a Auschwitz12 como “el” punto de inflexión de la ratio moderna. Por epifanía 
referimos al objeto discursivo del relato occidental, a la invención y encubrimiento de una 
alteridad específica negada. De ahí que Dussel argumente: “unos 15 millones de indios 
murieron por esta “violencia” de las armas, de perros salvajes amaestrados para matar 
indios, por los trabajos de los campos, de las minas, por enfermedades no conocidas”.13 
Se estima que entre 1495 y 1503 más de tres millones de hombres habían desaparecido 
de las islas caribeñas.

Eduardo Galeano esgrime que hace más de cuatro siglos “se transformaba a los indios 
en bestias de carga, porque resistían un peso mayor que el que soportaba el débil lomo 
de la llama, y de paso se comprobaba que, en efecto, los indios eran bestias de carga. Un 
Virrey de México consideraba que no había mejor remedio que el trabajo en las minas 
para curar la ‘maldad natural’ de los indígenas. Juan Ginés de Sepúlveda, el humanista, 
sostenía que los indios merecían el trato que recibían porque sus pecados e idolatrías 
constituían una ofensa contra Dios”.14 Por su parte, el obispo de Chuquisaca, en 1550, 
apuntaba que: “Avrá quatro años que, para acabarse de perder esta tierra, se descubrió una 
boca del ynfierno por la qual entra cada año una gran cantidad de gente, que la codicia 
de los españoles sacrifica a su dios, y es una mina de plata que se llama Potosí”.15 Por 

11 Enrique Dussel, Hacia una filosofía política crítica, op. cit., p. 375.
12 En la entrada de Auschwitz todavía se puede encontrar inscrita la frase “Arbeit macht frei” 

(el trabajo libera), concreción, según Adorno, de la imposición del “universal absoluto” sobre la 
singularidad, y del proceso de identificación de diferencias. Véase Theodor Adorno, Dialéctica 
negativa, Madrid, Taurus, 1990.

13 Enrique Dussel, Hacia una filosofía política crítica, op. cit., p. 371.
14 Eduardo Galeano, Las venas abiertas de América Latina, México, Siglo XXI Editores, 2002, p. 63.
15 Carta de Domingo de Santo Tomás del 1 de julio de 1550, en Archivo General de Indias (Sevilla), 

Audiencia de Charcas, legajo 313, citado en Enrique Dussel, Religión, México, Edicol, 1977, p. 35.



55ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

las humanidades y la globalización    dossier    

tanto, postulamos que América Latina fue la primera región en padecer en carne propia la 
irracionalidad de la razón. Potosí y Zacatecas antecedieron a Auschwitz y a Birkenau.

Desde la Conquista las formas de dominación se han transfigurado, ya que los centros 
se han trasladado espacialmente,16 sin embargo, la dependencia hacia determinadas 
metrópolis no ha sido suprimida. Los procesos de independencia del siglo XIX no cortaron 
el cordón umbilical que nos ata a la estructura económica colonial.17 La relación asimétrica 
establecida entre el centro y la periferia por medio de diversos métodos de expoliación, 
transferencia de valor, saqueo indiscriminado y ajustes estructurales ha sido una constante 
en la cotidianidad de los pueblos “sin derechos”, para expresarlo de manera hegeliana.

La década de 1970 no sólo implicó la propuesta teórica y estética del posmodernismo, 
sino la metamorfosis del capitalismo bajo su aspecto neoliberal. América Latina, 
especialmente Chile, bajo la dictadura de Augusto Pinochet, volvía a ser un laboratorio 
de las elites para ensayar sus proyectos de dominación y explotación. No obstante, tanto 
la teoría de la dependencia como la teología de la liberación y la filosofía de la liberación 
mostraban que las relaciones desiguales entre el centro y la periferia perduraban en forma 
y fondo. El “pecado estructural”18 era denunciado por sus opositores, teniendo como 
destino el Río de la Plata por medio de los “vuelos de la muerte”.19

Por su parte, Lyotard sostenía que “en la sociedad y la cultura contemporáneas [...] 
la cuestión de la legitimación de saber se plantea en otros términos. El gran relato ha 
perdido su credibilidad, sea cual sea el modo de unificación que se le haya asignado: 
relato especulativo, relato de emancipación”.20 La lucha por la transformación radical 
de las estructuras sociales ya no era pertinente, era anacrónica. La revolución ya no era 
un imperativo social sino un meta-texto descontinuado.

16 Sin la intención de ser simplistas, sino ilustrativos, podemos observar que la metrópoli en 
turno, del siglo XVI, era el mundo hispánico-lusitano, las del siglo XIX eran Alemania, Inglaterra y 
Francia, y en el siglo XX la comparte el Atlántico Norte.

17 Hemos analizado más detalladamente este fenómeno en otro trabajo. Véase Luis Martínez 
Andrade, “La reconfiguración de la colonialidad del poder y la construcción del Estado-Nación 
en América Latina”, Les Cahiers ALHIM. Amérique Latine Histoire et Mémoire, núm. 15, France, 
Université Paris 8, 2008, pp.15-28.

18 Categoría acuñada por los teólogos de la liberación latinoamericana para aludir la relación 
asimétrica entre el centro y la periferia del sistema económico mundial. Jung Mo Sung analiza 
dicha categoría de manera más rigurosa en el texto Teologia & Economia, Petrópolis, Vozes, 1994, 
pp. 10-30.

19 Enrique Dussel, Religión, op. cit., pp. 40-49.
20 J.F. Lyotard, La condición posmoderna, op. cit., p. 73.



l. martínez    la posmodernidad como una metamorfosis de la ideología colonial

56 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 61 • septiembre-diciembre 2009

La hermenéutica despolitizada le hacía el juego al pensamiento único. Así, también, la 
economía comenzaba a “desarticularse”21 de lo político en el terreno enunciativo. Medidas 
perversas para la liberalización del mercado nacional como exigencia de modernización 
eran impuestas en las naciones de la periferia. La razón instrumental del sistema-mundo 
seguía provocando “holocaustos silenciosos”.

El eclecticismo es un rasgo particular de la cultura posmoderna –una suma de elementos 
según el semiólogo Omar Calabrese–, donde todas las posiciones son asumidas bajo 
distintos parámetros éticos, es decir, no hay uniformidad en las acciones,22 ergo, todo está 
permitido. Todo puede ser concebido como “vivencia estética”,23 desde los asesinatos de 
niños en las calles de Brasil hasta las agresiones a los extranjeros en un metro de Barcelona, 
pasando por la ayuda humanitaria de la filosofía ONGnista o el ecoturismo de las “buenas 
conciencias” europeas. Lyotard sugiere que

[...] el eclecticismo es el grado cero de la cultura general contemporánea: oímos reggae, 
miramos un western, comemos un McDonald’s a mediodía y un plato de la cocina local 
por la noche, nos perfumamos a la manera de París, en Tokio, nos vestimos al estilo 
retro, en Hong Kong, el conocimiento es materia de juegos televisados [...] Este realismo 
se acomoda a todas las tendencias, como se adapta el capital a todas las “necesidades”, a 
condición de que las tendencias y las necesidades tengan poder de compra.24

Sólo que más de 80% de la población mundial carece de ese poder de compra,25 por 
tanto, es un banquete excesivamente restringido.

Leonardo Boff sostiene que la propuesta posmoderna es el resultado de la modernidad 
burguesa, esto es, “el último y más refinado disfraz (travestimento) de la cultura capitalista 
con su ideología consumista”.26 La ligereza de los juicios posmodernos intenta esterilizar 
las demandas populares, las exigencias de liberación y cambio social. Es por ello que 

21 Desarticulado en el entramado discursivo, pues sabemos que la forma social hegemónica imbrica 
todas las esferas de la realidad, en este sentido, estamos conscientes que lo político es económico y, 
aún más, es cultural, religioso, etcétera, y viceversa. Por tanto, decir que lo económico es netamente 
económico, como lo pensaría Luhmann, es una entelequia que legitima el telos de dominación. Véase 
Niklas Luhmann, Complejidad y modernidad..., op. cit.

22 Omar Calabrese, La era neobarroca, op. cit., p. 208.
23 Utilizo esta noción de Leonardo Boff para referir el aspecto nihilista de la posición posmoderna 

que, por intentar ser irreverente a la razón, cae en un relativismo no sólo ingenuo sino perverso. 
Véase A voz do Arco-Íris, Brasília, Letraviva Editorial, 2000, p. 23.

24 J.F. Lyotard, La posmodernidad (explicada a los niños), op. cit., pp. 17-18.
25 PNDU, Informe..., op. cit.
26 Leonardo Boff, A voz do Arco-Íris, op. cit., p. 25.



57ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

las humanidades y la globalización    dossier    

la posmodernidad y la cultura new age deben ser denunciadas como pilares del logos 
hegemónico.

La posmodernidad reduce a la razón a verdugo27 de las diferencias, o a herramienta de 
exterminio efectuado por un proyecto totalitario; sin embargo, no reivindica su aspecto 
libertario, su impulso contestatario, su fuerza revolucionaria. El papel de la razón no 
debe ser denostado por el pueblo, al contrario, debe ser articulado a un proyecto de 
transformación social. Aquí pasamos al segundo apartado.

Clase y Pueblo28

En Marx l’intempestif Daniel Bensaïd insiste en trabajar con la contradicción inmanente 
del sistema. El capitalismo como relación social históricamente definida ha integrado a las 
distintas esferas de la vida cotidiana bajo la lógica del beneficio (profit). En este sentido, la 
crítica interna de la dinámica social no es sólo legítima sino urgente. La categoría “clase” 
es imprescindible para el análisis social y la transformación radical de la sociedad.

Enrique Dussel en sus 20 tesis de política y Leonardo Boff en su A voz do Arco-Íris 
reivindican la categoría “pueblo” en las luchas anti-hegemónicas. No descartan la categoría 
de clase, al contrario, la subsumen (Aufgehoben) en la de pueblo, de la misma manera 
que lo hizo el pensador sardo29 con la categoría “subalternidad”.

Aunque Marx no utiliza la palabra “pueblo” al analizar el capital como tal, sí la emplea 
en sus estudios históricos sobre dicha forma y lo hace porque está consciente de que la 
“clase” se restringe al modo de producción y reproducción capitalista y, por tanto, esta 

27 Por nuestra parte, sostenemos con el filósofo mendozino que “entre las violencias que Vattimo 
(Nietzsche o Heidegger) le atribuyen a la ratio estratégico-instrumental moderna, no se incluye 
aquella por la que se aniquila las culturas no-europeas del planeta”. Enrique Dussel, Posmodernidad 
y transmodernidad, México, Universidad Iberoamericana/Lupus Inquisitor, 2000, p. 39.

28 Debemos subrayar que para Lyotard existen muchos modos de destrucción o deslegitimación. 
Según este autor “Auschwitz puede ser tomado como un nombre paradigmático” ya que allí se 
destruyó físicamente a un pueblo. Se tuvo la intención y se efectuó dicho crimen. Véase J.F. Lyotard, 
La posmodernidad (explicada a los niños), op. cit., pp. 30-31. Empero, lejos de soslayar la importancia 
histórica de Auschwitz pensamos, con el recién desaparecido poeta de la negritud, Aimé Césaire, que 
lo que el burgués humanista del siglo XX no perdona a Hitler, no es el crimen en sí, sino el crimen 
contra el hombre blanco. Discours sur le colonialisme, París, Présence Africaine, 1994, p. 12.

29 Para Antonio Gramsci las clases subalternas no están unificadas, sólo se concretizan en el 
Estado. Obsérvese ese punto, principalmente, en sus Cuadernos de la cárcel, t. 6, México, Era/BUAP, 
2001, p. 182.



l. martínez    la posmodernidad como una metamorfosis de la ideología colonial

58 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 61 • septiembre-diciembre 2009

forma tiene un presupuesto histórico concreto. Dussel arguye que el trabajo y el “trabajo 
vivo” como no-capital (Nicht-Kapital, le agrada escribir a Marx) son las condiciones 
absolutas del capital. Pero se trata el “trabajo vivo” como “pobre” no todavía como “trabajo 
asalariado”, de “clase”; “el trabajo como pobreza absoluta”. El “trabajo vivo” antes de poder 
ser trabajador asalariado, y por tanto “clase obrera”, es un “pobre”, simplemente porque 
no habiendo capital, lógicamente, no puede ser “clase” subsumida alguna. Y bien, en 
ese tiempo “anterior” al capital, cuando no hay dinero-como capital, ni “clase” obrera 
(trabajo vivo como capital), hay “pobres”, y su referencia socio-histórica comunitaria 
es “pueblo”.30 De esta manera notamos que la categoría “pueblo” está en concordancia 
histórica y analítica con la de “clase”.

Sin negar u obviar la importancia de las condiciones materiales y de la estructura 
económica, Dussel otorga prioridad, en el nivel político, a la categoría “pueblo”, incluso 
apunta que dicha categoría está íntimamente ligada y en concordancia “al bloque 
social de los oprimidos”.31 Pueblo estaría compuesto por la comunidad política, donde 
radica el verdadero poder político. El poder como potentia que sería materializado en 
instituciones (potestas), pero que tiene como fuente de poder político al pueblo. Por 
tanto, la comunidad política sería el lugar donde se realizaría la plena individualidad en 
la plena colectividad.

El oxímoron weberiano, bajo la figura discursiva de “dominación-legítima”,32 debe 
ser repensado bajo una nueva perspectiva liberacionista donde se devele la contradicción 
inmanente, ya que dicha entelequia sólo ha servido para fetichizar las relaciones sociales 
bajo categorías y definiciones coloniales. Pueblo “en sí” es un momento fetichizado 
y estático, mientras que pueblo “para sí” se convierte en proceso dinámico donde se 
manifiesta el consensus populi, el respeto a los acuerdos (pacta servanda sunt); en una 
palabra, “las autoridades mandan obedeciendo”. Debemos tener en cuenta que la 
delimitación entre lo popular y el populismo está en función del lugar de enunciación 
del sujeto político. Me explico. Mientras que lo “popular” remite al bloque social de los 
oprimidos, de los excluidos, de los condenados –en sentido fanoniano del término–, 
el “populismo” refiere al modo clientelar en que un bloque histórico en el poder hace 
uso de las demandas y exigencias sociales. El proyecto populista está en las antípodas 
del proyecto antihegemónico de los oprimidos, ya que el populismo es un telos de 
dominación que rompe el flujo social, que fetichiza las relaciones sociales y que encubre 

30 E. Dussel, Hacia una filosofía política crítica, op. cit., p. 187.
31 Enrique Dussel, 20 tesis de política, México, Siglo XXI Editores, 2007.
32 Véase la definición general de poder y de dominación del filósofo de Heildelberg. Max Weber, 

Economía y sociedad, México, Fondo de Cultura Económica, 1999, p. 170.



59ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

las humanidades y la globalización    dossier    

bajo determinadas apariencias la lógica de explotación. Por su parte, el proyecto “popular” 
persigue el establecimiento de un “nuevo pacto social” donde el “oprimido” es el sujeto 
de su propia liberación.

Los procesos de independencia, las luchas de descolonización en África y los 
movimientos antisistémicos de América Latina33 muestran que las “luchas populares” 
no están desligadas de la lucha contra el capital y su lógica de exclusión. Clase y pueblo 
pueden articularse en las estrategias discursivas y en las tácticas concretas de los grupos 
subalternos.

La lucha de clases no sólo se restringe al proceso de producción sino, también, permea 
otras esferas de la vida social. No obstante, la autodeterminación de los pueblos, el respeto 
a lo distinto34 y la repolitización de lo económico es fundamental en todo proyecto social. 
Žižek sostiene en su Defensa por la intolerancia que la política nació en Grecia en el 
momento en que las singularidades que estaban fuera del cuerpo social generaron un 
cortocircuito al universal hegemónico. Sin embargo, lejos del reducido heleno-centrismo 
de este pensador eslavo, pensamos que la política tiene que ser pensada y redefinida 
desde una perspectiva liberacionista. Liberationis conatus causa debe ser nuestro locus 
teórico-práctico.

Exigencia de liberación

En la década de 1970, los Subaltern Studies retomaron los aportes gramscianos para el 
análisis histórico y cultural; así lo hizo especialmente Ranahit Guha,35 quien evidenció 
el reduccionismo temporal y discursivo de la categoría de “clase”. Las clases o grupos 
subalternos continuaban la batalla contra la ideología capitalista desde la trinchera teórica 
desde una posición periférica: la propuesta poscolonial. Por su parte, en otro punto de la 
periferia, la filosofía de la liberación (inspirada por la teología de la liberación) construía 
una arquitectónica desde la exterioridad del sistema.

Las brutales dictaduras latinoamericanas, apoyadas por los organismos internacionales 
como el Fondo Monetario Internacional o el Banco Mundial, cumplían su función de 

33 Nos referimos al movimiento piquetero, en Argentina; a la comuna de la ciudad del Alto, en 
Bolivia; al Movimento Sem-Terra y al Movimento dos Trabalhadores Desempregados, de Brasil; a los 
sectores radicales de la CONAI, en Ecuador, y al neozapatismo del sureste mexicano.

34 La filosofía de la liberación propone pensar lo distinto desde la exterioridad, para distinguirse 
de la diferencia (différence) dentro de la identidad como totalidad eurocentrada. Enrique Dussel, 
Hacia una filosofía política crítica, op. cit.

35 Ranahit Guha, Subaltern studies, Oxford, Oxford University Press, 2005.



l. martínez    la posmodernidad como una metamorfosis de la ideología colonial

60 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 61 • septiembre-diciembre 2009

marionetas en la puesta en escena del proyecto neoliberal. Bajo la Doctrina de la Seguridad 
Nacional la filosofía de la liberación sufrió el exilio, la persecución y la censura,36 prueba 
de su compromiso político con los oprimidos.

Sin renunciar a la transformación social y a la lucha política, la filosofía de la liberación 
plantea desde la década de 1970 un proyecto (ético, cultural, epistémico, político, 
económico, entre otros) basado en principios y mediaciones práctico-discursivas, mismo 
que tiene como finalidad u horizonte la vida humana en comunidad y las condiciones para 
que ésta se realice. El clamor del pobre y de la Tierra es central en dicha arquitectónica 
epistémica-política.

La filosofía de la liberación, desde su lugar de enunciación,37 ha asimilado los aportes 
teóricos del pensamiento occidental europeo, árabe-musulmán, chino, africano sub-
sahariano, entre otros, y no sólo ha entablado un diálogo Sur-Sur sino ha establecido un 
debate Norte-Sur con las corrientes críticas de dichas latitudes geoepistémicas. Muestra 
de su globalidad y su universalismo transmoderno.38

El método analéctico, la razón como instrumento de liberación ratio liberationis y el 
proyecto transmoderno como “nueva alianza” –nos referimos a la figura del Arco-Iris que 
Boff propone para aludir a la construcción de un “nuevo pacto social” entre seres humanos 
y naturaleza, urgente e imperativo en un sistema poscapitalista– de las víctimas del sistema 
han sido valiosas aportaciones de la filosofía política crítica latinoamericana. Partiendo 
del no-ser, la análectica se posiciona en los linderos excluyentes de la dialéctica hegeliana, 
pues emana de la corporalidad sufriente de las víctimas de los pueblos oprimidos. La 
razón no es vituperada per se, al contrario, su importancia se devela en su uso estratégico 
e instrumental para la construcción de un proyecto antihegemónico. A diferencia del 
reduccionismo posmoderno, reivindicamos la razón como un arma de lucha contra las 
verdades fetichizadas del sistema. La transmodernidad puede ser leída también bajo la 
propuesta de pluridiversalidad39 o ecosocialismo,40 entre otras, donde los excluidos son la 
opción preferencial.

Debemos replantear algunos preceptos básicos de la ciencia social, desde la “negatividad 
material” de las víctimas, para así proponer de manera realista algunas vías hacia la 

36 Enrique Dussel, Religión, op. cit., p. 44.
37 Para Bhahba la “localización” es significativa en el ángulo de la mirada, pues marca las 

condiciones materiales, subjetivas y discursivas del enunciante. Véase The location of Culture, 
Londres, Routledge, 1995.

38 Enrique Dussel, Posmodernidad y transmodernidad, op. cit.
39 Aníbal Quijano, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina...”, op. cit.
40 Michael Löw, Ecologia e socialismo, São Paulo, Cortez Editora, 2005.



61ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

las humanidades y la globalización    dossier    

construcción de una sociedad poscapitalista. Teniendo presente que los problemas teóricos 
son, también, problemas prácticos.

La explotación y el despojo como motor del capital deben ser combatidos en todos 
los aspectos de la vida social por una forma de organización democrática-participativa. 
Al mismo tiempo, el biopoder como moral del bloque en el poder debe ser confrontado 
por una ética de la liberación. La tarea y el compromiso revolucionario deben estar del 
lado de los pobres.

A manera de conclusión pensamos que la década de 1970 fue el marco donde, no sólo 
se articuló la implantación del modelo neoliberal o de “liberalización de la economía de 
mercado” con la imposición de las dictaduras militares,41 sino que, además, fue el inicio 
de la fase B de Kondratieff,42 esto es, el umbral de la crisis estructural que actualmente 
padecemos. Es por ello que no podemos desligar las políticas económicas elucubradas 
en Bretton Woods y su aplicación por las Juntas Militares en Latinoamérica como puede 
observarse en el Rockefeller Report.

La corriente posmoderna enfatiza la irracionalidad de la razón y la deslegitimación de 
la emancipación.43 Argumentos peligrosos en una sociedad mundial donde el Programa 
de Naciones Unidas para el Desarrollo (2008) informa que, más de 1 000 millones de 
seres humanos viven con menos de un dólar al día, que 20% de la población mundial 
acapara 90% de los recursos (todavía en 2003 se decía que era el 80%), que las mujeres 
ganan 25% menos que los hombres en competencias similares, que 30 000 niños de 
menos de 5 años mueren al día a causa de enfermedades que pudieron ser evitadas.

Los paladines de la posmodernidad no caen en la cuenta que la emancipación, la 
insubordinación y la revolución son imperativos éticos y exigencias sociales. Dos terceras 
partes de la humanidad, y el planeta, no sobrevivirán bajo este sistema excluyente y 
ecocida. La lucha contra el capital es la lucha por la vida en todas sus manifestaciones. No 
claudicar ni ceder en el campo político así como en el terreno teórico debe ser muestra 
de nuestra intolerancia ante dichas ideologías.

41 Véase, al respecto, Eduardo Galeano, Las venas abiertas de América Latina, op. cit., y Enrique 
Dussel, 20 tesis de política, op. cit.

42 Los ciclos de Kondratieff son las etapas relativamente largas reunidas en una fase de expansión 
y una de contracción de la economía (fases A y B). La duración de cada fase es, aproximadamente, de 
25 a 30 años. Immanuel Wallerstein la utiliza para analizar la economía-mundo. Las fases se distinguen 
notablemente por la primacía del pleno empleo o el desempleo, la preponderancia de la producción o las 
inversiones financieras como fuente principal de beneficios, el perfeccionamiento de las técnicas existentes 
o la innovación en la producción. Véase Después del liberalismo, México, Siglo XXI Editores, 1999.

43 J.F. Lyotard, La condición posmoderna, op. cit., p. 73.



l. martínez    la posmodernidad como una metamorfosis de la ideología colonial

62 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 61 • septiembre-diciembre 2009

Bibliografía

Adorno, Theodor, Dialéctica negativa, Madrid, Taurus, 1990.
Bensaïd, Daniel, Marx l’intempestif, París, Fayard, 1996.
Bhabha, Homi, The location of Culture, Londres, Routledge, 1995.
Boff, Leonardo, A voz do Arco-Íris, Brasilia, Letraviva Editorial, 2000.
——, Ecología: grito de la tierra, grito de los pobres, Madrid, Trotta, 2006.
Calabrese, Omar, La era neobarroca, Madrid, Cátedra, 1999.
Césaire, Aimé, Discours sur le colonialisme, París, Présence Africaine, 1994.
Dussel, Enrique, Religión, México, Edicol, 1977.
——, 1492. El encubrimiento del otro. Hacia el origen del “mito de la modernidad”, La Paz, Plural 

Editores, 1994.
——, Posmodernidad y transmodernidad, México, Universidad Iberoamericana/Lupus Inquisitor, 

2000.
——, Hacia una filosofía política crítica, Bilbao, Desclée de Brouwer, 2001.
——, 20 tesis de política, México, Siglo XXI Editores, 2007.
Galeano, Eduardo, Las venas abiertas de América Latina, México, Siglo XXI Editores, 2002.
Gramsci, Antonio, Cuadernos de la cárcel, t. 6, México, Era/BUAP, 2001.
Guha, Ranahit, Selected subaltern studies, Oxford, Oxford University Press, 2005.
Habermas, Jürgen, The Philosophical Discourse of Modernity, Cambridge, The MIT Press, 1987.
Harvey, David, La condición de la posmodernidad: investigación sobre los orígenes del cambio cultural, 

Buenos Aires, Amorrortu, 1998.
Löwy, Michael, Ecologia e socialismo, São Paulo, Cortez Editora, 2005.
Luhmann, Niklas, Complejidad y modernidad. De la unidad a la diferencia, Madrid, Trotta, 

1998.
Lyotard, Jean-François, La posmodernidad (explicada a los niños), Barcelona, Gedisa, 1999.
——, La condición posmoderna, Madrid, Cátedra, 2000.
Martínez Andrade, Luis, “La reconfiguración de la colonialidad del poder y la construcción del 

Estado-Nación en América Latina”, Les Cahiers ALHIM. Amérique Latine Histoire et Mémoire, 
núm. 15, Francia, Université Paris 8, 2008.

Marx, Carlos, El Capital, t. I, México, FCE, 1989.
Matamoros, Fernando, “Sentido y significación en la comunicación y la cultura”, Polis, vol. 2, 

México, UAM-Iztapalapa, 2003.
Santos, Boaventura de Souza, Pela mão de Alice, São Paulo, Cortez Editora, 1997.
Sung, Jung Mo, Teologia & Economia, Petrópolis, Vozes, 1994.
Programa de las Naciones Unidas para el Desarrollo (PNDU), Informe sobre Desarrollo Humano 

2003, Ediciones Mundi-Prensa, 2003.
——, Informe sobre Desarrollo Humano 2008, Ediciones Mundi-Prensa, 2008.
Quijano, Aníbal, “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina”, en Edgardo Lander 

(comp.), La colonialidad del saber: eurocentrismo y ciencias sociales, Buenos Aires, CLACSO, 
2000.



63ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

las humanidades y la globalización    dossier    

Touraine, Alain, Crítica de la modernidad, Buenos Aires, FCE, 1999.
Vattimo, Gianni, El fin de la modernidad. Nihilismo y hermenéutica en la cultura posmoderna, 

Barcelona, Gedisa, 1998.
Wallerstein, Immanuel, Después del liberalismo, México, Siglo XXI Editores, 1999.
Weber, Max, Economía y sociedad, México, Fondo de Cultura Económica, 1999.
Zizek, Slavoj, La marionnette et le nain, París, Éditions du Seuil, 2006.
——, En defensa de la Intolerancia, Madrid, Sequitur, 2007.


