
 EL INDIVIDUO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA    DOSSIER

	 ARGUMENTOS  •  UAM-X  •  MÉXICO	 59

De la tragedia al malestar en la cultura:
Georg Simmel y Sigmund Freud

Jorge E. Brenna B.

El propósito de este artículo es hacer una reflexión cruzada acerca de los diagnósticos sobre el 
malestar en la cultura moderna elaborados por Georg Simmel y Sigmund Freud a finales del siglo 
xix. La idea es analizar el papel que ambos pensadores le asignan a los efectos sobre el interior 
del individuo causados por los llamados males de la modernidad (la racionalidad, el cálculo, la 
indolencia, la represión de los instintos, la moral, entre otros). Por otra parte, se pretende destacar 
la originalidad de ambos pensadores y, al mismo tiempo, el paralelismo de sus reflexiones en un 
tiempo y en un espacio contiguo (Viena y Berlín). Ambas reflexiones sustentadas en un estilo 
original y una voluntad de ruptura con los cánones científicos y culturales de la época. Final-
mente, lo anterior es llevado a una conclusión en la que se postula la necesidad de reconstruir los 
principios y los métodos con que las ciencias sociales y en especial la sociología se acercan a una 
realidad social en la que existe un sujeto-objeto que habla de sí.

Palabras clave: modernidad, malestar en la cultura, inconsciente, alma humana, sociedad, trans-
disciplina, individuo, sociología.

abstract

The purpose of this article is to make a reflection about the diagnostics on the discomfort in 
the modern culture, elaborated by Georg Simmel and Sigmund Freud at the end of xixth 
century. The idea is to analyze the role that both thinkers assign to the effects on the interior of 
the individual, caused by the so called illnesses of modernity (rationality, calculation, indiffer-
ence, repression of the instincts, moral, etcetera). On the other hand, we try to emphasize the 
originality of both thinkers and, at the same time, the parallelism of his reflections in a time and 
a contiguous space (Vienna and Berlin). Both reflections sustained in an original style and a will 
of rupture with the scientific and cultural canons of their time. Finally, what we have indicated 
before is taken to a conclusion in which we have postulated the necessity to reconstruct the 
principles and the social methods whereupon sciences—especially sociology—approach a social 
reality in which a subject/object exists and speaks for himself.

Key words: Modernity, discomfort in the culture, unconscious, human soul, society, trans dis-
cipline, individual, Sociology.



J.E. BRENNA   DE LA TRAGEDIA AL MALESTAR EN LA CULTURA: G. SIMMEL Y S. FREUD

60	 NUEVA ÉPOCA  •  AÑO 22  •  NÚM. 60  •  MAYO-AGOSTO 2009

Introducción

En la segunda mitad del siglo xix, Europa encarnaba las aspiraciones y la cultura de Occi
dente. París, Berlín, Viena, Praga, entre otras, se habían convertido en los escaparates de 
la modernidad floreciente: la urbanización superaba los límites de la añeja hegemonía 
de los centros históricos, abriendo la ciudad al tráfico de gente, mercancías y transpor-
tes de todo tipo. La vida moderna pasó a ser algo normal y, para muchos, inevitable. El 
brillo y el glamour de las metrópolis ocultaban lo que empezó a suceder de manera lenta, 
pero constante. Para muchos, algo no estaba del todo bien y en la cultura moderna, un 
gran malestar comenzaba a sentirse. Las grandes ciudades se habían convertido en las 
realidades cosmopolitas en las que se daban todo tipo de experiencias de cambio e in-
certidumbre que dejaban atónitos y desconcertados a los indefensos urbanitas —como 
los denominó Simmel.

En Berlín el profesor Georg Simmel, filósofo y sociólogo sui generis, se percató de 
ese malestar y reflexionó intensa y apasionadamente acerca de las profundas paradojas 
que la cultura y la vida moderna mostraban en las grandes metrópolis, y que impactaron 
la vida interior de los individuos. En Viena, el doctor Sigmund Freud encarnaría una 
experiencia similar, aunque desde una plataforma teórico-práctica distinta. La labor 
clínica del doctor Freud con pacientes histéricos (especialmente mujeres) lo llevarían, 
paulatinamente, a una reflexión profunda acerca de los efectos de la cultura moderna 
sobre la psique de los individuos, produciendo en ellos trastornos físicos y conductuales 
inexplicables e incurables hasta entonces. El descubrimiento del inconsciente como 
núcleo psíquico en donde se efectúan procesos irracionales que marcan a los pacientes, 
vino a ser la base de la revolución que desataría la construcción del psicoanálisis.

Berlín y Viena son, entonces, los ejes de una revolución científica, humanística y, sobre 
todo, cultural. Nunca antes nadie, excepto Nietzsche, había cuestionado tan intensa y 
sistemáticamente acerca del sentido de la cultura moderna, mostrando sus efectos noci-
vos para el ser humano. A fin de cuentas, sería el precio que la modernidad empezaría a 
cobrar a los hombres por la avalancha de cambios y por las asombrosas tecnologías. Tanto 
desarrollo y tanto mundo sintetizados en un espacio tan —relativamente— estrecho: el 
ámbito urbano europeo.

BERLÍN Y SIMMEL

La ciudad de Berlín, donde nació Georg Simmel, entró en la historia en 1415, cuando 
fue elegida capital del estado de Brandeburgo, entonces uno de los muchos estados del 
mosaico que componía el Sacro Imperio Romano Germánico. En 1759, Prusia Oriental 



 EL INDIVIDUO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA    DOSSIER

	 ARGUMENTOS  •  UAM-X  •  MÉXICO	 61

estaba en poder de los rusos que habían tomado Berlín, en el marco de la Guerra de los 
Siete Años. Rusia se retiró en 1762, debido a que, a la muerte de la emperatriz su sucesor, 
Pedro III, que admiraba a Federico el Grande de Prusia, firmó un tratado de paz.

En 1871, se crea el Imperio alemán y, por ser Brandeburgo parte del reino de Prusia, 
Berlín se convirtió en capital del Imperio, cuando Prusia logró la unificación de Alemania, 
tras derrotar primero a Austria en la Guerra de las Siete Semanas (1866) y luego acabar 
con el Segundo Imperio francés al vencer a su ejército en la Guerra Franco-prusiana. 
A partir de ese momento, la capital experimentó un considerable aumento demográfico, 
pasando de 824 484 habitantes en 1871, a 1 888 313 en 1900, y a 4 024 165 en 1925. 
Desde entonces, la ciudad se convirtió en un referente cultural, arquitectónico y centro 
financiero mundial.

Fue en este Berlín donde nació Georg Simmel, el 1 de marzo de 1858, en el seno de 
una familia protestante de origen judío; fue el último de los siete hijos procreados por un 
padre que fallece cuando Georg era aún niño y por una madre con quien no tenía 
una relación muy íntima por lo que, al parecer, la falta de armonía familiar causó en el 
joven sentimientos de inseguridad y marginación. Un amigo de la familia, propietario 
de una editorial especializada en música, fue nombrado su tutor. A la edad de 18 años 
ingresa a la Universidad de Berlín, donde estudia historia, filosofía, psicología de los 
pueblos e historia del arte italiano antiguo, con algunas de las figuras más importantes de 
la época. Simmel obtiene, en 1881, el grado de doctor con la tesis Das Wesen der Materie 
nach Kants Physischer Monadologie (La esencia de la materia según la monadología física de 
Kant). Antes de eso, el tribunal rechazó su tesis original, Estudios psicológicos y etnológicos 
sobre el origen de la música, pieza que, sin embargo, contiene elementos programáticos 
de su propio pensamiento.

En 1885 empieza a ejercer como Privatdozent, la categoría de profesor sin sueldo fijo, 
cuya remuneración sólo consiste en las inscripciones de los estudiantes en sus cursos. 
Simmel imparte cursos sobre las obras de Kant, Schopenhauer, Darwin y Nietzsche, entre 
muchos otros. A menudo, durante un sólo año académico ofrece cursos que abarcan 
desde metafísica hasta las últimas tendencias en sociología. Goza de una enorme popu-
laridad y sus clases pronto se convierten en un verdadero acontecimiento intelectual, no 
sólo para los estudiantes, sino para toda la elite intelectual de Berlín.

Para 1901, Georg Simmel logra obtener la categoría de profesor no numerario (ausse-
rordentlich), posición mal pagada y sin posibilidad de participación en la academia. Sin 
embargo, Simmel es a la sazón un intelectual prestigioso incluso más allá de las fronteras 
de Alemania. Para entonces, ha publicado ya seis libros y más de 70 artículos, muchos de 
ellos traducidos al inglés, francés, italiano, polaco y ruso. La vida cultural de Berlín es intensa 
y Simmel participa activamente frecuentando los círculos más importantes. Funda la 
Sociedad Alemana de Sociología junto con Max Weber y Ferdinand Tönnies.



J.E. BRENNA   DE LA TRAGEDIA AL MALESTAR EN LA CULTURA: G. SIMMEL Y S. FREUD

62	 NUEVA ÉPOCA  •  AÑO 22  •  NÚM. 60  •  MAYO-AGOSTO 2009

A los 53 años obtiene un grado de doctor por la Universidad de Friburgo, en Bris-
govia. No obstante, y a pesar de los repetidos esfuerzos de sus amigos —Max Weber, 
Heinrich Rickert, Edmund Husserl y Adolf von Hartnack—, Simmel es una y otra vez 
rechazado como profesor ordinario. Finalmente, en 1914 consigue un puesto como 
profesor numerario en la Universidad de Estrasburgo. Sin embargo, el estallido de la 
Primera Guerra Mundial, y la situación fronteriza de Estrasburgo, involucra a esta ciu-
dad de manera especial en los acontecimientos bélicos, de modo tal, que gran parte de 
las aulas de la universidad se convierten en improvisadas salas de hospitales de campaña. 
En 1915, tras la muerte de Wilhelm Windelband y Emil Lask, pertenecientes a la 
planta docente de la Universidad de Heildelberg, quedan dos plazas vacantes y Simmel 
no duda en solicitar su ingreso a esta universidad, pero también esta vez la petición es 
denegada. Muere el 26 de septiembre de 1918 de un cáncer de hígado.1

VIENA Y FREUD

La ciudad de Viena, por su parte, inició un despegue demográfico acompañado de reformas 
urbanísticas que la convirtieron en una gran ciudad en la segunda mitad del siglo xix, 
multiplicando su población por diez en un siglo. Factores como la pérdida de la Guerra 
Austro-prusiana en 1866, por parte de Austria, y la posterior anexión de los estados 
alemanes a Prusia convirtieron a la unificada Alemania en un peligro para Austria, por 
lo que esta última se tuvo que aliar con Hungría en lo que se conoce como la “política 
de compensación” o Ausgleichpolitik. En 1867, tras el Compromiso con Hungría, Viena 
se convirtió en la capital del imperio austrohúngaro y en un centro cultural, artístico, 
político, industrial y financiero de primer orden mundial. Para fines del siglo xix el 
imperio abarcaba los actuales países de Austria, Hungría, Eslovaquia, República Checa, 
la Galicia polaca, la Transilvania rumana, la Bucovina y la Rutenia ucranianas, Croacia, 
Bosnia-Herzegovina, Eslovenia, y el Trentino-Alto Adigio italiano.

Viena alcanza su máximo demográfico en 1916 con 2 239 000 habitantes, siendo la 
tercera ciudad más grande de Europa. Este es el periodo glorioso de la monarquía de los 
Habsburgo, con Francisco José I (Franz Joseph I) al mando del imperio (periodo 1848-
1916) acompañado por su esposa, la emperatriz Sissi (1854-1898). También es la época 
de los suntuosos valses vieneses en la Ópera Nacional, de los grandes carruajes paseando 
por las principales avenidas, así como de los típicos cafés vieneses. En ese momento 

1 Los datos sobre la biografía de Georg Simmel han sido extraídos de la página http://www.catedras.fsoc.
uba.ar/rubinich/biblioteca/biografias/bio_simmel.htm, que a su vez los toma del texto del propio Simmel, 
Cuestiones fundamentales de Sociología, Barcelona, Gedisa, 2002.



 EL INDIVIDUO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA    DOSSIER

	 ARGUMENTOS  •  UAM-X  •  MÉXICO	 63

destacaron intelectuales como Sigmund Freud, en el psicoanálisis, y Otto Bauer en el 
campo del pensamiento político —principal exponente del austro-marxismo, ideas que 
calarían fuerte en la sociedad vienesa. En octubre de 1918, derrotada Austria-Hungría 
y sus aliados (en la Primera Guerra Mundial), estalla la revolución en Viena que pide la 
disolución de la monarquía y la independencia austríaca; fue el fin de la monarquía de los 
Habsburgo que gobernó el país desde 1278. Tras el tratado de Saint-Germain, Viena se 
convirtió en la capital de la pequeña República de Austria, reducida a su tamaño actual, 
sufriendo un importante revés demográfico, económico y político. Pese a todo, en esta 
época continuó la actividad intelectual. Durante el periodo democrático que duró desde 
la constitución de la República, en 1919, hasta la dictadura de Engelbert Dollfuss, en 
1934, la ciudad estuvo gobernada por el partido socialista, lo que le valió el sobrenombre 
de “Viena la roja”.

En las tres primeras décadas del siglo xx, Viena fue el centro de un movimiento ex-
tenso, uno de cuyos capítulos más importantes fue el psicoanálisis, gracias a su alcance y 
a sus logros clínicos. A este movimiento podemos describirlo como el de una revolución 
del lenguaje que, sin duda, cambió y transformó de modo radical la filosofía, la psicolo-
gía, la estética y la literatura. Sigmund Freud sería el hombre que encabezaría el capítulo 
llamado “movimiento psicoanalítico”.

Segismundo Schlomo Freud nació el 6 de mayo de 1856, en Freiberg, Moravia, que 
pertenecía al Imperio Austro-Húngaro y que ahora es Pribor, en la República Checa; su 
familia pertenecía a la religión judía, su padre Jacob Freud, que era viudo y tenía dos 
hijos (medios hermanos de Sigmund) Emmanuel y Philiph, se casó, en 1855, con Amalia 
Nathanson, una mujer nacida en Malka, muy religiosa y 20 años menor que él, por lo 
que tenía más o menos la misma edad que los hijos de Jacob. Al año de casados, Jacob y 
Amalia tuvieron a Segismundo Scholomo Freud que fue el primero de 8 hijos.

El joven Sigmund (pues occidentalizó su nombre) estudió medicina y comenzó su 
carrera interesándose por la hipnosis y su uso para tratar a enfermos mentales. Más tarde 
reemplazó la hipnosis por la asociación libre y el análisis de los sueños, para desarrollar lo 
que actualmente se conoce como “la cura del habla”. Todo esto fue el punto de partida 
del psicoanálisis.

En 1938, tras la anexión de Austria por parte de la Alemania nazi, Freud (siendo judío) 
escapó con su familia a Inglaterra con ayuda financiera de Marie Bonaparte, una paciente 
y familiar. Al cruzar la frontera alemana se le exigió que firmara una declaración donde 
afirmara haber sido tratado con respeto por el régimen nazi (a pesar de haber sufrido 
arresto domiciliario). En ese entonces estaba enfermo de cáncer bucal, tuvo 33 interven-
ciones quirúrgicas a partir de 1923. Freud falleció en 1939 a causa de una sobredosis de 
morfina inyectada por un colega a petición del mismo Freud, que no podía soportar los 
dolores producidos por el cáncer que sufría en la boca.



J.E. BRENNA   DE LA TRAGEDIA AL MALESTAR EN LA CULTURA: G. SIMMEL Y S. FREUD

64	 NUEVA ÉPOCA  •  AÑO 22  •  NÚM. 60  •  MAYO-AGOSTO 2009

Freud se interesó especialmente en lo que entonces se llamaba histeria, así como en 
la neurosis, desprendiendo de sus reflexiones y su práctica clínica el corpus central de su 
teoría psicoanalítica, misma que causaría gran revuelo en la Viena del siglo xix. La obra 
de Freud tuvo, además, un enorme impacto en las ciencias sociales —especialmente en 
la Escuela de Frankfurt y la teoría crítica.

LAS RUPTURAS CIENTÍFICAS DE SIMMEL Y DE FREUD

Desde el estricto punto de vista de la ortodoxia científica —o tradición científica—, se ha 
postulado una “mirada epistemológica” para considerar la consistencia de la cientificidad 
de un paradigma: esta mirada está basada en la prescripción conceptual kantiana que 
hace necesario considerar la existencia concreta de: a) un objeto de estudio delimitado, 
b) la aplicación precisa del “método científico” y, sobre todo, c) la justificación de ello 
en el marco de los parámetros de la filosofía positiva (Kant). Lo que se debería revisar 
es hasta qué punto Simmel y Freud se apegaron —y hasta dónde— a estos parámetros.

Respecto de Simmel ha sido Robert Nisbet, en su libro La formación del pensamiento 
sociológico quien, al ubicar los inicios del pensamiento sociológico moderno, plantea la 
existencia de una base moral en la sociología. Los sociólogos precursores “nunca dejaron 
de ser filósofos morales”. De ello dan muestra conceptos como los de anomia, aliena-
ción, autoridad, status, mismos que esencialmente tienen un contenido moral. Hasta 
aquí, el posible sesgo epistemológico es poco perceptible. El brinco es visible cuando 
se asume que

Es importante tener presente, contra un cientificismo vulgar, que ninguna de las ideas que 
nos interesan —ideas que siguen siendo, repito, centrales en el pensamiento sociológico 
contemporáneo— surgieron como consecuencia de lo que hoy nos complace llamar 
“razonamiento para la resolución de problemas”. Cada una de ellas es, sin excepciones, 
resultado de procesos de pensamiento-imaginación, visión, intuición —que tienen tanta 
relación con el artista como con el investigador científico.2

De ahí que Nisbet adjudique, contundentemente, un perfil artístico a la mirada epis-
temológica simmeliana, al grado de conformar un arquetipo de sociólogo-artista-filósofo 
moral. En efecto, Simmel en sus escritos empata la ciencia con el arte a diferencia de otros 
clásicos como Weber, más kantiano, para quien ciencia y arte nunca deben cruzarse (“La 

2 Robert Nisbet, La formación del pensamiento sociológico, t. I, Buenos Aires, Amorrortu, 1977.



 EL INDIVIDUO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA    DOSSIER

	 ARGUMENTOS  •  UAM-X  •  MÉXICO	 65

ciencia como vocación”).3 No obstante el afán racionalizador de Weber, él nunca dejó de 
estimar el valor de las elaboraciones teóricas de Simmel, al grado de —mejor colocado insti-
tucionalmente— recomendarlo sin éxito, como docente, a la universidad de Heidelberg.

Pero es que la apuesta teórica de Simmel es muy distinta a la de Weber o Durkheim. 
Ciencia y arte van unidas en la perspectiva simmeliana; paralelamente, la labor teórica de 
Simmel soslaya el método y la gran teorización para caer en una producción asistemática, 
ensayística y, a decir de Adorno,4 fragmentaria. El sociólogo berlinés parte siempre de una 
mirada intuitiva (como el artista) aplicada a un fragmento de la vida social, como si analiza-
ra una fotografía del instante social, congelado en ella, para proyectarla, darle volumen y 
sentido. De ahí que en el caso de Simmel, más que de método podemos hablar de un enfoque 
perspectivista aplicado a la totalidad de la vida social —si se puede hablar de ello. Una nueva 
forma científica de mirar al mundo, a partir de una suerte de plataforma estética.

En Simmel forma y contenido, fenómeno y esencia están estrechamente ligados, casi 
fundidos, de tal suerte que se puede decir que arte y vida son uno, de la misma forma 
en que el método científico trabaja con los contenidos de los fenómenos sociales. La 
voluntad de unidad de la realidad es tal en Simmel que: “siempre requiere un salto desde 
ese punto a otro modo de pensamiento —de carácter religioso, moral o estético— para 
ampliar e integrar la naturaleza inevitablemente fragmentaria de sus resultados en una 
unidad completa”.5

Lucha entre lo particular y lo universal cuya expresión estética se manifiesta en el 
arte, porque la belleza siempre se expresa y cristaliza en el todo: “El significado esencial 
del arte radica en su capacidad para formar una totalidad autónoma, un microcosmos 
independiente a partir de un fragmento fortuito de la realidad unido mediante mil hilos 
a dicha realidad”.6

Porque a final de cuentas, la peculiaridad de la sociología es su enfoque, su mirada 
acerca del campo total de los objetos y no sólo uno en particular. La sociología como 
ciencia particular se ocupa, entonces, de todas las formas de relación abstraídas de sus conte-
nidos concretos. Formas de relación que son el marco en el que los individuos establecen 
relaciones particulares pero que, como generalidad (relaciones sociales), se abstraen de 
los contenidos específicos constituyéndose en elementos socialmente estables de la vida 
social. Son formas de socialización: la competencia, la cooperación, la jerarquía, entre otras. 
Mientras que los contenidos de la socialización, su materia concreta, son aspectos como: 

3 Max Weber, Política y Ciencia, Buenos Aires, Leviatán, 1987, pp. 106-107.
4 Theódor Adorno, “El asa, el jarro y el primer encuentro”, en Vernik (comp.), Escritos contra la cosi-

ficación, Buenos Aires, Altamira, 2000.
5 Georg Simmel, “Kant and Goethe”, Citado en David Frisby, Fragmentos de la modernidad. Visor, 

Madrid, 1993, p. 65.
6 Georg Simmel, “Philosophy of Money”, citado por D. Frisby, op. cit., p. 99.



J.E. BRENNA   DE LA TRAGEDIA AL MALESTAR EN LA CULTURA: G. SIMMEL Y S. FREUD

66	 NUEVA ÉPOCA  •  AÑO 22  •  NÚM. 60  •  MAYO-AGOSTO 2009

la inclinación, el interés, el instinto, la motivación o los fines. Estos elementos los hemos 
separado analíticamente, sin embargo, en la realidad permanecen férreamente unidos.

Con Simmel, particularmente, asistimos a la cristalización de la mirada sociológica, 
un enfoque que nos dispone a un acto de intuición como contenido de esa mirada. ¿Cómo, 
entonces, se procede a captar lo estable de esas formas de socialización dentro del entra-
mado complejo de la realidad social? La apuesta simmeliana —y en ello reside su audacia 
en relación con el marco epistemológico de su época— va por el lado de “una cierta dosis 
de instinto” que sólo posteriormente puede ser sistematizado. La idea de una “estética 
sociológica” viene a resolver este hueco metodológico que no siempre puede ser llenado 
por el camino de la “objetividad” de las descripciones rigurosas —como lo prescribe la 
doxia positivista de la época— en tanto que no llega nunca a discernir, en el análisis, los 
contenidos variables y las formas estables que subyacen a la socialización. La perspectiva 
estética brinda aquí la solución para abordar la complejidad del entramado social. Algu-
nos de los aspectos de esta perspectiva son:

a )	La observación y la interpretación estética radica en que se debe buscar lo típico 
en lo singular; lo sistemático en lo fortuito, la esencia y el significado de las cosas en 
lo superficial y transitorio;

b )	todo punto (hasta el fenómeno más vulgar e intrínsecamente feo), encierra la 
posibilidad de verse lanzado al significado estético absoluto;7

c )	al conceptuar en formas a las prácticas sociales, las aleja de su contingencia social;
d )	el intuicionismo, como punto de partida del conocimiento es el impresionismo 

sociológico arraigado en una visión estética de la realidad social;
e )	captamos las formas partiendo de la caza furtiva de un fragmento de la vida, lo 

contingente se articula así con la totalidad, y
f )	 en la pluralidad de los estilos, los individuos procuran expresar su subjetividad 

en el “distintivo, inconfundible, inimitable” de los objetos domésticos con que se 
rodean.

En suma, esta mirada simmeliana se vuelve una operación instrumental que nos 
ayuda a pensar las prácticas sociales como formas sociales, dando a los hechos que pa-
recen superficiales o irrelevantes (la moda, el consumo, el dinero, la coquetería, entre 
otros), una significación social nueva, un sentido a la interacción en el grupo. Simmel 
es considerado, precisamente, fundador de la sociología formal aunque, más bien, su 
apuesta teórica y metodológica extrae elementos de la filosofía y del arte para arribar a 

7 David Frisby, Fragmentos de la modernidad, Madrid, Visor, 1993, pp. 11-12.



 EL INDIVIDUO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA    DOSSIER

	 ARGUMENTOS  •  UAM-X  •  MÉXICO	 67

un perspectivismo que parte de un intuicionismo epistemológico arraigado en una visión 
estética de la realidad social. Captamos las formas sociales a partir de un fragmento de 
la vida social, lo contingente se articula, de este modo, con la totalidad.

La cuestión es trascendente si pensamos que Simmel vincula estrechamente la cues-
tión del método, de la mirada peculiar de la sociología con lo que él ha denominado la 
“tragedia de la cultura”. Como veremos más adelante, Simmel siempre hará énfasis en 
el carácter fetichista de la ciencia, así como de otros productos culturales. A la manera 
como Carlos Marx asume el carácter fetichista de la mercancía, Simmel puntualiza que es 
uno más de los casos del “destino general de nuestros contenidos culturales”.8 La ciencia, 
en general, tiene un carácter fetichista en nuestra cultura moderna, lo cual la mantiene en 
una tensión irresoluble y ello, sobre todo, a partir del desarrollo vertiginoso del culto 
a la metodología, que es lo que termina dándole ese carácter. Al respecto señala muy 
puntualmente que:

En muchos ámbitos científicos se desarrolla aquello que podría denominarse el saber 
superfluo: una suma de conocimientos metodológicamente irreprochables, y que, sin 
embargo, están enajenados del auténtico sentido final de toda investigación; con lo cual, 
evidentemente, no me refiero a ningún fin externo, sino a los fines ideales y culturales. La 
increíble oferta de fuerzas (también favorecida por obra y gracia de la economía) que están 
dispuestas, y a menudo también aprovechadas para la producción espiritual, ha conducido 
a una valoración de todo trabajo científico por sí mismo, cuyo valor es con frecuencia sólo 
una convención, casi una conspiración de la casta de los sabios, en pos de una inquie-
tantemente fructífera procreación endógena del espíritu científico, cuyos productos, sin 
embargo, son tanto en sentido interno, como en el de la actuación ulterior, infructuosos. 
Aquí se fundamenta el servicio fetichista que desde hace mucho tiempo se pone de relieve 
con el “método”, como si una realización fuera ya valiosa sólo por el carácter correcto 
de su método; éste es el muy astuto medio para la legitimación y tasación de múltiples 
trabajos, que están ligados por el sentido y la conexión del desarrollo cognoscitivo, sentido 
y conexión aprehendidos de una formas excesivamente generosa.9

Luego entonces, a la fetichización del método científico, a su frialdad y obsesión 
objetivista heredada e impuesta a la ciencia por el positivismo y sus gestores, Simmel le 
sobrepondrá una serena subjetivización del quehacer científico, sobre todo en la nueva 
ciencia sociológica, en la que la mirada del científico es crucial con toda su carga de 
personalidad y estilo propio.

8 Georg Simmel, “El concepto y la tragedia de la cultura”, en G. Simmel, Sobre la aventura. Ensayos 
filosóficos, Barcelona, Península, 1988, p. 225.

9 Ibidem, p. 326.



J.E. BRENNA   DE LA TRAGEDIA AL MALESTAR EN LA CULTURA: G. SIMMEL Y S. FREUD

68	 NUEVA ÉPOCA  •  AÑO 22  •  NÚM. 60  •  MAYO-AGOSTO 2009

El aspecto subjetivo, a diferencia —otra vez— de la doxia positivista, es esencial en la 
mirada simmeliana, la cual se cristaliza en la pluralidad de los estilos en que los individuos 
procuran aportar su “[…] ‘distintivo, inconfundible, inimitable’ en los objetos domésticos 
con que se rodean”.10 En sus reflexiones sobre: “El problema del estilo” Simmel no deja 
de enfatizar la necesidad de una estilización de lo cotidiano como recurso para salvarnos de lo 
superfluo y transitorio de la vida diaria, que se gasta al ser vivida. Y es aquí cuando pasa 
al crucial problema de la cultura como objetivación del alma subjetiva, una producción 
espiritual de figuras culturales que, al final, acaban oponiéndose al espíritu que las ha 
creado. Una cultura producto de la convergencia de dos elementos: 1) el alma subjetiva 
que se apropia de 2) algo que le es externo.

Unión entre vida subjetiva y producto objetivo: pues una vez que el objeto cultural 
ha sido producido se desprende del sujeto y se le enfrenta como un ser extraño: “su vida 
se ha corporizado fuera de sí”. De ahí que hable sistemáticamente de la tragedia de la 
cultura como un conflicto permanente de la sociedad moderna.

En Freud también hay una ruptura (o varias) con los parámetros de la ciencia positiva 
de su época.

En su ensayo: “Sigmund Freud y su obra: una lectura epistemológica de los conceptos 
principales”, Laura Maggi11 establece la existencia de varias rupturas efectuadas por el 
vienés, a saber:

1ª con la modalidad del objeto de estudio de la época
2ª con el método de investigación de la época
3ª con la epistemología de la época
4ª con las ideas de la época
5ª con los parámetros de normalidad de la época
6ª con el dispositivo clínico de la época
7ª con las concepciones sociales de la época

Con la modalidad del objeto de estudio de la época

Estas rupturas fueron involuntarias pues en todo momento privilegió su fidelidad hacia 
el objeto de estudio (el inconsciente) utilizando las herramientas metodológicas que la 

10 David Frisby, op. cit., p. 186.
11 Laura Maggi, “Sigmund Freud y su obra: una lectura epistemológica de los conceptos principales”, 

en revista Conexiones, parte II, Argentina, Universidad de la Cuenca del Plata, 2006.



 EL INDIVIDUO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA    DOSSIER

	 ARGUMENTOS  •  UAM-X  •  MÉXICO	 69

ciencia en boga le ofrecía. ¿Dónde pues está la ruptura? Precisamente en cómo se utili-
zarían esas herramientas.

Con el método de investigación de la época

A partir del reconocimiento de que el inconsciente “no es la no conciencia”, Freud nos va 
a proponer una nueva mirada y un nuevo marco de referencia para relaciones dinámicas 
específicas a diferencia de las relaciones postuladas por la psicología experimental de 
Wilhelm Wundt entre comportamiento y mundo exterior. Freud subvierte los modelos 
explicativos de su época al dar cuenta de la “necesariedad y legitimidad” de lo inconscien-
te destacando la importancia de este nuevo concepto. Lo insoslayable de la existencia del 
inconsciente sólo aprehensible a partir de sus manifestaciones que se “muestran” a través de lo 
innovador de su propuesta práctica (clínica) del estudio de cada caso, que nos muestra 
la especificidad de lo inconsciente superando la manía positivista de la época empeñada 
en las generalidades de la clasificación enciclopédica.

Con la epistemología de la época

Freud, al igual que Copérnico, realiza un giro completo a partir del cual, ya nada podrá 
explicarse como hasta entonces. De alguna manera, retorna a la idea platónica de Psyche, 
y a la idea cartesiana de sujeto, pero este retorno no es una reproducción de los conceptos, 
implica la introducción de una nueva dimensión que supone el excentramiento del aparato 
psíquico. Así, supera las explicaciones mecanicistas (en el seno de las cuales él mismo se 
había formado) y asociacionistas de finales del siglo xix. Dice Raúl Sciarreta12 que la 
epistemología del psicoanálisis es del carácter del excentramiento, Ester Díaz la llamará 
“epistemología del detalle”; uno y otro caso aluden a la originalidad de la perspectiva freu-
diana, a la novedad de justificar unos enunciados desde “otro” lugar, desde “otra” mirada. 
Es tal la contundencia del objeto de estudio, que vulnera los principios modales de la 
justificación epistémica, por lo cual Freud se ve obligado —muy a su pesar— a tomar 
una posición contraria a los científicos de la época. La idea de excentramiento remite a la 
novedad introducida por el descubrimiento freudiano: la novedad de lo inconsciente no 
radica tanto en su no accesibilidad mediante la observación directa (método experimental 

12 Raúl Sciarreta, “Freud, Lacan y el lacanismo”, Rosario, unr Editora, 1984; también Ester Díaz, “El 
psicoanálisis en el dispositivo epistemológico. Por una epistemología del detalle”, revista digital Antropos-
moderno, en http://www.antroposmoderno.com.ar, Argentina, 2000 (citado por L. Maggi, op. cit.).



J.E. BRENNA   DE LA TRAGEDIA AL MALESTAR EN LA CULTURA: G. SIMMEL Y S. FREUD

70	 NUEVA ÉPOCA  •  AÑO 22  •  NÚM. 60  •  MAYO-AGOSTO 2009

propio de la época) sino en sus implicaciones, que lo inconsciente no sea la no-consciencia, como 
dijéramos anteriormente, no sólo remite a una “otra” escena, sino que altera en lo absoluto las 
ideas que hasta entonces se postulaban sobre el “psiquismo”. Esta “otra” escena, entroniza a lo 
inconsciente como el “centro” de un aparato psíquico en el cual lo visible, lo consciente, 
es siempre lagunoso y de difícil explicación. Culmina el reinado de lo consciente como 
expresión de “lo psíquico” y como única posibilidad de una psicología con aspiraciones 
científicas.

Con las ideas de la época

Si bien reconocemos a lo inconsciente como el concepto fundamental del psicoanálisis, no 
debemos olvidar que en relación con éste, surgieron otras tantas conceptualizaciones de 
gran importancia para la estructura y justificación del corpus psicoanalítico. Es en cuanto 
a la praxis del psicoanálisis donde surgen los mismos, en el encuentro de Freud con el dis-
curso de la histeria. El discurso en la clínica lo lleva indefectiblemente al encuentro con la 
sexualidad a través de las fantasías histéricas. Es por este camino que llega a conceptualiza-
ciones sobre la etiología sexual de la histeria y a uno de sus más importantes y escandalosos 
descubrimientos: la sexualidad infantil y su importancia crucial en la vida psíquica.

Con los parámetros de normalidad de la época

El psicoanálisis, además de brindar una nueva clasificación de las “enfermedades menta-
les” explora más allá de ellas, en busca de sus elementos etiológicos, sus aspectos dinámi
cos y sus relaciones económicas. Es decir, una mirada metapsicológica que de alguna 
manera introduce una perspectiva tridimensional aún ausente en la episteme de la 
época. Y es justamente por esta vía, la del encuentro freudiano con la histeria, la que 
propició la entrada del discurso psicopatológico en el psicoanálisis y que nos propone 
una nueva mirada hacia el campo de la psicopatología (hasta entonces signada por el 
discurso psiquiátrico) caracterizada por explicaciones dinámicas que dan cuenta de los 
mecanismos intervinientes en la etiología de las patologías. En tal sentido, desde esta 
perspectiva, patología no remite ya a “lo enfermo” y por ende “lo anormal”, sino que 
remite a la posición del sujeto, en tanto sujeto de lo inconsciente. El psicoanálisis viene a 
hablarnos desde otro lugar, desde otra posición en donde el sujeto habla. Y si el “pathos” 
no remite ya a las dualidades conocidas: normal/anormal, sano/enfermo… “eso habla” 
…Y habla desde un lugar conocido, el síntoma, aunque la diferencia radica en que el 
psicoanálisis le adjudica un sentido.



 EL INDIVIDUO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA    DOSSIER

	 ARGUMENTOS  •  UAM-X  •  MÉXICO	 71

Con el dispositivo clínico de la época

La escucha como el gran eje de esta nueva perspectiva clínica le otorga un lugar al sujeto 
a partir del discurrir metonímico a través de las palabras, en donde el metafórico sínto-
ma aparece como el lugar privilegiado desde donde el eso habla. Y porque eso habla es 
posible la dirección de la cura, más allá de la simple remisión del síntoma, apelando al 
recuerdo, a la interpretación sobre lo que se repite e insiste en no inscribirse, buscando 
la reelaboración del material inconsciente. El dispositivo propuesto por Freud supone, 
además, un elemento que sostiene a la palabra y la justifica… la transferencia. Es en el 
marco de las relaciones transferenciales en donde se produce la labor del análisis. Esta 
nueva forma de pensar al sujeto, indefectiblemente trae consecuencias, la primera: la 
revisión del dispositivo clínico.

Con las concepciones sociales de la época

A principios del siglo xx la próspera y moderna sociedad europea espera del hombre el 
sacrificio de las pulsiones para lograr su cohesión; esa sociedad conformada sobre la base 
de tabúes y prohibiciones, esa sociedad que, para perpetuarse, se sostiene en la ilusión del 
“hombre bondadoso por naturaleza” que más tarde se verá desmentida por las guerras 
y los genocidios. El “Freud cultural” se hace presente bajo la ácida mirada que desde 
el psicoanálisis se proyecta hacia la cambiante sociedad de los inicios del siglo xx. Su 
análisis de la mítica “horda primitiva” no hace más que reafirmar el modelo sobre el cual 
se funda la honorable sociedad occidental judeo-cristiana, en donde las relaciones de 
identificación con el líder, las pulsiones narcisistas domeñadas y la sexualidad controlada 
serán sus pilares fundamentales.

MIRAR, OLER, ESCUCHAR… EL MALESTAR EN LA CULTURA COMO TEMA CENTRAL

Hay una grieta que separa, dice Simmel, al alma subjetiva del producto de la cultura, 
“petrificado”. Esta tensión nunca resuelta lo lleva a pensar a la ciencia, en tanto producto 
de la cultura, como un fetiche. Los recursos del lenguaje le sirven para argumentar con 
eficacia la problemática que encierra la cultura. La tensión entre vida y forma alcanza 
una dimensión trágica en el caso de la cultura, en donde la vida, expresada como impulso 
interior que se proyecta, está escindida de los objetos culturales que produce.

Stefan Sweig habla de una sensibilidad meteorológica; esto se puede aplicar a las de 
Simmel y Nietzsche, que les permitió descifrar el “estado del tiempo” de su época: la mo-



J.E. BRENNA   DE LA TRAGEDIA AL MALESTAR EN LA CULTURA: G. SIMMEL Y S. FREUD

72	 NUEVA ÉPOCA  •  AÑO 22  •  NÚM. 60  •  MAYO-AGOSTO 2009

dernidad, la cultura europea y especialmente, la cultura alemana. En ambos descubrimos 
lo difícil que es leer la modernidad sin ilusiones falsas ni optimismos ingenuos —propios 
de la época. Los dos aplicaron una mirada quirúrgica (clínica) sobre lo moderno como 
ethos cultural. Y fue gracias a este “ojo clínico” de uno y otro —al que se debe agregar el 
del vienés Sigmund Freud— que fue posible diagnosticar, detectar, las patologías y los 
procesos degenerativos de la cultura moderna, sobre todo la urbana. Pero sus herramientas 
no fueron sólo la mirada clínica sino también una suerte de bisturí olfativo (intuición) que 
les proporcionó ese potencial teórico y reflexivo en sus diagnósticos del pathos moderno. 
Y en este punto, permítaseme introducir a Nietzsche, el mejor crítico de la modernidad 
y sus males. Nietzsche y Simmel olfatearon, cáusticamente, que la vida moderna enca-
dena a las pasiones con una pesada losa de represiones, después de estimularlas hasta el 
paroxismo. Y cuando no puede encauzar las pasiones, según ciertos formatos, las medica, 
las excomulga y las arroja a la trastienda de lo patológico.

Ya el propio Kant13 había detectado que la modernidad supone una época radical-
mente distinta, que lleva al hombre a su mayoría de edad, lo que no significa otra cosa 
que alcanzar el sometimiento de las propias pasiones bajo la guía de la razón. Y frente a 
él, Hegel14 diagnostica a la modernidad interrogando a la razón moderna acerca de ser 
la causante de la probable destrucción de una comunidad hecha de entrañas y pasiones.

Ahora bien, todos estos procesos de desgarramiento moderno ocurren —ya lo dijimos 
antes— en la ciudad, en la gran metrópoli como espacio paradigmático de la vida moder-
na. Simmel considera que ésta violenta “las delicadas tramas invisibles” que conforman 
la vida social: la sociabilidad. La vorágine de la vida moderna pone en crisis las redes de la 
colectividad desintegrando la trama de los encuentros cara a cara que se daban en las 
comunidades tradicionales. En medio de la muchedumbre y el movimiento permanente 
de la vida moderna se carece de un espacio propio para decir “yo soy”. Inmerso en la des-
posesión, la homogenización y la pérdida de identidad, el individuo empieza a buscar 
desesperadamente espacios privados… de intimidad.

La modernidad en la metrópoli supone una sobreestimulación que incrementa la 
tensión de la vida diaria haciendo de la realidad cotidiana una atmósfera de nerviosismo 
o neurastenia y que ha producido, precisamente, la personalidad neurasténica.15 El desecho 
moderno es este hombre nervioso, hipersensible e histérico (como también lo descubrirá 
Freud) que Nietzsche identificó como el producto típico de la degenerecencia moderna.16

13 Immanuel Kant, “¿Qué es la ilustración?”, Filosofía de la Historia, Argentina, Nova, 1964.
14 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Escritos de juventud, México, fce, 1978.
15 David Frisby, “Georg Simmel: primer sociólogo de la modernidad”, en Josep Picó (comp.), Moder-

nidad y posmodernidad, España, Alianza Editorial, 1988, p. 63.
16 El concepto de degenerecencia fue la clave de las teorías del naturalista francés Buffón (1707-1788) 

para caracterizar, en el siglo xviii, el proceso mediante el cual ciertos especímenes perdían sus caracte-



 EL INDIVIDUO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA    DOSSIER

	 ARGUMENTOS  •  UAM-X  •  MÉXICO	 73

Antes de Freud, el concepto de neurastenia ya se conocía, pues fue introducido, en 
1869, por el médico norteamericano George Millar Beard. Con este término se pretendía 
nominar a una enfermedad típicamente estadounidense, caracterizada por un agotamien-
to permanente de la energía nerviosa producida por el estrés laboral, la aceleración de la 
vida cotidiana y la sobre estimulación visual y sonora existente en las grandes ciudades. 
La lógica de lo moderno, pues, acaba finalmente produciendo un ambiente de crispación, 
nervios e hipersensibilidad en el que las pasiones, o son controladas férreamente o son 
sometidas por el flujo de estímulos frenéticos.

Nietzsche, en particular, ha expuesto en su Humano demasiado humano, que:

Al borde de la locura. La suma de los sentimientos, conocimientos, experiencias, es decir, 
toda la carga de la cultura, se ha hecho tan grande, que existe el peligro generalizado de 
una sobreexcitación de las fuerzas nerviosas y mentales. Más aún, las clases cultas de los países 
europeos son absolutamente neuróticas, y todas sus grandes familias tienen a uno de sus 
miembros al borde de la locura…17

Y agrega que:

Finalmente: el progreso de la civilización traerá consigo el aumento de los elementos 
mórbidos, las neuropatías psiquiátricas y criminalísticas.18

Para Simmel, el sociólogo, el hombre moderno tiene comprometida, no sólo su salud 
orgánica y psicológica, sino —y sobre todo— su individualidad frente al colectivo. Por-
que el hombre que habita las grandes urbes es un ser abstracto, con relaciones abstractas 
y contactos superficiales que deambula por los paisajes metropolitanos. Así, el carácter 
abstracto de la vida metropolitana es la expresión de la hegemonía de lo objetivo sobre lo 
subjetivo, de una vida puramente intelectual que en apariencia mantiene las pasiones bajo 
control. Ante dicho estado de abstracción y distancia característico de la vida moderna, 
surge la pregunta: ¿qué permite que el “cemento de la sociedad” no se desintegre total-
mente? La respuesta de Simmel recae en su mismo diagnóstico: el carácter abstracto de 
la vida moderna, las relaciones de intercambio, en tanto el intercambio es también una 
forma de socialización.19 Finalmente, el profesor berlinés concluye que la secuela final 

rísticas originales debido, sobre todo, a la domesticación. Se interpreta, entonces, el concepto, como un 
proceso de desnaturalización de las cosas, así como pérdida de su forma, energía y esplendor de origen 
(Cfr. Buffón, 1984).

17 Friederich Nietzsche, Obras completas, Madrid, Aguilar, 1999, vol. 2, I, § 244.
18 Ibidem, vol. 13 [182].
19 Georg Simmel, Filosofía del dinero, España, Instituto de Estudios Políticos, 1977.



J.E. BRENNA   DE LA TRAGEDIA AL MALESTAR EN LA CULTURA: G. SIMMEL Y S. FREUD

74	 NUEVA ÉPOCA  •  AÑO 22  •  NÚM. 60  •  MAYO-AGOSTO 2009

de todo este flujo de impresiones, de todo este caudal de estímulos instantáneos, es el 
aumento de nuestra vida nerviosa, la exacerbación de nuestras pasiones, que oscilan entre 
el acallamiento —vía la abstracción— y la explosión violenta —a través de psicopatolo-
gías como la neurastenia y la agresividad.

FREUD: CRÍTICO DE LA CULTURA

José Perrés, un brillante colega de la uam, fallecido hace pocos años, nos destaca, a par-
tir de una muy conocida definición del psicoanálisis propuesta por el propio Freud, en 
1922,20 que éste estaba más interesado y preocupado por la posibilidad de acceder a las 
manifestaciones del inconsciente e interpretarlos, en todos los campos de la cultura, que en 
la dimensión de la cura en sí misma, que dejaba para un segundo lugar en su definición. 
Y eso fue una constante en su obra y en su pensamiento lo cual le abrió precisamente al 
estudio en profundidad de una enorme veta que se conoce habitualmente como la línea 
antropológico-social del pensamiento de Freud, línea reflexiva por la que, él en especial, 
y también sus primeros discípulos, se confrontaron críticamente con la sociedad de la 
época, y con la cultura, para hacer una lectura psicoanalítica de ella, a partir del estudio 
de los efectos del inconsciente.21

En esta perspectiva la preocupación por la relación individuo/sociedad (exigencias 
impuestas por la cultura a la vida pulsional, sometimientos a las normas para la vida en 
sociedad, etcétera), existió siempre en el joven Freud. Es así que, si bien el psicoanálisis 
como disciplina nace a partir de la dimensión terapéutica/clínica, se convierte también 
muy rápidamente, y desde sus inicios, en una herramienta interpretativa de fenómenos 
culturales, manteniéndose siempre en Freud ese doble registro de análisis, en todos los 
niveles. De ese modo se gesta y nace el llamado “psicoanálisis aplicado”, inicialmente a 
fenómenos artísticos: análisis de la obra del artista en conexión con su vida y sus con-

20 “Psicoanálisis es el nombre: 1) de un procedimiento que sirve para indagar procesos anímicos difí-
cilmente accesibles por otras vías; 2) de un método de tratamiento de perturbaciones neuróticas, fundado 
en esa indagación, y 3) de una serie de intelecciones psicológicas, ganadas por ese camino, que poco a 
poco se han ido coligando en una nueva disciplina científica” (S. Freud, dos artículos de la enciclopedia 
Psicoanálisis y Teoría de la libido, p. 231).

21 José Perrés, “Freud: ¿sujeto político y crítico de su cultura? (Sobre Freud, la política y lo político)”. 
Ponencia presentada en el Seminario de Especialización: Democracia, autoritarismo, intelectuales: reflexiones 
para la política al final del milenio, organizado por la Flacso, sede México, el cide, la Universidad Autónoma 
Metropolitana, Xochimilco, y el Instituto de Investigaciones Sociales, de la unam. Publicado en Imagen 
Psicoanalítica, año 6, núm. 10, México, Asociación Mexicana de Psicoterapia Psicoanalítica, 1998.



 EL INDIVIDUO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA    DOSSIER

	 ARGUMENTOS  •  UAM-X  •  MÉXICO	 75

flictos inconscientes, o de fantasmas humanos eternos, a partir de la comprensión de la 
dimensión inconsciente presente en toda creación artística. Luego, yendo más lejos aún, 
se extenderá a análisis culturales y estudios sobre la masa, el liderazgo, los grupos y las 
instituciones sociales; abarcará, también, análisis retroactivos, con visos “antropológicos” 
(es decir, una antropología mítica, verdadera ficción “científica”), que buscan dar cuenta 
del nacimiento de la moral, de la religión, del Edipo, etcétera (vale decir, de la cultura 
en su sentido amplio), nivel genético imprescindible para Freud.

Sigmund Freud se convirtió, aun desde los inicios de sus conceptualizaciones, en un 
agudo crítico de la cultura, y de múltiples fenómenos socioculturales, utilizando para 
ello la interpretación psicoanalítica, y ubicándose ante ellos estrictamente como psicoana-
lista, y obviamente no como sociólogo o antropólogo. El psicoanálisis freudiano como 
teoría de la cultura está lejos de ser una simple casualidad: era un camino ineludible para 
Freud, dado sus antecedentes históricos y su particular ubicación ante ellos. La pregunta 
obvia sería: ¿qué permitió a Freud asumir esa actitud crítica ante su propia sociedad? Un 
hecho esencial: Freud se sintió siempre un ser marginal, fronterizo, portador de varias 
identidades constitutivas.

Si tuviéramos que resumir muy esquemáticamente dicha línea antropológico-social, 
referida a las clásicas y complejas relaciones individuo/sociedad, diríamos que su vertiente 
más directa sería el análisis de la lucha entre la vida pulsional y las renuncias necesarias para 
la vida en común. Por la vía de las sublimaciones, éstas se convierten precisamente en los 
logros culturales de la humanidad. Pero analizándolo con mucha mayor sutileza Freud 
llega, en un segundo tiempo, a percibir que la cultura no significa tan sólo coerciones y restric-
ciones para el ser humano sino una verdadera protección contra sus propios aspectos destructivos 
que, en caso contrario, terminarían por aniquilarlo, junto con toda la especie humana. El 
desarrollo cultural sería, en esta segunda perspectiva, el que lucha denodadamente contra 
las tendencias agresivas para preservar la vida de la especie humana. El famoso “malestar 
en la cultura”, que postula, tendría que ver con el sentimiento de culpa engendrado por 
la misma cultura. Un malestar que será inherente a toda cultura, e inevitable, ya que 
como insistía el propio Freud: “[…] llegaremos a familiarizarnos con la idea de que hay 
dificultades inherentes a la esencia de la cultura y que ningún ensayo de reforma podrá 
salvar”.22

La tesis que el profesor Perrés propone en su trabajo doctoral intenta mostrar y discutir 
cómo en las obras de Freud de “psicoanálisis aplicado”, especialmente en aquellas en las 
que analiza la teoría de la cultura, se puede observar, desplazadamente, una aguda crítica 
y una acabada reflexión sobre “el individuo en una masa”, el sujeto inmerso en el grupo, 
sus vínculos libidinales, los mecanismos grupales e institucionales, etcétera, a partir de 

22 Sigmund Freud (1929), El malestar en la cultura, Madrid, Alianza Editorial, 1989, p. 112.



J.E. BRENNA   DE LA TRAGEDIA AL MALESTAR EN LA CULTURA: G. SIMMEL Y S. FREUD

76	 NUEVA ÉPOCA  •  AÑO 22  •  NÚM. 60  •  MAYO-AGOSTO 2009

complejos fenómenos que está viviendo y padeciendo en el propio movimiento psicoanalí-
tico, que lo sacuden como sujeto-psíquico y sujeto-social, y a los que no puede pensar 
ni referirse directamente.

DEL MALESTAR CULTURAL GLOBAL A LA APROXIMACIÓN DISCIPLINARIA
ENTRE UNA SOCIOLOGÍA BLANDA Y EL PSICOANÁLISIS

Decían Bordieu, Chamboredon y Passeron, a comienzos de la década de 1970 en El oficio 
de sociólogo: “Quizás la maldición de las ciencias del hombre sea la de ocuparse de un 
objeto que habla”.23 Hasta entonces se estaba reconociendo la peculiaridad del objeto de 
estudio de la sociología, y dicha frase revelaría el sentido de una parte de los grandes 
debates que la sociología ha experimentado desde entonces.

Interminables discusiones y debates en torno a la objetividad y la subjetividad refle-
jados más tarde en discusiones dualistas (¿maniqueas?) del tipo determinismo/libertad, 
estructura/acción, sujeto/sistema, micro/macro, que finalmente seguían aludiendo 
—dicen Makowski y Tarrácena— a la desgracia genética de las ciencias sociales: tratar 
con objetos de estudio que son sujetos (y que hablan).

Al malestar cultural global hay que agregarle, hoy día, el malestar en la sociología como 
una parte del malestar general. Porque ante el desconcierto de las ciencias sociales frente 
a los rápidos y apabullantes procesos que ha desatado la globalización, la sociología no ha 
acertado dar respuestas a la altura de los nuevos objetos de estudio que surgen y desapa-
recen diariamente. Los conflictos internos de la sociología han sido más exitosos que la 
propia sociología del conflicto que está haciendo lo suyo en un mundo multi polarizado 
y violento, lleno de integrismos teóricos, religiosos, políticos, etcétera.

A la crisis de la sociología habría que responder con una ampliación del espectro de 
su alcance teórico explicativo. A los límites del objeto de la sociología añadámosle los 
alcances de los enfoques de las disciplinas afines, como el psicoanálisis o la antropología, 
independientemente de debates en torno a la legitimidad epistemológica. A la mirada 
sociológica (que no a la observación) agreguémosle la escucha psicoanalítica, la fuerza 
de la comprensión de los procesos inconscientes que marcan al individuo en su forma de 
enfrentarse al mundo de lo social, a su capacidad de socializar.

La sociología siempre ha tenido que ver con el individuo, el cual se sabe un ser social, 
pero que se siente al mismo tiempo un ser singular depredado por una cultura material 
(objetiva —dice Simmel—) que lo amenaza con destruir esa singularidad.

23 Citado por Sara Makowsi y Elvia Tarracena en su “Presentación” del número 21 de la revista Perfiles 
Latinoamericanos, año 10, diciembre del 2002, México, Flacso, pp. 7-10.



 EL INDIVIDUO EN LA SOCIEDAD CONTEMPORÁNEA    DOSSIER

	 ARGUMENTOS  •  UAM-X  •  MÉXICO	 77

Los diagnósticos de Simmel y Freud en torno al malestar que propicia la cultura hay 
que considerarlos como aportes vigentes que marquen la agenda de una reconversión 
de las disciplinas sociales y, en especial, de la sociología, aliando su mirada con el oído 
psicoanalítico para dar cuenta de un sujeto social que enfrenta desgarramientos psíquicos 
cotidianamente y que, muy a pesar de ello, en lo social, crea y recrea infinitas mascaras y 
personalidades, roles, en sus interacciones cotidianas. Ya Goffman nos mostró el camino 
de un análisis poco ortodoxo de las escenificaciones y los roles sociales con los que los 
individuos enmascaran civilizadamente su miedo a la proximidad del otro en la sociedad. 
Ahora bien, si como se ha postulado, toda relación social es eminentemente una relación 
de poder, entonces habría que indagar en el sujeto que habla sobre sí mismo y que se au-
toubica en relación con los entramados de poder que crea la sociedad y la reproduce.

La sociología como ciencia (o arte para Simmel y Maffesoli) ha de tejer nuevas alianzas 
disciplinarias, valerse libre y creativamente de nuevos métodos y nuevas técnicas para 
abordar más escenarios problemáticos en los que pueda intervenir y aportar soluciones o 
un marco comprensivo más sólido para que los sujetos (como individuos y seres colecti-
vos) se hagan de un saber de sí mismos en el plano social. Ambos encaminados a dotar a 
los individuos de una autocomprensión (o autoconciencia) más allá de lo inconsciente, 
pero más acá de lo colectivo que amenaza con desaparecerlos.

La sociología hoy más que nunca reclama un enfoque transdisciplinario anclado en 
la idea de los sujetos sociales complejos, recorridos por deseos, pulsiones y procesos 
conscientes e inconscientes, cuyos destinos individuales están marcadamente inscritos en 
tramas familiares, institucionales y sociales. Una complementariedad necesaria que hace 
tan vigente la fuerza del programa social como la potencia del deseo, de los fantasmas y 
de lo negado en los individuos.24

BIBLIOGRAFÍA

Freud, Sigmund, El malestar en la cultura, Madrid, Alianza Editorial, 1989.
Frisby, David, Fragmentos de la modernidad, Madrid, Visor, 1993.
Hegel, Georg Wilhelm Friedrich, Escritos de juventud, México, fce, 1978.
Kant, Immanuel, “¿Qué es la ilustración?”, Filosofía de la Historia, Buenos Aires, Nova, 1964.
Maggi, Laura, “Sigmund Freud y su obra: una lectura epistemológica de los conceptos principales”, 

en revista Conexiones, II parte, Argentina, Universidad de la Cuenca del Plata, 2006.
Makowski, Sara y Elvia Tarracena, Perfiles Latinoamericanos, número 21, año 10, diciembre del 

2002, México, Flacso, pp. 7-10.
Nietzsche, Friederich Wilhelm, Obras Completas, Madrid, Aguilar, 1999.

24 Idem.



J.E. BRENNA   DE LA TRAGEDIA AL MALESTAR EN LA CULTURA: G. SIMMEL Y S. FREUD

78	 NUEVA ÉPOCA  •  AÑO 22  •  NÚM. 60  •  MAYO-AGOSTO 2009

Nisbet, Robert, La formación del pensamiento sociológico, t. I, Buenos Aires, Amorrortu, 1977.
Perrés, José, “Freud: ¿sujeto político y crítico de su cultura? (Sobre Freud, la política y lo político)”. 

Ponencia presentada durante el Seminario de Especialización: “Democracia, autoritarismo, 
intelectuales: reflexiones para la política al final del milenio”, organizado por la Flacso, Sede 
México, el cide, la uam-x y el Instituto de Investigaciones Sociales, de la unam. Publicado 
en Imagen Psicoanalítica, año 6, núm. 10, México, Asociación Mexicana de Psicoterapia 
Psicoanalítica, 1998.

Picó, Josep (comp.), Modernidad y posmodernidad, Madrid, Alianza Editorial, 1988.
Simmel, Georg, Filosofía del dinero, España, Instituto de Estudios Políticos, 1977.
——, Sobre la aventura, Ensayos filosóficos, Barcelona, Península, 1988.
——, Cuestiones fundamentales de sociología, Barcelona, Gedisa, 2002.
Vernik, Esteban (comp.), Escritos contra la cosificación. Acerca de Georg Simmel, Buenos Aires, 

Altamira, 2000.
Weber, Max, Política y Ciencia, Buenos Aires, Leviatán, 1987.


