
Presentación

127ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

María Teresa Valdivia Dounce

El derecho indígena ha sido un asunto de interés relativamente nuevo por parte de la 
antropología mexicana, apenas iniciado como tema a finales de la década de 1980. Surgió 
gracias a la iniciativa de un equipo de investigadores1 de crear un espacio de reflexión 

En el presente artículo se lleva a cabo un recuento del último periodo de reformas legales 
en materia indígena en México, en relación con las políticas indigenistas del Estado, para 
mostrar cómo es el marco jurídico actual.

Palabras clave: políticas, reformas, materia indígena.

Abstract

It is a recount of the last period of legal reforms on indigenous matters in Mexico in relation 
to indigenous policies of the State, to show how this is the current legal framework.

Key words: policies, reforms, indigenous matters.

1 El equipo de investigadores fue convocado por Rodolfo Stavenhagen. Estuvo conformado por 
Diego Iturralde, Fran������������������������������������������������������������������������        ç�����������������������������������������������������������������������        oise Lartigue, Magdalena Gómez, Victoria Chenaut, María Teresa Sierra, 
Claudia Olvera (†) y Teresa Valdivia. El grupo trabajó en sesiones mensuales de seminario donde 
cada participante aportaba sus avances de investigación para el análisis y discusión general. De los 
resultados obtenidos he referido en otros trabajos (Valdivia, 1994b; 1994c; y 1992) pero puedo 
mencionar aquí los más destacados: la formación de investigadores en el tema de antropología jurídica, 
la difusión de la importancia de los derechos indígenas en México y América Latina, y la publicación 
de tres obras que fueron indispensables para fundar el campo de la antropología jurídica en México: 
Rodolfo Stavenhagen (1988); Diego Iturralde y Rodolfo Stavenhagen (1990); y Victoria Chenaut y 
María Teresa Sierra (1995). Años después, el equipo fundador se disolvió como seminario porque 
los miembros asumimos prioridades e intereses particulares dentro de los derechos indígenas. Por 
ejemplo, Rodolfo Stavenhagen aceptó el cargo de relator especial para los derechos indígenas ante la 
ONU; Diego Iturralde asumió la conducción del Fondo Indígena en La Paz, Bolivia; Françoise Lartigue 



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

128 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

y análisis académico con investigadores y actores involucrados en la temática. Dicha 
iniciativa respondió, en parte, a la necesidad de dar respuesta a ciertos problemas sociales y 
políticos derivados de los reclamos de justicia y respeto de los derechos humanos en varios 
países latinoamericanos, ya que en aquellos años algunos gobiernos estaban alcanzando su 
estabilidad política luego de haber sufrido por años las dictaduras militares que arribaron 
al poder por medio de golpes de Estado, mientras que otros se encontraban en franca 
reconstrucción nacional, producto de la guerra con la que liberaron a sus gobiernos de 
las dictaduras. 

A mediados de la década de 1980, en el panorama político de los pueblos latinoame-
ricanos la defensa de los derechos humanos formaba parte indispensable de las luchas 
sociales, puesto que la mayoría de los ciudadanos habían sufrido ya la represión, la 
tortura, la violencia y la pobreza extrema. Proliferaron, entonces, los organismos no 
gubernamentales cuyas tareas prioritarias fueron las de observar el respeto a la vida, a 
las garantías individuales y, posteriormente, a los derechos colectivos de los pueblos. En 
este contexto, las organizaciones indígenas nacionales e internacionales, herederas de los 
movimientos indígenas anticolonialistas, exigieron, mediante sus líderes e intelectuales, que 
los Estados nacionales reconocieran los derechos específicos de los pueblos indios por ser 
nativos de América. Durante este proceso, las demandas indígenas fueron evolucionando 
desde las más elementales como la de tener acceso a los servicios básicos y a la justicia 
social, pasando por la petición constante de tierras, el respeto a los territorios y los recursos 
naturales que hay en ellos, la exigencia de una educación bilingüe, el respeto a su cultura, 
su forma de organización social, hasta llegar a los derechos indígenas configurados como 
derechos colectivos.2 Queda pendiente el reconocimiento de la colectividad (comunidad, 
etnia) como sujeto jurídico, como parte de su autodeterminación. 

fundó el Seminario de Antropología Política en el CIESAS; Magdalena Gómez continuó realizando una 
importante labor de defensa de los derechos indígenas a nivel nacional con sus artículos de prensa en 
La Jornada y su participación directa en la comisión de la Cámara de Senadores encargada de revisar 
y proponer los cambios necesarios para la aprobación de la ley indígena federal; Victoria Chenaut, 
Teresa Sierra y la servidora nos involucramos en actividades de formación académica y de discusión 
internacional (participamos en la Red Latinoamericana de Antropología Jurídica, fundada por varias 
colegas latinoamericas y por María Teresa Sierra). Posteriormente, Teresa Sierra retomó el seminario de 
investigación que hoy lleva el nombre de Seminario de Antropología Jurídica, el cual coordina como 
parte de sus actividades académicas en el CIESAS. 

2 En este proceso es sintomático el cambio de concepción de la resistencia. De la “lucha por la tierra” 
se ha pasado a la “defensa del territorio”, esto es, de un espacio socialmente construido, que incluye 
tanto el suelo como los demás recursos vitales, sociales y culturales. 



129ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

Las políticas indigenistas 

Como se sabe, todas esas reivindicaciones formaron parte de la política indigenista del 
Estado (1951-2005) en sus diferentes modalidades y etapas a través del Instituto Nacional 
Indigenista (INI)3 durante más de 50 años con el objetivo de “resolver” la cuestión indígena 
como si ésta fuese un problema de atraso nacional. 

Exclusión 

De las etapas o políticas indigenistas que el Estado posrevolucionario ha empleado distingo 
cinco.4 La primera puede calificarse como una política de exclusión (1910-1934), pues 
aunque no fue diseñada ex profeso, el Estado excluyó a los indios de la formación nacional 
y, en consecuencia, de todo tipo de presencia y participación social y política. Eran tiempos 
en los que la discriminación formaba parte de la ideología mexicana y, aunque hoy en 
día aún permanece, a diferencia de hoy, en aquellos años ni siquiera había conciencia 
plena de su existencia, por lo menos entre los sectores del quehacer político de la nación; 
de manera que la discriminación se vivía como parte de la “forma de ser” de la sociedad. 
También eran los tiempos en los que la fuerza de trabajo indígena era sobre explotada con 
gran cinismo y reinaba la carencia absoluta de servicios públicos y de bienestar social que 
el Estado tiene que proporcionar a todos los ciudadanos, entre ellos los indios. Por ello, 
las necesidades más apremiantes de los pueblos indígenas eran resolver sus condiciones 
materiales de existencia: tierras, pagos justos por su trabajo y jornadas de ocho horas.

3 El Instituto Nacional Indigenista se creó el 4 de diciembre de 1948 en cumplimiento a los acuerdos 
internacionales de la reunión de Pátzcuaro, de 1940.

4 Acerca del indigenismo mexicano del siglo XX se ha escrito bastante. No es mi intención aquí 
ahondar en información que se conoce muy bien, ni promover discusión alguna. Simplemente pretendo 
anotar los elementos que a mi juicio contextualizan el surgimiento de los derechos indígenas como 
política de Estado y como tema de investigación en la antropología mexicana. Sin embargo, para 
quienes quisieran saber en qué me baso, recomiendo los materiales publicados por Andrés Medina 
Hernández, quien a lo largo de su trayectoria como investigador nos ha participado de sus reflexiones 
y estudios sobre el indigenismo mexicano. Particularmente, en “Los ciclos del indigenismo: la política 
indigenista del siglo XX”, Andrés Medina expresa sus ideas más recientes sobre el tema. En este artículo, 
Medina propone analizar el indigenismo en seis fases cronológicas que explican su origen, desarrollo 
y caída, o desaparición.



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

130 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

Paternalismo 

La segunda, claramente definida por el gobierno del presidente Lázaro Cárdenas (1934-
1940), es la llamada etapa del indigenismo paternalista, de la que no podemos dejar de 
reconocer que el reparto agrario fue una realidad benéfica para miles de campesinos. Las 
demandas indias de tierras fueron atendidas y satisfechas en la mayoría de los casos. En este 
periodo se funda la política indigenista de Estado con Lázaro Cárdenas, quien promovió 
la atención especial para los pueblos indios, y animó la creación de una política indigenista 
de Estado. Esta política tuvo su influencia no sólo en México sino en toda América 
Latina. En 1936 se crea el Departamento de Asuntos Indígenas y en 1940 tiene lugar el 
Primer Congreso Indigenista Interamericano en Pátzcuaro, Michoacán, que permitió 
el establecimiento del Instituto Indigenista Interamericano. Todo parecería indicar que 
esta fue una etapa muy benéfica para los pueblos indios de México si no fuera porque la 
relación que se estableció entre el Estado y los indios fue una relación paternalista, lo que 
significó que el Estado no reconociera la capacidad de autodeterminación de los pueblos 
indios, es decir, su derecho a decidir sobre su propio destino y desarrollo.

Asimilación 

Con la llegada al poder de los presidentes Manuel Ávila Camacho (1940) y, en particular, 
de Miguel Alemán Valdés (1946) entraron también un tipo de ideas sobre el desarrollo y la 
modernidad a las que estorbaban las formas de vida simples y rudimentarias, los idiomas 
vernáculos y las costumbres distintas a las de una ciudadanía moderna. Fue entonces 
(1940-1976) cuando se erigió la política de integración o asimilación del indio a la vida 
nacional; esto es, se postuló la desaparición de las diferencias culturales, lingüísticas y 
de formas de vida, en la suposición de que con esto también desaparecería la pobreza. 
En 1948 se fundó el Instituto Nacional Indigenista y con él se llevaron a cabo múltiples 
acciones en todos los ámbitos de la vida indígena durante un largo periodo, todas ellas 
tendientes a transformar a los indios en su propia negación: en los “no indios”. Aunque el 
Estado, por medio de sus instituciones gubernamentales, llevó los servicios e inversiones 
necesarias para la asimilación étnica al concierto nacional, no logró completamente su 
objetivo pues no tuvo éxito en el desarrollo de las economías indígenas debido a su pésima 
organización burocrática y a la imposición de proyectos y programas de desarrollo.5 Lo 

5 En una evaluación que realizamos a los programas indigenistas en materia agropecuaria en el 
estado de Puebla, entre 1981 y 1984, obtuvimos como resultado, entre muchos datos interesantes, 
los siguientes (Esparza y Valdivia, 1984): 1) las inversiones del INI en regiones indígenas eran tan 



131ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

anterior no nos impide reconocer que el Estado sí consiguió que todos los pueblos indios 
tuvieran acceso a la educación y a la salud, y que en muchos casos la presencia indigenista 
en regiones indias contribuyó a garantizar los precios del maíz y del café así como el 
efectivo acceso a la justicia. 

Pero las deficiencias del INI en el cumplimiento de los objetivos del Estado se fueron 
acumulando y llegaron a sumarse a la crisis agrícola de mediados de la década de 1970, 
cuando el precio del maíz cae hasta el suelo y la demanda de tierras ya no alcanzaba a 
satisfacerse. Fue entonces que muchos pueblos indios se unieron al movimiento campesino 
organizado y otros fundaron organizaciones propias6 que, al final del periodo, llegaron a 
sumar cerca de 20 en todo el país. Las demandas más relevantes de estas organizaciones 
fueron: más dotación de tierra, recuperación de los precios del maíz y del café, y abolición 
de los cacicazgos regionales. Simultáneamente, en esta etapa irrumpe un movimiento 
indígena internacional que se expresó en varias reuniones y congresos7 y que por la 
relevancia de sus demandas y planteamientos empezó a cuestionar la manera en que los 
Estados deberían relacionarse con los pueblos indios. Diversas organizaciones indígenas 

raquíticas que su impacto real prácticamente desaparecía en menos de dos años; 2) el INI gastaba 
90% del dinero en viáticos y pasajes del personal, y sólo llegaba el 10% como inversión en las zonas 
indígenas; 3) además, el dinero enviado a las zonas indias llegaba invariablemente tarde, fuera del 
tiempo requerido para su aplicación en fertilizantes, compra de agua para riego, insecticidas y pago de 
jornales. En esa oportunidad pudimos constatar que todos lo programas de desarrollo del INI habían 
sido diseñados en los escritorios de burócratas que desconocían la realidad indígena. Fuimos testigos 
de muchos programas fracasados. Dos ejemplos me llamaron la atención: en la Mixteca Baja, lugar 
que se caracteriza por su carencia de agua, se habían hecho instalaciones modernas para siembra de 
peces; en la región conocida como Montaña Negra que, como su nombre lo indica, es una montaña, 
se habían comprado tractores que sólo caminan en terrenos planos y muy extensos.

6 En 1974, el Congreso Indígena de San Cristóbal (aglutina disidencias); en 1975, los Consejos 
Supremos Indígenas (líderes indígenas) con apoyo estatal, controlados por la CNC y el PRI; en 1977, la 
Asociación Nacional de Profesionales Indígenas Bilingües (Anpibac, antes Organización de Profesionistas 
Indígenas de México), defiende intereses educativos; en 1982, la Coordinadora Nacional de Pueblos 
Indígenas (nahuas y popolocas) como escisión del Consejo Nacional de Pueblos Indígenas. También 
son importantes en este periodo la Coordinadora Nacional Plan de Ayala (CNPA), la Coordinadora 
Obrero Estudiantil del Istmo (COEI) y la Organización Independiente de Pueblos Unidos de la 
Huasteca (OIPUH).

7 Por mencionar las más importantes: Reunión de Barbados I (1971); Congreso mundial de los pueblos 
indígenas, en Albeny (1975); Reunión de Barbados II (1977); Conferencia internacional de organismos 
no gubernamentales sobre la discriminación contra las poblaciones indígenas en las Américas, Ginebra 
(1977); y el Cuarto Tribunal Russell sobre los derechos de los indígenas de las Américas, Rotherdan, 
Holanda (1980).



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

132 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

latinoamericanas exigían la liberación del indígena contra toda forma de colonialismo 
(de las misiones religiosas, organizaciones políticas y organismos gubernamentales 
paternalistas), el reconocimiento de las autonomías indígenas, la recuperación de sus 
territorios y recursos naturales y el respeto a la diferencia cultural (lengua y cultura). Estas 
demandas llegaron a convertirse en verdaderos juicios contra los Estados nacionales por 
violación de derechos indígenas y fueron presentados en el Cuarto Tribunal Russell, del 
que Guillermo Bonfil Batalla publicó una memoria; en ella aclara que se presentaron 
más de 40 casos de los que sólo fueron enjuiciados 13, por haber sido los únicos que 
presentaron sus expedientes completos: de México llegaron cuatro casos y ninguno fue 
elegido. Entre las conclusiones que señala Bonfil están:

La racionalidad de la producción que sustentan los sistemas imperantes no otorga ningún 
espacio a las economías indígenas (a su tecnología, su organización del trabajo y sus 
patrones de consumo y distribución) [...] En los planes para la explotación más intensa e 
inmediata de los recursos, la población indígena no cuenta sino como obstáculo: ningún 
espacio para su participación, ninguna respuesta a sus propuestas, ni el menor rastro de 
interés o reconocimiento para sus iniciativas, ni la preocupación real por su destino. [...] 
El segundo fenómeno generalizado es la organización política de los pueblos indios bajo 
formas que se desarrollan rápidamente a partir de 1970 [...] Los nuevos dirigentes y los 
intelectuales indios con una visión cada vez más amplia, crecen en número y en experiencia 
en todos los países. Como rasgo común a todos los movimientos políticos indios destaca 
la afirmación del derecho de cada pueblo a existir y ser reconocido como una entidad 
política propia. Esto es autodeterminación, cualquiera que sea el nivel en que se plantee 
según las circunstancias de cada caso. El sustento de esta demanda es la afirmación de que 
todo grupo indígena es un pueblo con una historia, una cultura y un futuro propios. La 
identidad desempeña el papel central, tanto la identidad étnica particular de cada pueblo, 
como la identidad India, mediante la que todos se unifican en términos de una civilización 
diferente de la occidental. No hay contradicción entre ambas porque funcionan a diferente 
nivel [Bonfil, 1995:461].

Participación 

Treinta y seis años después, el Estado mexicano reconoció su fracaso en el intento 
por desaparecer a las culturas, costumbres y lenguas indígenas; lo atribuyó a un error 
de estrategia, por lo cual decidió cambiarla haciendo partícipes a los pueblos indios 
en el diseño de los programas de desarrollo. De esta manera, con José López Portillo 
como presidente de la república, se impulsó la “nueva” política indigenista llamada de 
participación (1976-1988), la cual se mantuvo hasta el sexenio del presidente Miguel 



133ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

de la Madrid. La “participación” consistió en tomar en cuenta la opinión de los indios 
para la aprobación de los proyectos que los técnicos diseñaban en sus escritorios; y esta 
opinión consistía tan sólo en aprobar o rechazar el proyecto, con un “no” o un “sí”. No 
había ningún tipo de aportación por parte de los indios, mucho menos la aprobación 
de iniciativas de los propios “beneficiados”. La imposición de proyectos y programas 
continuó, y se sigue ejerciendo de algún modo hasta hoy. 

Reconocimiento de derechos 

Aunque la política de participación continúa es posible distinguir una nueva etapa 
que opera simultáneamente con la anterior; esta es la fase del indigenismo a la que 
llamo reconocimiento de derechos indígenas (1988-2006), a la que se llegó por varias 
condiciones sociales, económicas y políticas que sucedieron desde el inicio de la década 
de 1980. La primera, importantísima, fue la transformación de las economías indias en 
todo en país. Me refiero a una transformación que en la mayoría de los casos derivó en 
un mayor empobrecimiento de los indios debido a procesos de pérdida total de las tierras, 
pues los reductos fueron colonizados, invadidos o agotados sus recursos por ganaderos, 
pequeños empresarios y nuevos colonos suburbanos, con lo cual una gran cantidad de 
campesinos fueron disociados de sus tierras. La carencia de tierras para los campesinos 
también se debió al simple y llano hecho de que no había más tierra que repartir, ya que 
en la década de 1980 se terminó con el reparto agrario.8 Aunado a lo anterior, el precio 
del maíz, que había bajado a niveles insospechados en la década de 1970 no logró subir 
en los años siguientes, con lo cual la economía india se mantuvo pobre y, para aumentar 
su pobreza, en la década de 1980 bajó el precio del café y no volvió a recuperarse más. La 
penetración del narcotráfico en las llamadas “regiones de refugio” también modificó las 
estructuras económicas indias, fue ganando terreno porque se convirtió en una alternativa 
económica real, pero trajo como consecuencia la violencia armada, la drogadicción de una 
buena parte de la población joven, el desempleo, la emigración de quienes no quisieron 
entrar a esta actividad y una mayor polarización económica de los sectores sociales. A esto 
se debe agregar que la expansión de la frontera agrícola hacia los trópicos húmedos dejó 

8 Fui testigo de las últimas entregas de tierras repartidas. Estaban en el desierto de Sonora. Con 
ellas fueron dotados cerca de 36 campesinos que llegaron con casa de campaña para tomar posesión 
provisional. La mayoría de ellos provenientes del sur del país llegaron con todo empeño a posesionarse, 
pero muchos abandonaron dicha empresa porque el desierto puede ser muy rico para producir pero 
requiere de capital para invertir en las instalaciones adecuadas.



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

134 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

de ser una solución viable para el país. Incluso aportó su cuota a la crisis: el movimiento 
zapatista se desencadena con ella.

La segunda causa para la aparición de la política de reconocimiento de derechos 
indígenas fue la creciente participación indígena en los asuntos políticos de sus pueblos 
y comunidades y de las esferas políticas extra comunales, todo lo cual se refleja en la serie 
de reuniones de discusión sobre temas de interés indígena, en la aparición de nuevas 
organizaciones y en la configuración de demandas más amplias y más políticas,9 como el 
derecho histórico a la ocupación, control, disfrute y aprovechamiento de sus territorios y de 
los recursos naturales que hay en ellos; el derecho a participar en la toma de decisiones para 
la instrumentación de programas y megaproyectos de desarrollo económico que afectan 
a sus territorios, y el reconocimiento de la propiedad de su patrimonio cultural. 

Pero fue la firma de nuevos acuerdos y pactos en Guatemala, entre el Estado y la 
Unidad Revolucionaria Nacional Guatemalteca (1995 y 1996), así como en México, entre 
el gobierno mexicano y el Ejército Zapatista de Liberación Nacional (1996), incluida 
la aprobación de leyes indígenas en varios países latinoamericanos (Brasil, Colombia, 
Costa Rica y Chile)10 el último factor que incidió en el reconocimiento de los derechos 

9 Miguel Ángel Rubio (2000:179) hace un recuento de esta participación: “Los planteamientos 
emanados en innumerables foros promovidos por las comunidades indígenas y las instancias federales 
de gobierno durante los primeros años de la década de 1990 (Foros de Guatemala, Campeche, Tlaxcala 
y La Trinidad, entre otros, así como las Semanas Nacionales de Solidaridad); los acuerdos establecidos 
en 1994 entre el Estado y el EZLN; las propuestas generadas más recientemente por las organizaciones 
indígenas (ANIPA, Regiones Autónomas Pluriétnicas, 500 Años de Resistencia, Nación Purépecha y el 
Congreso Nacional Indígena, entre otras); los análisis de los organismos internacionales y de derechos 
humanos; los resultados de la misma Consulta Nacional de Derechos y Participación Indígena; así 
como las consultas promovidas por el INI en materia de derechos indígenas y, más recientemente, 
los Encuentros por la Paz, coordinados por la Fundación Rigoberta Menchú, constituyen en efecto, 
parte de ese inmenso bagaje contemporáneo de información que pretende, por un lado, documentar y 
diagnosticar la diversidad y, por otro, hacer un balance sociopolítico y económico, desde la perspectiva 
indígena, que fundamente y reoriente los términos de su desarrollo y promueva, a su vez, una cultura 
nacional de respeto a la diferencia”. 

10 Convenio 169 sobre Pueblos Indígenas y Tribales en países independientes, adoptado en Ginebra, 
Suiza, el 27 de junio de 1989, de la Organización Internacional del Trabajo, OIT (en México fue 
aprobado por el Congreso de la Unión el 11 de julio de 1990, por el Senado con publicación en el 
Diario Oficial de la Federación el 3 de agosto de 1990; el presidente de la República lo ratificó el 13 
de agosto de 1990); Proyecto de Declaración Americana de los Derechos de los Pueblos Indígenas, 
Organización de Estados Americanos, OEA, septiembre, 1985; Proyecto de Declaración Universal de 
los Derechos de los Pueblos Indígenas, Organización de las Naciones Unidas, ONU, abril, 1994; otro 
instrumento internacional importante es el Convenio Constitutivo del Fondo para el Desarrollo de 



135ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

indígenas en México. Así, la emergencia legislativa internacional en materia indígena 
condujo al gobierno mexicano a la adopción de la norma legal internacional para pueblos 
indios, y lo llevó a impulsar a su interior las reformas constitucionales correspondientes 
(el Convenio 169, la Declaración Americana de los Derechos de los Pueblos Indígenas y 
la Declaración Universal de los Derechos de los Pueblos Indígenas).11 Así, entre 1990       
y 2001 tienen lugar varias reformas legales y acciones gubernamentales encaminadas 
a procurar un mejoramiento en la justicia para los pueblos indígenas.

Reformas legales (1990-2007)

Los usos de peritaje cultural y traductores 

En 1990 se aprueban las reformas a los códigos penales,12 federal y del Distrito Federal, 
para permitir que se tomara en cuenta la costumbre en caso de que el inculpado fuese de 
origen indígena y se presumiera que hubiese actuado conforme a ella, a fin de fundamentar 
la gravedad del delito y su grado de culpabilidad, como un elemento atenuante.13 Dice el 
Código Federal de Procedimientos Penales, en su título cuarto, capítulo I, artículo 146:

los Pueblos Indígenas de América Latina y el Caribe, Madrid, España, julio, 1992. De los acuerdos: 
Acuerdos firmados por el gobierno de Guatemala y la Unidad Revolucionaria Nacional Guatemalteca 
(URNG). México, DF, 31 de marzo de 1995. (Acuerdos sobre identidad y derechos de los pueblos 
indígenas); Acuerdos firmados por el gobierno de Guatemala y la Unidad Revolucionaria Nacional 
Guatemalteca (URNG). México, DF, 6 de mayo de 1996. (Acuerdo sobre Aspectos Socioeconómicos 
y Situación Agraria); Acuerdos del Gobierno Federal y el EZLN sobre Derecho y Cultura Indígena. 
México, 16 de febrero, 1996. (Cfr. IIA, América Indígena, vol. LVIII, núms. 3-4, Instituto Indigenista 
Interamericano, julio-diciembre, 1996).

11 No es sino hasta el 2006 que se aprueba la Declaración de las Naciones Unidas sobre los Derechos 
de los Pueblos Indígenas “propuesta por el presidente-relator del Grupo de Trabajo de la Comisión de 
Derechos Humanos encargada de elaborar un proyecto de declaración de conformidad con lo dispuesto 
en el párrafo 5 de la resolución 49/214 de la Asamblea General, de 23 de diciembre de 1994, que figura 
en el anexo I del informe del Grupo de Trabajo sobre su 11 periodo de sesiones” [Alertanet, en: www.
alertanet.org]. Dicha disposición puede ser aplicada a partir del 15 de marzo de 2006.

12 Código Federal de Procedimientos Penales y Código de Procedimientos Penales para el Distrito 
Federal, aprobadas el 20 de diciembre de 1990, publicadas en el Diario Oficial de la Federación el 8 de 
enero de 1991 y puestas en vigor a partir del 1 de febrero de 1991.

13 En el artículo 135, inciso iii, del Código de Procedimientos Penales para el Distrito Federal 
también se reconoce al peritaje como medio de prueba. Y la referencia al peritaje se encuentra en el 
artículo 296, del título segundo, capítulo I, cuyo texto es idéntico al citado artículo 146 del Código 
Federal de Procedimientos Penales, en su título cuarto, capítulo I.



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

136 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

Durante la instrucción, el tribunal que conozca del proceso deberá tomar en cuenta las 
circunstancias peculiares del inculpado, allegándose datos para conocer su edad, educación 
e ilustración; sus costumbres y conductas anteriores; los motivos que lo impulsaron 
a delinquir; sus condiciones económicas y las especiales en que se encontraba en el 
momento de la comisión del delito; la pertenencia del inculpado, en su caso, a un grupo 
étnico indígena y las prácticas y características que como miembro de dicho grupo pueda 
tener; los demás antecedentes personales que puedan comprobarse; así como sus vínculos 
de parentesco, amistad o nacidos de otras relaciones sociales, la calidad de las personas 
ofendidas y las circunstancias de tiempo, lugar, modo y ocasión, que en su conjunto 
demuestren la gravedad del ilícito y el grado de culpabilidad del agente. 

Dicha reforma se complementa con el uso del peritaje, según lo establece el artículo 220 
Bis del mismo código, para que sea posible demostrar que el inculpado actuó conforme 
a la costumbre haciendo que “el juzgador ahonde en el conocimiento de su personalidad 
y capte su diferencia cultural respecto a la cultura media nacional”. 

Sin embargo, la reforma que permitió el uso del peritaje cultural nació incompleta 
y prejuiciada. Al afirmar que se espera que el juzgador capte la diferencia cultural del 
inculpado, en caso de ser indígena respecto a la cultura media nacional, es obvio que se 
está entendiendo por cultura al resultado del cultivo de conocimientos humanos y del 
supuesto refinamiento que este cúmulo de conocimientos trae consigo, mas no al conjunto 
de hábitos y usos socialmente compartidos, a la diferente manera de pensar, sentir, actuar 
y vivir en una sociedad determinada. Se espera, pues, que el juzgador capte esa diferencia 
cultural al compararla con la “media nacional”. ¿Cuál es la “media nacional”?, ¿cómo se 
puede definir una “media” cultural?, ¿y cómo se mide? Para la antropología tal empresa 
es imposible de resolver porque parte de falsas definiciones, de modo que no me ocuparé 
aquí de ahondar en la crítica, simplemente creo que es importante señalar el punto. 

Por otra parte, en el artículo 223 del Código Federal de Procedimientos Penales se instruye 
que los peritos deberán acreditarse con un título oficial en la “ciencia o arte” a que se refiera 
el estudio pero, en caso de que “el inculpado pertenezca a un grupo étnico indígena, podrán 
ser peritos prácticos, personas que pertenezcan a dicho grupo étnico indígena”. 

Paralelamente a estas reformas, el Instituto Nacional Indigenista promovió varios cursos 
de capacitación para formar traductores en lenguas indígenas reconocidos oficialmente 
para actuar en los juicios a los que fuesen convocados por la autoridad judicial, pues si 
bien en los códigos penales referidos se reconoce el derecho a contar con traductor, parece 
que habitualmente se había interpretado que este derecho era solamente para extranjeros, 
al no ser explícito el que dicho traductor también puede ser indígena. Dice el artículo 
28 del Código Federal de Procedimientos Penales:14

14 También el Código de Procedimientos Penales para el Distrito Federal establece el uso de 
traductor. En el título segundo, capítulo I, artículo 290, dice: “La declaración preparatoria comenzará 



137ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

Cuando el inculpado, el ofendido o el denunciante, los testigos o los peritos no hablen o 
no entienden suficientemente el idioma castellano, se les nombrará a petición de parte 
o de oficio, uno o más traductores, quienes deberán traducir fielmente las preguntas y 
contestaciones que hayan de transmitir. Cuando lo solicite cualquiera de las partes, podrá 
escribirse la declaración en el idioma del declarante, sin que esto obste para que el traductor 
haga la traducción. 

A 15 años de distancia de las reformas a los códigos penales podemos afirmar que aún 
no son conocidas por la mayoría de los jueces, defensores y ministerios públicos, por lo 
tanto, no se practican con la regularidad que debieran. Y si bien el uso del peritaje y del 
traductor para juicios indígenas es una herramienta útil para la defensa de los inculpados 
indios, no deja de ser al mismo tiempo un instrumento de la ley nacional diseñado para 
funcionar en ese sistema jurídico, puesto que el sistema jurídico indio no ha sido aún 
reconocido legalmente. 

Reconocimiento del México pluricultural

En la década de 1990 aparecen dos reformas más: una a la Constitución nacional, y 
otra a la Ley Agraria. La primera, al artículo cuarto en su segundo párrafo,15 es la que 
reconoce el carácter pluricultural del país. Uno de los aspectos más relevantes de las 
últimas reformas en beneficio de las poblaciones indígenas es, sin duda, el reconocimiento 
oficial de las culturas indias realizado con la adición del primer párrafo al artículo 4 
constitucional, el cual conviene observar en partes, conforme a sus enunciados básicos 
que son los siguientes:

a) La nación mexicana tiene una composición pluricultural sustentada originalmente en sus 
pueblos indígenas.

b) La ley protegerá y promoverá el desarrollo de sus lenguas, culturas, usos y costumbres, 
recursos y formas específicas de organización social,

c) y garantizará a sus integrantes el efectivo acceso a la jurisdicción del Estado.

por las generales del indiciado, en las que se incluirán también los apodos que tuviere, el grupo étnico 
indígena al que pertenezca, en su caso, y si habla y entiende suficientemente el idioma castellano y sus 
demás circunstancias personales. Acto seguido se le hará saber el derecho a una defensa adecuada por 
sí, por abogado o por personas de su confianza, advirtiéndole que si no lo hiciere, el juez le nombrara 
un defensor de oficio”.

15 Publicado en el Diario Oficial de la Federación el 28 de enero de 1992.



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

138 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

d) En los juicios y procedimientos agrarios en que aquellos sean parte, se tomarán en cuenta 
sus prácticas y costumbres jurídicas en los términos en que establezca la ley.

A partir de la oficialización de la pluralidad cultural proveniente de las raíces indias, 
y expresada en el enunciado a), la existencia de pueblos indios cuyas costumbres, modos 
de vida y lenguas son diferentes a las de las poblaciones no indias aparentemente deja 
de ser un “problema nacional” tratado durante 55 años por el Estado mexicano con su 
conocida política de integración para convertirse en un componente social más de la 
nación mexicana. En este enunciado se pueden observar las grandes posibilidades que  
la reforma al artículo 4 ofrecía a los pueblos indios para el reconocimiento del conjunto 
de aspectos que norman su vida cotidiana, ya que un pronunciamiento de este tipo debe 
ir acompañado de su secuencia lógica, esto es, de una ley reglamentaria. 

Esta reforma constitucional que, dicho sea de paso, generó fuertes debates en la 
Cámara de Diputados16 no fue aprobada sin perder el abigarrado estilo integracionista 
insertando una trampa jurídico política más en la disposición legal. Tales afirmaciones 
se comprueban si se develan los sentidos que tienen los enunciados c) y d). 

Al expresar en el enunciado c) que el Estado garantizará el efectivo acceso de los 
indios a su jurisdicción, uno se pregunta ¿por qué el Estado mexicano debe ser explícito 
en garantizar dicho acceso?, ¿acaso es un derecho que los indios no tenían antes?, ¿o es 
que al reconocer su diferencia cultural, los indios, como sujetos de derecho, pierden el 
acceso a la jurisdicción del Estado? A mi juicio, este enunciado es una forma retórica de 
insistir en la integración de los indios a la vida nacional, puesto que el reconocimiento a 
la diferencia no se establece, en modo alguno, en demérito de los derechos fundamentales 
de los ciudadanos.

16 Los diputados de todos los partidos tuvieron como primera reacción, casi “instintiva”, cerrar 
filas contra la propuesta de reforma con el argumento de que contravenía el principio de igualdad 
jurídica expresado en la Carta Magna que, por cierto, valoraban como una de las grandes conquistas 
del derecho. Mientras, en pasillos comentaron: “¿qué pretenden?, ¿desmembrar al Estado?” No fueron 
los únicos asombrados. Los colegios de antropólogos y la ENAH convocaron a un foro de especialistas 
para recabar opiniones expertas (véase CEAS/CMA/ENAH/Conaculta, 1989). En esa oportunidad 
hubo juicios tales como: “esto de la reforma nos tomó tan de sorpresa a los antropólogos como al tigre 
de Santa Julia” (maestro en antropología); “¿qué esperan que hagamos los mestizos, que entreguemos 
la antigua Tenochtitlán a los nahuas de hoy, y que nos quedemos sin nuestra ciudad de México?, ¿a 
dónde quieren que nos vayamos?; también somos de aquí” (maestra en antropología); “podemos estar 
de acuerdo en que ellos vivan como quieran, que se les respete su autonomía, nada más que el Estado 
no los puede dejar así como así, tiene que vigilar constantemente porque a lo mejor regresan a sus 
prácticas antropófagas y eso no lo podemos permitir” (doctor en derecho).



139ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

En cuanto al enunciado d), colocado al final del párrafo, referido a asuntos específicos 
de un campo del derecho, el agrario, sin que se citen los otros (penal, civil, mercantil, 
etcétera) y señalando únicamente que se tomarán en cuenta las costumbres indias en juicios 
agrarios demuestra que al Estado le interesó más proteger la propiedad que reconocer 
las diferencias normativas de origen cultural, lo cual responde a la lógica original del 
derecho: la protección de los bienes.  

La mayoría de los conflictos entre las costumbres indias y la ley nacional surgen 
fundamentalmente en los campos civil, penal y, por supuesto, político, aunque también 
suceden los agrarios, la mayor parte de ellos disfrazados de “conflictos religiosos”. Al 
menos fue lo que encontramos como parte de los resultados del proyecto de investigación 
bibliográfica que llevé a cabo en el INI.17 Según la información recopilada, existen casos 
de costumbre jurídica indígena, ya sea como práctica en contrario o diferente, que 
constituyen campos de conflicto con la ley nacional en tipos de normas y procedimientos 
tales como:

[...] casarse siendo menor de edad; heredar los bienes sólo al primogénito varón o al más 
pequeño de los hijos, o excluir a las mujeres de la herencia; tener más de una esposa; 
someter al inculpado a castigos corporales; imponer prisión a deudores; tener detenida a 
una persona por más de setenta y dos horas, sin cargos o sentencia; imponer penas con 
trabajos personales no remunerados, o ser exhibido públicamente; celebrar juicios, en el 
caso de las autoridades tradicionales, ingiriendo bebidas embriagantes; y consumir ciertas 
especies animales en peligro de extinción (caguama, venado) [Valdivia, 1994a:12]. 

Entre los resultados de aquella investigación encontré, y me parece digno de subrayarse, 
que normalmente las autoridades indígenas no enjuician ni sancionan cuando se trata 
de delitos graves o “hechos de sangre”, como ellos le nombran al homicidio, sea culposo 
o doloso. Pero sí se reconocen como autoridades competentes cuando el caso se refiere 
a resoluciones sobre tenencia de la tierra, acerca de quiénes tienen derechos agrarios, y 
suelen acordar en Asamblea defender los límites territoriales del municipio incluso con la 
violencia. No aplican sus sanciones sobre los delitos graves porque así fueron instruidos 
por los correspondientes funcionarios de cada área de competencia jurídica y porque así 
lo determina la ley orgánica municipal. Sin embargo, también conocí de casos en los que 
las autoridades aplicaron la sanción indígena a homicidas, consistente casi siempre en que el 
homicida, si es hombre y mató a otro en una riña, deberá mantener económicamente a los 
hijos hasta que éstos puedan lograr su autosuficiencia. De igual forma registré casos en los 

17 Proyecto de Investigación Bibliográfica sobre Costumbre Jurídica Indígena en la Subdirección 
de Antropología Jurídica del INI, de mayo de 1991 a diciembre de 1994.



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

140 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

que algunas personas, o todo un pueblo, incluso con la participación de las autoridades 
indígenas, dieron muerte a supuestos “brujos” para “acabar con el mal” que, en el caso de 
la brujería, a veces, es irreparable. Pero, tratándose de éstos debo decir que no encontré 
ningún caso en el que la quema o el ahorcamiento de los brujos fuera una sanción aplicada 
por la autoridad indígena, posterior a un juicio y a su debido procedimiento, sino más 
bien un levantamiento general por el temor fundado de que los brujos han provocado 
daños en las personas.

Al decir que se tomarán en cuenta sus prácticas y costumbres, que se protegerá y 
promoverá el desarrollo de su “cultura”, lo que se está afirmando es la continuidad del 
Estado paternalista hacia los pueblos indios, de manera que no hubo un verdadero 
reconocimiento. El “reconocimiento” tramposo fue más un producto del temor que 
de la ignorancia.18 Fue el temor a que los pueblos indígenas reclamaran su autonomía 
e independencia frente a la nación, una vez que el reconocimiento al derecho indígena 
se hubiese aprobado. También hubo rechazo por parte de algunos importantes 
constitucionalistas a reconocer el “derecho a la diferencia” con el argumento de que ello 
se opone al principio de “igualdad ante la ley”, consagrado en la constitución nacional. 
Estos intelectuales juristas sostuvieron que el proceso para acreditar el principio de 
igualdad ante la ley había sido muy costoso como para aceptar ahora un retroceso. La 
tesis que sustentaron fue válida para los procesos sociales que se vivieron en México a 
principios del siglo XX, cuando el “valor” de las personas ante la ley se medía por su 
condición de clase y hasta de “raza”. Pero las condiciones sociales de finales del siglo XX 

parecían demostrar que la diversidad es una condición intrínseca a la sociedad misma, 
la cual habría que reconocer como un acto de justicia plena. 

Con todo, creo que valió la pena la reforma al artículo 4 tan sólo por las posibilidades 
de reglamentación que ofrecía el enunciado b), toda vez que proteger y promover el 
desarrollo de lenguas, culturas, usos, costumbres, recursos y organización social, podía 
interpretarse como respetar, proteger y promover a los grupos étnicos en su espacio 
territorial, en sus formas de expresión, de organización, de creencia, de educación y de 
ser social en su conjunto. Lo que no se puede negar es que, observado a la distancia, la 
reforma al artículo 4 constitucional sentó un precedente importante para la elaboración y 
posterior aprobación de la reforma al artículo 2 constitucional, en 2001, mejor conocida 
como la Ley indígena.

18 En aquellos tiempos la defensa de la reforma al artículo 4 constitucional en la Cámara de Diputados 
la encauzó Gilberto López y Rivas, antropólogo, con amplia experiencia y conocimiento de la cuestión 
indígena en México. En todas las sesiones tuvo una brillante participación, sin embargo, estuvo solo 
contra todo el grupo de diputados conservadores e ignorantes del asunto. 



141ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

Nueva Ley Agraria 

La segunda gran reforma que tuvo repercusiones directas en el marco jurídico en materia 
indígena, de la década de 1990, fue el artículo 27 constitucional19 y la Ley Agraria.20 
Como dije anteriormente, en la década de 1980 se terminó la dotación agraria, pues 
ya no había más tierra que repartir. Así, en noviembre de 1991 el entonces presidente, 
Carlos Salinas de Gortari, promovió el decreto en el que se establece y define el fin del 
reparto agrario y, en consecuencia, el artículo 27 constitucional tuvo que ser reformado 
derogando las fracciones X, XI, XII, XIII y XIV que contenían esta obligación del Estado. 
Sin embargo, se continuó atendiendo el rezago agrario pues los asuntos pendientes de 
resolver jurídicamente eran numerosos todavía, quedando debidamente establecidos los 
trámites para su conclusión en la Ley Orgánica de los Tribunales Agrarios (Procuraduría 
Agraria, 1993:11). De esta reforma, según la Procuraduría Agraria, las modificaciones 
más importantes que se hicieron al nuevo artículo 27 constitucional son: 

1. Se declara el fin del reparto agrario y el combate intensivo al rezago agrario;
2. Se reconoce de modo explícito la personalidad jurídica de los núcleos de población ejidales 

y comunales;
3. Se da seguridad plena a las tres formas de propiedad rural, la privada, la ejidal y la 

comunal;
4. Se establece la autonomía de la vida interna de ejidos y comunidades;
5. Se reconocen los sujetos de derecho agrario;
6. Se permite la formación de sociedades civiles o mercantiles en el agro; y 
7. Se crean los medios para la procuración e impartición de una justicia agraria ágil y expedita 

[Procuraduría Agraria, 1993:10].

El punto crítico de la reforma al artículo 27 constitucional fue reconocer y declarar 
que ya no hay más tierras que repartir y, por lo tanto, las nuevas generaciones de 
campesinos (dentro de los cuales se encuentran prácticamente todos los pueblos indios) 
ya no podrán aspirar a que el Estado les dote de nuevas tierras para que tengan su propia 
parcela, o para que tengan una parcela con el tamaño suficiente para ser productiva. 
Ante esta gran limitante la propuesta del Estado fue intensificar el aprovechamiento 

19 La reforma al artículo 27 se publicó en el Diario Oficial de la Federación el 6 de enero de 1992; 
como su consecuencia inmediata, el 26 de febrero de 1992 se promulgó la Ley Agraria, reglamentaria 
del artículo 27 constitucional, y el 6 de enero de 1993 se promulgó el Reglamento de la Ley Agraria 
en materia de Certificación de Derechos Ejidales y Titulación de Solares.

20 En 1993 La Ley Agraria sufrió varias reformas y adiciones a sus artículos 166, 170, 173. 178, 
180, 185, 191 y 198, publicadas en el Diario Oficial de la Federación el 9 de julio de 1993.



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

142 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

del recurso a partir de la creación de empresas agrícolas y pecuarias, para lo cual definió 
jurídicamente los parámetros que lo harían posible, como se enuncia en los puntos 2, 
4, 5 y 6. A sabiendas que los campesinos mexicanos no tienen financiamiento ni visión 
empresarial se abrió jurídicamente la posibilidad de que tanto ejidos como bienes 
comunales pudieran enajenarse o asociarse con capitales externos. También se dispuso 
que pudieran reorganizarse de acuerdo con sus intereses, ya que sólo “se pueden crear 
nuevos ejidos mediante la libre decisión de un mínimo de 20 individuos, que deben 
aportar tierras para ese fin” (Procuraduría Agraria, 1993:13). 

Aunque se sentaron las bases legales para la privatización de la tierra en México esto 
no ha sucedido plenamente pues, al parecer, son muy pocos los casos de compraventa de 
ejidos y bienes comunales y, casi todos, se encuentran en zonas turísticas. Muchas pueden 
ser las causas, pero creo que básicamente se debe a que las tierras están descapitalizadas, 
lo cual sugiere se deben hacer grandes inversiones de capital bajo condiciones de alto 
riesgo financiero debido a la extrema pobreza en que se encuentran los campesinos y a 
las numerosas regiones violentas. Otra de las posibles causas es que a la mayoría de los 
pueblos campesinos que siembran plantas para elaborar estupefacientes no les interesa 
vender sus tierras o asociarse, debido a las notables ganancias que obtienen por este 
medio. Al mismo tiempo, por tratarse de zonas dedicadas al narcotráfico, la violencia 
que esta actividad trae consigo impide que sean un atractivo para los inversionistas. Por 
otra parte, es también cierto que la economía mexicana, así como la mundial, ya no 
obtienen ganancias importantes del campo ni de las empresas agropecuarias sino que 
ahora parece que es la economía de servicios la que está a la cabeza. Pero también existe 
la condicionante de que la tierra, para el caso de los pueblos indígenas, no es solamente 
un recurso productivo o un lugar dónde vivir sino primordialmente un territorio, el 
espacio de construcción social de una cultura, una etnia o un pueblo. 

Reformas a las constituciones nacional y estatales 

Pero, regresando al tema legislativo, ocurre que las reformas a la constitución federal 
obligaron a las entidades de la República a revisar y, en su caso, promover las mismas 
reformas en sus constituciones estatales, tarea que desempeñaron los legisladores locales 
de 1990 a 2007. 

Al parecer, la aprobación de la ley indígena del 2001,21 marca el inicio del fin del 
periodo de reformas legales (1990-2007) en materia de derechos indígenas. Dicha ley la 

21 Aprobada el 18 de julio y publicada en el Diario Oficial de la Federación el 14 de agosto de 2001.



143ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

conformaron las siguientes nuevas reformas a la Constitución federal: la adición de un 
segundo y tercer párrafos al artículo 1; la reforma del 2, donde prácticamente se desarrolla 
el cuerpo principal de la ley indígena; la derogación del párrafo primero del artículo 4; 
y la adición de un sexto párrafo al artículo 18 y un último párrafo a la fracción tercera 
del artículo 115.

La ley indígena federal del 2001 es mucho más completa que todas las reformas 
anteriores. Aquí se establecieron reconocimientos elementales como la composición 
pluricultural del país sustentada en los pueblos indígenas, el origen de éstos y sus 
instituciones, su derecho a la libre determinación y a cierta autonomía. En esta nueva 
ley hay dos avances más: la forma de identificar por la conciencia de su identidad y 
pertenencia a los sujetos jurídicos (como lo establece el Convenio 169) y la tipificación de 
la discriminación como un delito. Asimismo, gracias a esta ley varios estados aprobaron 
sus leyes reglamentarias en materia indígena, apegándose a los términos de la federal del 
2001: San Luis Potosí (septiembre, 2003), Nayarit (diciembre, 2004), Jalisco (enero, 
2007), Michoacán (marzo, 2007), Durango (julio, 2007), Querétaro (julio, 2007) y 
Baja California (octubre, 2007).

Al término del periodo (1990-2007) sólo 17 entidades federativas reformaron sus 
constituciones para incorporar en ellas disposiciones en materia indígena; de ellas 
únicamente 12 reconocieron textualmente la composición pluricultural de la nación, y 
sólo 10 aprobaron una ley reglamentaria en materia indígena: Oaxaca (1998), Chiapas 
(1999), Campeche (2000), Estado de México (2002),  San Luis Potosí (septiembre, 2003), 
Nayarit (diciembre, 2004), Jalisco (enero, 2007), Michoacán (marzo, 2007), Durango 
(julio, 2007), Querétaro (julio, 2007) y Baja California (octubre, 2007). 

Cabe señalar que la reforma del estado de Guerrero, primera en la lista, realizada en 
1987, se hizo tres años antes que la reforma al artículo 4 constitucional, de manera que 
la de Guerrero no fue a consecuencia directa de la del artículo 4 y por ello no responde a 
los objetivos de reconocimiento de la pluriculturalidad. Sin embargo, hay que subrayar 
el hecho de que una vez reformado el artículo 4 constitucional tampoco fue reconocida 
la pluriculturalidad en una reforma posterior de la constitución de Guerrero, con todo 
y que en este estado existe una muy importante población indígena con formas muy 
avanzadas de organización social.22

22 Me refiero a las policías comunitarias que este año han cumplido ya diez años de haberse constituido 
con el nombre de Consejo Regional de la Policía Comunitaria, de la Coordinadora Regional de 
Autoridades Comunitarias. Montaña y Costa Chica de Guerrero, y que son un ejemplo de autonomía 
aplicada a la seguridad pública. De este asunto se pueden encontrar referencias bibliográficas en varios 
autores, entre ellos, Gómez Ribera (2005), y Ravelo Lecuona (2002a y 2002b).



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

144 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

Cuadro 1 
Resumen de las características de las reformas constitucionales en materia indígena 

en los estados de la República Mexicana (1987-2003)

Contenido y expresión empleada para el 
reconocimiento de la  pluriculturalidad

Proveer la incorporación al desarrollo, pre-
servación y fomento de sus manifestaciones 
culturales.

Proteger la cultura, lenguas y dialectos y 
tomarlos en cuenta en asuntos legislativos, 
administrativos y judiciales; y procurar que 
haya intérprete en procesos penales.

Se reconoce la composición pluricultural de 
la entidad; establece la protección y líneas 
de atención para su desarrollo; garantizar el 
acceso pleno a la justicia, a los servicios de 
salud, a una educación bilingüe que preserve 
y enriquezca su cultura; el derecho a elegir 
sus autoridades tradicionales de acuerdo con 
sus usos y costumbres; participación de las 
comunidades indígenas en la elaboración 
de planes y programas de desarrollo; tomar 
en cuenta sus prácticas y costumbres 
jurídicas en los procesos penales, derecho 
a traductor y defensor que conozca su 
lengua y cultura; el trámite y resolución de 
controversias en municipios con población 
mayoritariamente indígena será conforme a 
sus usos y costumbres y con la participación 
de las autoridades tradicionales. Se sanciona 
la discriminación.

Términos de referencia sobre 
los pueblos indígenas

Pueblos indígenas

Etnias

Pueblos y comunidades 
indígenas

Tiene ley reglamentaria de 
derechos y cultura indígenas

No hay

No hay

Sí hay

Guerrero (1987)

Chiapas (1990)

Chiapas (1999)

continúa...



145ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

Cuadro 1 
(continuación)

Contenido y expresión empleada para el 
reconocimiento de la  pluriculturalidad

Se reconoce la composición pluricultural 
de la entidad y el tequio como expresión de 
solidaridad comunitaria; impulsar, fortalecer 
y respetar las tradiciones y las culturas; se 
funda el derecho a la libre asociación de 
municipios y comunidades a partir de su 
filiación étnica. La educación comprenderá 
la enseñanza de los valores tradicionales de 
cada región étnica, y en las comunidades 
bilingües la enseñanza tenderá a conservar el 
idioma español y el “dialecto” regional.

Se reconocen los usos y costumbres para la 
elección de autoridades municipales.

Se reconoce su libre determinación en 
un marco de autonomía, su personalidad 
jurídica de derecho público y el goce de 
sus derechos sociales; se reconocen sus 
sistemas normativos, la jurisdicción de 
sus autoridades; se reglamenta el tequio; 
se penaliza la discriminación étnica y el 
etnocidio; se les protege de reacomodos y 
desplazamientos; reconoce el derecho social 
al uso y disfrute de los recursos naturales de 
sus tierras y territorios.

Establece líneas de protección, desarrollo 
y respeto. La educación promoverá el 
conocimiento de los valores, lengua y 
creencias de los grupos étnicos y su papel en 
la configuración y desarrollo de la historia e 
identidad nacional.

Términos de referencia sobre 
los pueblos indígenas

Pueblos y comunidades 
indígenas
Etnias
Grupo étnico
Región étnica

Comunidades indígenas

Pueblos y comunidades 
indígenas

Grupos étnicos

Tiene ley reglamentaria de 
derechos y cultura indígenas

No hay

No hay

Sí hay

No hay

Oaxaca (1990)

Oaxaca (1995)

Oaxaca (1998)

Querétaro (1990)

continúa...



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

146 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

Cuadro 1 
(continuación)

Contenido y expresión empleada para el 
reconocimiento de la  pluriculturalidad

Reconoce que el estado tiene una composi-
ción pluricultural sustentada originalmente 
en sus pueblos y comunidades indígenas, 
siendo aquellos que descienden de poblado-
res que habitaban en el territorio del estado 
de Querétaro desde antes del inicio de la 
colonización y que conservan sus propias 
instituciones sociales, económicas, culturales 
y políticas o parte de ellas. Reconoce especí-
ficamente a los pueblos indígenas otomí, 
huasteco y pame, así como las comunidades 
indígenas que los conforman, asentadas 
en los Municipios de Amealco eje Bonfil, 
Cadereyta de Montes, Colón, Ezequiel 
Montes, Jalpan de Serra y Tolimán, y expresa 
que los indígenas procedentes de otro estado 
de la República, que transiten o residan 
temporal o permanentemente dentro del 
territorio de Querétaro, podrán acogerse, en 
lo conducente, a los beneficios de esta Ley.

Se reconoce la composición pluricultural de 
la entidad; el derecho a preservar su forma de 
vida, bienestar y desarrollo siempre y cuando 
no contravengan la norma de orden público; 
garantizar el acceso efectivo a la jurisdicción 
del estado; los poderes del estado tomarán 
en cuenta sus costumbres jurídicas.

Se reconoce la composición pluricultural de 
la entidad; respetar sus culturas y garantizar 
el acceso a la jurisdicción del Estado.

Términos de referencia sobre 
los pueblos indígenas

Pueblos y comunidades 
indígenas, Otomí, Huasteco 
y Pame

Grupos sociales de culturas 
autóctonas. Comunidades 
indígenas

Grupos de nuestro origen

Tiene ley reglamentaria de 
derechos y cultura indígenas

Sí hay

No hay

No hay

Querétaro (2007)

Hidalgo (1991)

Sonora (1992)

continúa...



147ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

Cuadro 1 
(continuación)

Contenido y expresión empleada para el 
reconocimiento de la  pluriculturalidad

Se reconoce la composición pluricultural de 
la entidad; proteger y promover el desarrollo 
de sus culturas y garantizar el acceso efectivo 
a la jurisdicción del estado; tomar en cuenta 
sus prácticas y costumbres jurídicas en los 
procesos penales.

Derecho de los pueblos indígenas a la libre 
determinación en un marco de autonomía 
establecida en la ley reglamentaria. Derecho 
de las comunidades indígenas a promover 
su desarrollo equitativo y sustentable; a 
una educación laica, obligatoria, bilingüe 
e intercultural. El Estado y municipios 
deberán impulsar el respecto y conocimiento 
de las culturas de la entidad y combatir la 
discriminación. El municipio: distribuirá los 
recursos con sentido de equidad, incorporan-
do a las comunidades indígenas con categoría 
de agencia municipal; y podrá incorporar 
representantes de la población indígena en la 
planeación y participación ciudadana.

Se reconoce la composición pluricultural y 
multiétnica de la entidad. El Estado cuidará 
que la educación de los pueblos indígenas 
sea bilingüe, respete su cultura e incorpore 
contenidos acerca de su etnohistoria y 
cosmovisión.

Garantizar la protección y promoción del 
desarrollo de sus culturas, el efectivo acceso a 
la jurisdicción del Estado y tomar en cuenta 
sus prácticas y costumbres jurídicas en los 
términos en que se establezcan las leyes.

Términos de referencia sobre 
los pueblos indígenas

Pueblos indígenas

Pueblos y comunidades 
indígenas.
Población indígena

Pueblos y comunidades 
indígenas.
Población indígena

Nuestras etnias indígenas

Tiene ley reglamentaria de 
derechos y cultura indígenas

No hay

No hay

No hay

No hay

Veracruz (1993)

continúa...

Veracruz (1998)

Veracruz (2000)

Nayarit (1993)



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

148 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

Cuadro 1 
(continuación)

continúa...

Contenido y expresión empleada para el 
reconocimiento de la  pluriculturalidad

Se reconoce la composición étnica plural de 
la entidad, el derecho a la libre determinación 
en un marco de autonomía para decidir sus 
formas de organización, sistemas normativos 
y desarrollo; penaliza la discriminación; 
se otorga el derecho a participar en los 
planes y programas de desarrollo educativo, 
productivo, cultural o social. Su educación 
será bilingüe; protección de la propiedad 
y posesión de sus tierras y sus derechos de 
uso y aprovechamiento del agua y recursos 
naturales.

Idem.

Se reconoce la composición pluricultural 
de la nación mexicana; las leyes estatales 
propiciarán el desarrollo de las comunidades 
respetando su cultura.

Términos de referencia sobre 
los pueblos indígenas

Pueblos y comunidades 
indígenas

Etnias, pueblos y 
comunidades indígenas, 
coras, huicholes, 
tepehuanos y mexicaneros

Comunidades

Tiene ley reglamentaria de 
derechos y cultura indígenas

No hay

Sí hay

No hay

Nayarit (1998)

Nayarit (2004)

Jalisco (1994)



149ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

Cuadro 1 
(continuación)

continúa...

Contenido y expresión empleada para el 
reconocimiento de la  pluriculturalidad

Se reconoce la composición pluricultural 
del estado sustentada originalmente en sus 
pueblos indígenas, los cuales son aquellos 
que formen una unidad social, económica 
y cultural, asentada en un territorio y que 
reconoce autoridades propias de acuerdo 
con sus usos y costumbres. Ley de orden 
público e interés social. Se propone respetar 
y promover el desarrollo de los pueblos 
indígenas, reconociendo a las comunidades y 
a las personas que los integran, como titulares 
de derechos sociales e individuales, conforme 
a las disposiciones de la Constitución 
Política de los Estados Unidos Mexicanos, 
la particular del Estado, las leyes que de ellas 
emanen y en concreto de esta ley específica. 
En casos penales, se reconoce la necesidad 
de un traductor indígena, de haber actuado 
conforme a su costumbre y de que los sujetos 
se autoadscriban (salvo excepciones).

Se reconoce la diversidad cultural; proteger 
y promover su desarrollo; para las etnias 
la educación será bilingüe respetando su 
cultura.

Términos de referencia sobre 
los pueblos indígenas

Pueblos y comunidades 
indígenas

Etnias duranguenses

Tiene ley reglamentaria de 
derechos y cultura indígenas

Sí hay

No hay

Jalisco (2007)

Durango (1994)



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

150 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

Cuadro 1 
(continuación)

continúa...

Contenido y expresión empleada para el 
reconocimiento de la  pluriculturalidad

La Ley tiene por objeto el desarrollo, 
reconocimiento, preservación y defensa 
de los derechos y cultura de los pueblos y 
comunidades indígenas, reconoce que el 
estado tiene una composición pluricultural 
y pluriétnica sustentada en sus pueblos 
y comunidades indígenas, los cuales son 
tepehuana, huicholes, mexicaneros, Tara-
humaras o Rarámuris, cuyas formas e insti-
tuciones sociales, económicas y culturales 
los identifican y distinguen del resto de 
la población del estado. Los indígenas 
procedentes de otra entidad federativa o de 
otro país, que transiten o residan temporal o 
permanentemente dentro del territorio del 
estado, serán sujetos de las obligaciones y 
derechos de la presente Ley; por lo anterior, 
se les reconoce el derecho a la protección de 
sus costumbres, usos, tradiciones, lengua, 
religión, indumentaria y rasgos culturales. 
Los derechos de los pueblos indígenas que 
reconoce la presente Ley, serán ejercidos 
a través de sus respectivas autoridades tra-
dicionales.

Tomará en cuenta sus costumbres en los 
juicios civiles o penales; se establece que las 
tierras indígenas son inalienables e impres-
criptibles y que para venderse éstas y las 
aguas se apegarán a la ley y a las costumbres 
indígenas que, a su vez, deberán recopilarse, 
reconocerse y regularse por las leyes civiles 
del estado; propiciar que su educación la 
proporcionen los propios pueblos y que sea 
bilingüe cuando lo soliciten; los servicios 
de salud deben tomar en cuenta su lengua 
y cultura.

Términos de referencia sobre 
los pueblos indígenas

Pueblos y comunidades 
indígenas, tepehuana, 
huicholes, mexicaneros, 
Tarahumaras o Rarámuris

Pueblos y comunidades 
indígenas

Tiene ley reglamentaria de 
derechos y cultura indígenas

Sí hay

No hay

Durango (2007)

Chihuahua (1994)



151ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

Cuadro 1 
(continuación)

continúa...

Contenido y expresión empleada para el 
reconocimiento de la  pluriculturalidad

Se reconoce la composición pluricultural y 
pluriétnica de la entidad; proteger y promover 
el desarrollo de sus culturas; y garantizar el 
acceso a la jurisdicción del estado.

Se reconoce la composición pluricultural y plu-
riétnica de la entidad; proteger y promover el 
desarrollo de sus culturas; y garantizar el acceso 
a la jurisdicción del estado. Éste reconoce la 
existencia de los pueblos indígenas mazahua, 
otomí, náhuatl, tlahuica, y matlazinca, asen-
tados principalmente en [...]

Se reconoce la composición pluricultural de la 
nación mexicana y de la entidad; establece el 
derecho a desarrollar y fortalecer el control y 
disfrute de sus recursos naturales y sus culturas; 
establecer mecanismos para su efectividad en 
los distintos ámbitos y niveles de gobierno; ga-
rantizar que la convivencia en la entidad se dé 
respetando y valorando la diversidad cultural; 
se sancionará la discriminación hacia ellos y 
sus integrantes; la enseñanza de una lengua 
indígena en educación básica será obligatoria 
en comunidades con regular proporción de 
población indígena; se apoyará el desarrollo 
y promoción de sus conocimientos, medicina 
tradicional y tecnologías; se garantizará su 
efectivo acceso a la jurisdicción del estado; 
en todo juicio deberá tomarse en cuenta su 
cultura y deberá llevarse preferentemente en 
su lengua o en su defecto con la asistencia 
de traductores; en los conflictos por límites 
agrarios el estado promoverá la conciliación 
y concertación, con la participación activa de 
las autoridades indígenas.

Términos de referencia sobre 
los pueblos indígenas

Pueblos indígenas. Grupos

Pueblos y comunidades 
indígenas

Pueblos indígenas

Tiene ley reglamentaria de 
derechos y cultura indígenas

No hay

Sí hay

Sí hay

Estado de México (1995)

Estado de México (2001)

Campeche (1996)



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

152 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

Cuadro 1 
(continuación)

continúa...

Contenido y expresión empleada para el 
reconocimiento de la  pluriculturalidad

Se reconoce la composición pluricultural 
de la entidad; se promoverá el respeto y 
desarrollo de sus culturas; se garantizará el 
efectivo acceso a la jurisdicción del estado; se 
tomará en cuenta sus prácticas y costumbres 
jurídicas en los juicios y procedimientos, 
con derecho a un traductor para quienes 
no hablen español; se promoverán los 
Consejos Indígenas para cada etnia; la 
educación para las comunidades indígenas 
deberá ser bilingüe; la ley reglamentaria y las 
relacionadas con los derechos y protección de 
los grupos indígenas deberán ser traducidas, 
impresas y publicadas en las lenguas de los 
grupos étnicos de la entidad.

Se reconoce la composición “pluriétnica”, 
pluricultural y “multilingüística”de la entidad. 
Reconoce el derecho a su libre determinación 
en un marco de autonomía bajo el principio 
de la subsidiariedad y complementariedad 
en correspondencia con el marco jurídico; 
el estado les otorga la calidad de sujetos 
de derecho público, con personalidad 
jurídica y patrimonio propios. Reconoce 
sus instituciones y su actual jurisdicción 
territorial, sus formas autonómicas de gestión 
y su capacidad de organización y desarrollo. 
El Estado coadyuvará a la preservación y 
enriquecimiento de su lengua y cultura. 
El municipio asignará equitativamente los 
presupuestos, y las comunidades indígenas 
los administrarán. Derecho a traductor y 
defensor que conozca su lengua y cultura en 
los procesos penales; se protegen los derechos 
de indígenas que no son de la entidad y se 
encuentran en ella. (continúa)...

Términos de referencia sobre 
los pueblos indígenas

Pueblos y comunidades 
indígenas.
Grupos étnicos.
Grupos indígenas.
Etnias.
Indígenas

Pueblos y comunidades 
indígenas, pueblos nahuas, 
teenek o huastecos, y xi’oi 
pames, y la presencia de los 
wirrarika o huicholes

Tiene ley reglamentaria de 
derechos y cultura indígenas

No hay

Sí hay

San Luis Potosí (1996)

San Luis Potosí (2003)



153ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

Cuadro 1 
(continuación)

continúa...

Contenido y expresión empleada para el 
reconocimiento de la  pluriculturalidad

El Estado, con la participación de las 
comunidades indígenas, establecerá ins-
tituciones, el sistema y las políticas que 
garanticen su desarrollo; serán consultados 
para la elaboración de los planes estatales de 
desarrollo y el congreso y ayuntamientos 
estatales establecerán equitativamente el pre-
supuesto para cumplir con las políticas para 
su desarrollo. Su educación se incrementará 
en todos los ámbitos y niveles, con uso de la 
lengua indígena y el español, incorporando 
las “características interculturales específicas”. 
Se prohíbe la discriminación.

Se instituirá un sistema de justicia indígena 
para las comunidades de la Zona Maya de la 
entidad a cargo de jueces tradicionales y, en 
su caso, de magistrados de asuntos indígenas 
que, de acuerdo con las comunidades indí-
genas, determine el Tribunal Superior de 
Justicia; se protegerá, regulará y validará 
el desarrollo de sus lenguas y culturas y se 
garantizará el efectivo acceso a la jurisdicción 
del estado.

Se protegerá y promoverá el desarrollo de sus 
culturas; se garantizará el efectivo acceso a la 
jurisdicción del estado; se tomarán en cuenta 
sus prácticas y costumbres jurídicas en los 
juicios y procedimientos.

Términos de referencia sobre 
los pueblos indígenas

Pueblos y comunidades 
indígenas, pueblos nahuas, 
teenek o huastecos, y xi’oi 
pames, y la presencia de los 
wirrarika o huicholes

Comunidades indígenas.
Etnias

Etnias

Tiene ley reglamentaria de 
derechos y cultura indígenas

Sí hay

Sí hay
Además, en 1997se aprobó 
la Ley de Justicia Indígena 

del Estado de Quintana Roo 
que reglamenta esta reforma 

en la materia.

No hay

San Luis Potosí (2003)

Quintana Roo (1997)

Michoacán (1998)*

* Puebla es el único estado de los que se presentan en este cuadro que no reformó su constitución en materia 
indígena. Y en Michoacán aún se discute la necesidad de elaborar una ley de derechos y cultura indígena.



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

154 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

Cuadro 1 
(termina)

Contenido y expresión empleada para el 
reconocimiento de la  pluriculturalidad

Tiene por objeto el reconocimiento, pre-
servación y defensa de los derechos y 
cultura de los indígenas del estado de Baja 
California, así como el establecimiento de 
las obligaciones de la administración pública 
estatal y municipal, en la construcción de las 
relaciones con las comunidades indígenas y 
elevar el bienestar social de sus integrantes, 
promoviendo el desarrollo a través de 
programas y presupuestos específicos. Esta 
Ley reconoce los derechos colectivos, a 
los siguientes pueblos indígenas: Kiliwas, 
Kumiai, Pai pai, Cucapá y Cochimí, así 
como a las comunidades indígenas que 
conforman aquellos, los cuales habitaban 
en la región desde antes de la formación del 
estado de Baja California, y que conservan sus 
propias instituciones sociales, económicas, 
culturales y políticas, o parte de ellas. Las 
comunidades indígenas pertenecientes a 
cualquier otro pueblo, procedentes de otro 
estado de la república y que residan temporal 
o permanentemente dentro del territorio del 
estado de Baja California, podrán acogerse 
a esta ley.

Términos de referencia sobre 
los pueblos indígenas

Pueblos y comunidades 
indígenas, indígenas, 
pueblos indígenas Kiliwas, 
Kumiai, Pai pai, Cucapá y 
Cochimí

Tiene ley reglamentaria de 
derechos y cultura indígenas

Sí hay

Baja California (2007)

Fuente: María de los Ángeles Valdivia Dounce, “Los límites de la educación intercultural en la legislación 
mexicana”, tesis de doctorado en Ciencias de la Educación, Facultad de Ciencias de la Educación, Universidad 
Autónoma de Barcelona, ���������������� Barcelona, �����2006.

Por su parte, llama la atención el caso de Quintana Roo porque en su constitución 
no se establece de manera explícita el reconocimiento de la composición pluricultural 
de la nación y de su estado, pero aprobó la Ley de Derechos, Cultura y Organización 
Indígena (1998), así como la Ley de Justicia Indígena (1997); ambas reglamentarias del 
último y penúltimo párrafos del artículo 13 de su constitución. 



155ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

Asimismo destaca el hecho de que sólo tres estados que reformaron sus constituciones 
estatales en materia de derechos y cultura indígena reconocieron a los pueblos y 
comunidades indígenas con personalidad jurídica de derecho público, como sujetos 
de derecho público: Oaxaca, en su constitución y ley reglamentaria, ambas en 1998; 
Campeche, en su ley reglamentaria del 2000; y San Luis Potosí, en su constitución en 
el 2003.

Otro aspecto que me parece importante es la manera en que varios estados resolvieron 
reformar sus constituciones para dar cabida a un supuesto reconocimiento a la pluri-
culturalidad. En Campeche se reconoció la composición pluricultural del país, mas no 
de su propia entidad. Y en Chihuahua no hubo reconocimiento pleno sino parcial de 
la composición pluricultural pues sólo se modificaron aspectos fragmentados de la vida 
indígena, como: tomar en cuenta su costumbre en los juicios civiles y penales, y en los 
servicios de salud; que los pueblos indios proporcionen su propia educación; y, en materia 
agraria, se reglamentó que las tierras (y aguas) indígenas no se pueden vender ni comprar, 
ni extinguir este derecho y, para el traspaso de tierras y aguas, se apegarán a las disposiciones 
de la ley estatal y de la costumbre india. 

De igual forma es de llamar la atención que los términos empleados en algunas 
constituciones para referirse a los pueblos indígenas no se apegaron a la norma 
internacional del Convenio 169 de la Organización Internacional del Trabajo, haciendo 
suponer que existía cierta ignorancia sobre este instrumento. Por ejemplo, en la primera 
reforma de Durango se empleó “etnias duranguenses”; en Sonora “grupos de nuestro 
origen”; en Hidalgo, “grupos sociales de culturas autóctonas” y, en Nayarit, “nuestras 
etnias indígenas” (aunque en la reforma posterior, la de 1998, se subsanó esta deficiencia 
nombrándolos “pueblos y comunidades indígenas”). En el Cuadro 1 puede observarse 
cómo evolucionaron los términos de referencia hacia las poblaciones indígenas, los cuales 
iniciaron con vocablos como los anteriormente señalados y terminaron empleando, la 
mayoría, el de “pueblos y comunidades indígenas”. Este desarrollo demuestra que hubo 
una discusión y consenso en las distintas comisiones de las cámaras locales, lo cual es 
sumamente positivo.

Las reformas constitucionales de las entidades federativas llevaron, en consecuencia, 
a establecer modificaciones a las leyes secundarias de los estados con la finalidad de dar 
congruencia y certeza jurídica a las reformas. Sin embargo, los resultados son notoriamente 
disímiles, como se demuestra en el Cuadro 2. Los casos más contrastantes son Oaxaca 
frente a Puebla, ya que mientras el primero realizó modificaciones a doce leyes estatales 
y aportó una de las leyes indígenas más completas del país, en Puebla, apenas se reformó 
un artículo del código en materia electoral cuyo sentido expresa la voluntad de tomar 
en cuenta las costumbres indígenas en los procesos electorales. 



C
u

a
d

r
o

 2
 

En
tid

ad
es

 fe
de

ra
tiv

as
 q

ue
 in

co
rp

or
ar

on
 d

isp
os

ic
io

ne
s e

n 
m

at
er

ia
 in

dí
ge

na
 e

n 
su

s l
ey

es
 e

sta
ta

le
s (

19
87

-2
00

3)

In
st

ru
m

en
to

Le
y 

re
gl

am
en

ta
ri

a 
en

 m
at

er
ia

 d
e 

de
re

ch
os

 y
 c

ul
tu

ra
 in

dí
ge

na
Le

y 
de

 Ju
st

ic
ia

 I
nd

íg
en

a
Le

y 
de

 E
du

ca
ci

ón
Le

y 
de

 S
al

ud
C

ód
ig

o 
Pe

na
l

C
ód

ig
o 

de
 P

ro
ce

di
m

ie
nt

os
 P

en
al

es
C

ód
ig

o 
de

 P
ro

ce
di

m
ie

nt
os

 C
iv

ile
s

C
ód

ig
o 

en
 m

at
er

ia
 e

le
ct

or
al

Le
y 

O
rg

án
ic

a 
M

un
ic

ip
al

 
Le

y 
O

rg
án

ic
a 

de
 la

 A
dm

in
is

tr
ac

ió
n 

Pú
bl

ic
a

Le
y 

O
rg

án
ic

a 
de

l P
od

er
 Ju

di
ci

al
Le

y 
O

rg
án

ic
a 

de
 la

 P
ro

cu
ra

du
rí

a 
pa

ra
 la

 D
ef

en
sa

 d
el

 I
nd

íg
en

a
Le

y 
O

rg
án

ic
a 

de
 la

 Ju
nt

a 
de

 C
on

ci
lia

ci
ón

 A
gr

ar
ia

Le
y 

qu
e 

cr
ea

 e
l I

ns
ti

tu
to

 E
st

at
al

 d
e 

D
es

ar
ro

llo
 M

un
ic

ip
al

Le
y 

de
l I

ns
ti

tu
to

 O
ax

aq
ue

ño
 d

e 
la

s 
C

ul
tu

ra
s

Le
y 

qu
e 

cr
ea

 la
 C

or
po

ra
ci

ón
 O

ax
aq

ue
ña

 d
e 

R
ad

io
 y

 T
el

ev
is

ió
n

Le
y 

de
l f

om
en

to
 p

ar
a 

el
 d

es
ar

ro
llo

 
R

eg
la

m
en

to
 I

nt
er

io
r 

de
 la

 A
dm

in
is

tr
ac

ió
n 

Pú
bl

ic
a

C
am

pe
ch

e

X X X X X

C
hi

ap
as

X X X X

D
is

tr
it

o 
Fe

de
ra

l

X X X X X

D
ur

an
go

X X

E
st

ad
o 

de
 

M
éx

ic
o

X

O
ax

ac
a

X X X X X X X X X X X X X

Pu
eb

la
*

X

Q
ui

nt
an

a 
R

oo X X

So
no

ra

X

*P
ue

bl
a 

es
 e

l ú
ni

co
 e

st
ad

o 
de

 lo
s 

qu
e 

se
 p

re
se

nt
an

 e
n 

es
te

 c
ua

dr
o 

qu
e 

no
 r

ef
or

m
ó 

su
 c

on
st

it
uc

ió
n 

en
 m

at
er

ia
 in

dí
ge

na
.

Fu
en

te
: M

ar
ía

 d
e 

lo
s Á

ng
el

es
 V

al
di

vi
a 

D
ou

nc
e,

 “
Lo

s l
ím

it
es

 d
e 

la
 e

du
ca

ci
ón

 in
te

rc
ul

tu
ra

l e
n 

la
 le

gi
sl

ac
ió

n 
m

ex
ic

an
a”

, B
ar

ce
lo

na
, E

sp
añ

a,
 te

si
s d

e 
D

oc
to

ra
do

 e
n 

C
ie

nc
ia

s d
e 

la
 

E
du

ca
ci

ón
, F

ac
ul

ta
d 

de
 C

ie
nc

ia
s 

de
 la

 E
du

ca
ci

ón
, U

ni
ve

rs
id

ad
 A

ut
ón

om
a 

de
 B

ar
ce

lo
na

, 2
00

6.



157ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

Aunque no es el único caso de este tipo, Puebla es realmente crítico, pues tratándose de 
uno de los estados de la república mexicana que cuenta con mayor población indígena 
(13%) no realizó ninguna reforma a su constitución estatal, ni aprobó una ley indígena y 
la única reforma que realizó no reconoce la costumbre india. Casos similares son Tabasco 
y Yucatán donde no se realizó ninguna modificación legal, siendo que Yucatán ocupa 
el primer lugar en porcentaje de población indígena en el país, como puede apreciarse 
en el Cuadro 3.

Cuadro 3
Entidades federativas con mayor porcentaje de población 

hablante de lengua indígena de 5 años y más (2000)

Nota: con respecto al total de la población de 5 y más años de 
cada entidad federativa. Se excluye a la población que no especificó si 
habla o no lengua indígena. 

Fuente: INEGI. XII Censo General de Población y Vivienda, 2000, 
tabulados básicos, Aguascalientes, Ags., 2001.

Entidad federativa

Estados Unidos Mexicanos
Yucatán
Oaxaca
Chiapas
Quintana Roo
Hidalgo
Campeche
Guerrero
Puebla
San Luis Potosí
Veracruz de Ignacio de la Llave
Nayarit
Tabasco
Michoacán de Ocampo
México
Chihuahua
Tlaxcala

Porcentaje

7.2
37.4
37.2
24.7
23.1
17.3
15.5
13.9
13.1
11.7
10.4
4.6
3.7
3.5
3.3
3.2
3.2

Pero, aun con las mejoras y progresos señalados, y la aparición de leyes sucesoras 
estatales, la ley indígena del 2001 no deja de ser una ley mocha pues en el apartado A del 
artículo 2 se garantizan derechos que ya tenían los pueblos indígenas, y en el apartado B 



M.t. valdivia    políticas y reformas en materia indígena, 1990-2007

158 NUEVA ÉPOCA • AÑO 22 • NÚM. 59 • enero-abril 2009

se perfilan las bases para diseñar un típico plan de desarrollo social, que normalmente se 
lleva a cabo de hecho por medio de la Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos 
Indígenas. Pero el aspecto más defectuoso de todos es que los pueblos y comunidades 
indígenas son definidos como sujetos de interés público, y no como sujetos de derecho 
público, con lo cual su derecho a la libre determinación y autonomía quedan en mera 
retórica. Y en este punto, desgraciadamente, las leyes reglamentarias estatales son copia 
fiel de la federal del 2001.

A fin de reconocer la autonomía y libre determinación de los pueblos y comunidades 
indígenas, es necesario que los sujetos interesados y sus aliados continúen impulsando, 
como lo han hecho hasta ahora, una reforma más con la cual se fije al sujeto jurídico como 
sujeto de derecho público. Y si esto se consigue, entonces, el trabajo deberá continuarse en 
los estados para que sea redefinido dicho sujeto jurídico en sus leyes reglamentarias. Hasta 
entonces podríamos hablar del fin de la política indigenista basada en reformas legales, 
incluso, podríamos decir que fue un buen fin de esta estrategia pues logró llegar a uno de 
los fondos de la política del Estado para los pueblos indios: su pleno reconocimiento. 

Sin embargo, aún no queda clara esta última etapa de indigenismo, pues si bien, como 
vimos, todavía no se agotan las reformas legales, hay una serie de demandas indígenas      
que no se resuelven ni con la mejor de las reformas, mientras no haya voluntad política, 
y que no han sido atendidas debidamente. Tales son los casos del acceso a los servicios 
básicos y a la justicia social, la resolución de conflictos agrarios, el respeto a los territorios y 
los recursos naturales que hay en ellos y la exigencia de una auténtica educación bilingüe, 
por mencionar sólo algunos. Es posible que mientras existan demandas indígenas no 
resueltas todavía haya indigenismo de Estado para muchos años más. 

Bibliografía

Bonfil Batalla, Guillermo (1995), “Cuarto Tribunal Russel. Testimonios de la dignidad y la 
ignominia”, en Lina Odena Güemez (selección y recopilación), Obras escogidas de Guillermo 
Bonfil, obra publicada, tomo II, INI/DGCP/SRA/CIESAS/Conaculta/Fideicomiso Fondo Nacional 
de Fomento Ejidal, ��������������������  México, ������������ pp. 462-463.

Chenaut, Victoria y María Teresa Sierra ������������������ (coords.) ��������(1995), Pueblos indígenas frente al derecho, 
CIESAS/CEMCA, �������México.

Esparza González, Javier y Teresa Valdivia Dounce (1984), Evaluación técnica y social de los 
programas agropecuarios en los CCI’s Tepexi de Rodríguez y Tehuacán, Puebla, Subdirección de 
Evaluación, INI, �������México.

INEGI (2000), XII Censo General de Población y Vivienda 2000, INEGI, �������México.
——, Sistema de Información Municipal Bases de Datos (Simbad), INEGI [http://www.inegi.

gob.mx/prod_serv/contenidos/espanol/simbad].



159ARGUMENTOS • UAM-X • MÉXICO

pueblos originarios: cultura y poder     dossier    

INI (1990), Declaración Universal sobre los Derechos Indígenas. Reflexiones y propuestas en torno al 
proyecto de las Naciones Unidas, Oaxaca 1989, INI, Cuadernos, núm. 1, México.

——���������  (1990), Propuesta de reforma constitucional para reconocer los derechos culturales de los pueblos 
indígenas de México, INI/Comisión Nacional de Justicia para los Pueblos Indígenas de México, 
México.

Iturralde, Diego y Rodolfo Stavenhagen ����������������� (comps.) ��������(1990), Entre la ley la costumbre. El derecho 
consuetudinario indígena en América Latina, Instituto Indigenista Interamericano/Instituto 
Interamericano de Derechos Humanos, ��������México.� 

López Bárcenas, Francisco (2002), Legislación y derechos indígenas en México, Centro de Orientación 
y Asesoría a Pueblos Indígenas/Ediciones Casa Vieja-La Guillotina/Red-es/Centro de Estudios 
Antropológicos, Científicos, Artísticos, Tradicionales y Lingüísticos, Ce-Ácatl, �������México.

Medina Hernández, Andrés (2000b), “Los ciclos del indigenismo: la política indigenista del 
siglo XX”, en Natividad Gutiérrez Chong, Marcela Romero García y Sergio Sarmiento Silva 
(coords.), Indigenismos. Reflexiones críticas, INI, ������������������  México, ���������� pp. 63-80.

Procuraduiría Agraria (1993), Nueva legislación agraria. Artículo 27 constitucional. Ley Agraria. 
Reglamento de la Ley Agraria en materia de certificación de derechos ejidales y titulación de 
solares, Unidad de Comunicación Social de la Procuraduría Agraria, �������México.

Rubio, Miguel Ángel (2000), “Los pueblos indígenas de México: notas acerca de sus propuestas y 
demandas políticas”, en Natividad Gutiérrez Chong, Marcela Romero García, Sergio Sarmiento 
Silva (coords.), Indigenismos. Reflexiones críticas, INI, ��������������������  México, ������������ pp. 177-183.

Stavenhagen, Rodolfo (1988), Derecho indígena y derechos humanos en América Latina, Colmex/
IIDH, ��������México.� 

Valdivia Dounce, María de los Ángeles (2006), “Los límites de la educación intercultural en la 
legislación mexicana”, tesis de doctorado en Ciencias de la Educación, Facultad de Ciencias 
de la Educación, Universidad Autónoma de Barcelona, Barcelona, España.

——����������������������   ��������������������� (coord./ed.) ��������(1994), Costumbre jurídica indígena. Bibliografía comentada, INI, �������México.


