ACTA POETICA 40-2 ¢ JULIO-DICIEMBRE o 2019 « 13-26
doi: 10.19130/iifl.ap.2019.2.853
recepcion: 07-112019 [ aceptacion: 29-1v-2019

ANA MARIA MARTINEZ DE LA ESCALERA
Facultad de Filosofia y Letras

Universidad Nacional Autéonoma de México
anamaria_martin@terra.com.mx

CRITICA DE LA VIOLENCIA. VIOLENCIA COMO ACTIVIDAD DE INSCRIPCION CORPORAL
VIOLENCE CRITIQUE. VIOLENCE AS AN ACTIVITY OF BODILY INSCRIPTIONS

PALABRAS CLAVE: A través de este ensayo de critica filosdfica se interrogan los

violencia, intervencién, vinculos entre la violencia y los cuerpos que ella produce.

toma, cuerpo Esta cuestidn posee un pasado filoséfico sui géneris: los tex-

e inscripcionalidad tos de Spinoza y de Nietzsche que cuestionan la oposicién

corporal. . . gt .
entre el derecho y la violencia. Posee también una moderni-
dad aun vigente ofrecida por Benjamin y Derrida. Se invita a
pensar la violencia en tanto actividad material histéricamente
producida de intervencidén discursiva y practica sobre cuer-
pos individuales y sus relaciones de acuerdo con una postura
materialista marxista.

KEYWORDS: Throughout this essay of philosophical critique, we address the

violence, intervention,  relationship between violence and the bodies it produces. This

take, body and bodily  critique possesses a sui generis philosophical past: Spinoza’s

inscriptions. and Nietzsche’s texts in which they both question the oppo-
sition between Law and Violence. It shows a modern validity
thanks to the contributions of Benjamin’s as well as Derrida’s
voices. This text invites us to deal with violence as a material
activity historically produced by discursive and practical inter-
vention of individual bodies and their relationships according
to a Marxist materalist perspective.

Introduccién

I on se discute ampliamente sobre la violencia. Podria tratarse de una
suerte de debate que no acabe en una teoria sino en una critica. Una
critica cuya tarea seria conservar el caracter problematico del concepto, 13



N
N

THEMA « MARTINEZ DE LA ESCALERA « Critica de la violencia. Violencia como actividad de inscripcién corporal

abandonando por el momento la busqueda de su esencia. En el pasado,
como sostiene Benjamin en la contribucién a la discusidn que leeremos
mas adelante, los filésofos han tratado la cuestidn junto con el tema del
Derecho, el Estado y la justicia; es decir, han reflexionado partiendo del
supuesto de una monopolizacién de la violencia por parte de los dos pri-
meros, como garantia de justicia para todos. Otros han insistido en deter-
minar la violencia desde una supuesta naturaleza animal de los humanos.
Ambos polos no satisfacen a este ensayo, como tampoco a los autores
citados a continuacion. Sin embargo, aceptamos que la relacidn con la ley
y el Estado-nacional ofrece un punto de partida critico, el cual permite es-
capar a una visidn esencialista del asunto a tratar. Benjamin y Nietzsche
nos han ofrecido modalidades de interrogacién y puesta en cuestién que
permiten presentar este ensayo como una critica a la violencia y su fuerza
estratégica de inscripcién de cuerpos y corporalidades para la ley y el Esta-
do nacional. Es conveniente precisar que el poder juridico y estatal no ins-
cribe la ley sobre los cuerpos considerados como superficies anteriores y
exteriores al Estado-nacidn, naturales y por ende no transformables. Mas
bien, inscribe en la ley, discursiva y practicamente, mediante estrategias
y tacticas violentas, los cuerpos individuales transformandolos en indivi-
duos, ciudadanos y no ciudadanos. Esta consideracidn fue sugerida por
filésofos premodernos y tratada aqui como punto de partida de la critica
de la violencia.

La cuestion de la violencia en Benjamin

En 1921 Walter Benjamin escribia a propdsito de la violencia lo siguiente:
“[quiza] el interés del derecho, al monopolizar la violencia de manos de
la persona particular no exprese la intencién de defender los fines del de-
recho”, sino, “[... ] al derecho mismo” (Benjamin: 26). Y asi, cuando no es
aplicada por las instancias de derecho, la violencia “lo pone en peligro”
(26), no en cuanto a su finalidad de progreso civilizatorio o busqueda del
bien comun, “sino por su mera existencia fuera del derecho” (27). Sin em-
bargo, lo que interesard a Benjamin no es la violencia fuera del derecho,
sino aquella que dentro del mismo lo contradice, introduciendo una suerte
de primera paradoja, una excepcidn. El caso de la huelga general o politica,
como se very, ilustra esta condicion de excepcidn.

Pese a lo dicho por el pensador judeo-aleman, la finalidad de progre-
so civilizatorio o busqueda del bien comun alojada en el Derecho, a las que



nos referimos mas atrds, también son puestas en peligro por la violencia.
No por la que viene de fuera de la ley, sino por la que tiene lugar a través
del ejercicio de monopolizacidn de la misma por parte del Estado. Mono-
polizacion significa para el derecho natural y para el positivo hacer uso
exclusivo de la otrora violencia natural de los cuerpos para defenderse.
Cuando esta Ultima es apropiada por el Estado a través de las leyes, de-
bemos interrogar las formas de apropiacién porque ahi reside la segunda
paradoja: ejercida esta vez sobre los cuerpos, la violencia expropia la fuer-
za individual de defensa mediante la fuerza o el poder de la ley. Asi pues,
el Derecho realiza su promesa civilizadora y de progreso dejando violen-
tamente su impronta sobre cada cuerpo y las relaciones entre ellos. Un
ejemplo de ello es el género y su divisidn del trabajo, al que regresaremos
mas adelante.

La violencia y los cuerpos en Spinoza

A pesar de este ejercicio del derecho de expropiacidn violenta de la ca-
pacidad de defensa y sobrevivencia, como bien sabia Baruch Spinoza los
cuerpos exceden cualquier inscripcion a la ley o a la tradicién, asi como
a cualquier intervencidn que quiera reducirlos a otra cosa que no sea su
propia fuerza de pervivencia, perseverancia o conatus (Spinoza: 142). Dice
Spinoza en su Etica, en la Proposicién VI de la Tercera parte: “(c)ada cosa,
en cuanto estd en ella, se esfuerza por perseverar en su ser [conatus]”.
Y en la Proposicién VII continta: “(e)l esfuerzo con que cada cosa se afana
por perseverar en su ser, no es sino la esencia actual de la cosa misma”.
Para Spinoza la violencia que tifie todo esfuerzo de perseverancia no es
antinatural como para Aristételes, es por el contrario propia de la cosa na-
tural, individuo humano, animal o viviente. Fuerza o esfuerzo que ademas
de necesario para la vida es impredecible en sus efectos y atribuciones,
e incluso puede ser por su no predictibilidad considerado como una fa-
lla, cuando se vuelve imposible de reducir a los saberes de la experiencia
y de la verdad racional. No obstante, esta posible falla no es anti-racional
para el ladino. Puesto que la mente “es consciente de este esfuerzo suyo”
(142) por pensar la perseverancia en el ser, aunque yerra en la prediccién
o prefiguracion de la fuerza implicada, vuelve constitutivo el conatus para
larazén. Nos interesa en Spinoza menos el yerro como valor negativo que
el propio esfuerzo formal por analizarlo, aunque falle en el intento. Esta
situacidn reubica cualquier error al instaurarlo y reinscribirlo como proce-

-
1

ACTA POETICA « 40-2 « JULIO-DICIEMBRE « 2019 « 13-26 ¢ d0i:10.19130/iifl.ap.2019.2.853



-
o)}

THEMA « MARTINEZ DE LA ESCALERA « Critica de la violencia. Violencia como actividad de inscripcién corporal

so necesario del primer género de conocimiento spinoziano o cuerpo, sin
mas, ya que es el primer género de conocimiento o conocimiento imagina-
rio un proceso necesario del pensar y también de la vida perseverante del
cuerpo. El conocimiento imaginario tiene lugar precisamente en el cuerpo
y aunque la mente intenta reinscribirse sobre él no lo consigue como de-
clara el fildsofo en la Proposicién I de la cuarta parte de la Etica (Spinoza:
231-232). Lo anterior no significa en Spinoza que la mente y el cuerpo sean
esencias antagodnicas, por el contrario, en la Proposicion Il de la tercera
parte del mismo libro “la mente y el cuerpo son unay la misma cosa” (Spi-
noza:136). Es la impredecibilidad la condicién que marca esta imbricacién.
Luego escribe:

Y en efecto, nadie ha determinado hasta ahora qué posibilidades tiene el
cuerpo, es decir, hasta ahora la experiencia no ha ensefiado a nadie qué
puede hacer el cuerpo, tomando en cuenta las solas leyes de la Naturaleza
considerada desde el dngulo corpdreo, como tampoco se ha establecido
qué cosas no puede hacer, sino es determinado por la mente (Spinoza: 136).

Asi pues, ni la experiencia ni la mente por separado han podido pen-
sar las posibilidades del cuerpo. Ambas aparecen en Spinoza como opera-
ciones del cuerpo, por no decir estrategias de vida para abordar qué cosas
puede hacer el cuerpo y cudles no. Estrategias que segun nuestra lectura
pertenecen a la fuerza de perseverancia, o si se quiere, a su violencia cons-
titutiva de vida.

Aunque se trate de una cita extensa, conviene introducirla a conti-
nuacién para apoyar la idea de la “modernidad” de Spinoza en lo que al
cuerpo se refiere:

Nadie, en efecto, conoce tan cabalmente la estructura del cuerpo, como
para que pueda explicar todas sus funciones, por no hablar ahora del he-
cho de que en los brutos se observan varias cosas que exceden con mucho
la sagacidad humana, ni de que durante el suefio los sondmbulos hacen
muchas cosas que no emprenderian en la vigilia; lo cual muestra sobrema-
nera que el cuerpo mismo tiene muchas posibilidades, merced a las solas le-
yes de la naturaleza, que su propia mente admira. Asimismo, nadie sabe en
qué condicién o con qué medios mueve la mente al cuerpo, ni qué grado
de movimiento puede imprimirle y con qué rapidez puede moverlo. [...]
cuando los hombres dicen que esta o aquella accidn se origina en la mente,
que tienen imperio sobre el cuerpo, no saben lo que dicen ni hacen otra co-
sa que confesar con palabras especiosas que ignoran la verdadera causa de



aquella accidn, sin que eso les produzca estupor. [En el mismo parrafo con-
tinda:] ;no ensefia también la experiencia, [... ] que si el cuerpo es inerte, la
mente carece al mismo tiempo de aptitud para pensar? [... ] que el cuerpo
humano tampoco serfa capaz de edificar templo alguno, si no fuese deter-
minado y conducido por la mente. No obstante, ya mostré que ignoran de
lo que es capaz el cuerpo, o lo que puede deducirse de la sola consideracién
de su naturaleza[... ] que de la naturaleza, considerada bajo cualquier atri-
buto, se siguen infinitas cosas (137-138) [Las cursivas son mias].

La fuerza de sobrevivencia —como Nietzsche insistird en llamarla
asombrosamente en concordancia con el pensador sefaradi—,' determi-
na al cuerpo y los trabajos del pensamiento. Hay en ella una necesidad,
dirfase vital, comparable con el deber de permanecer vivo el cuerpo y la
propia tarea de la mente. A todo esto, ;es violenta toda sobrevivencia
o sdlo su fuerza? Fuerza que constituye el conatus puesto que sin ella Uni-
camente serfa posible pero no efectivo, actual, es decir en acto. No esta-
mos completamente seguras en este ensayo. Quizds no sea una violencia
tan natural como han dejado entrever Spinoza, Benjamin y Nietzsche. So-
bre todo, porque no pertenece a los cuerpos considerados fuera de Ia his-
toria o de lo social y no es, por tanto, una fuerza exterior a la operacién de
inscripcion de la ley. Gracias a los tres pensadores, habria que considerarla,
mas bien, una suerte de fuerza de resistencia y de intervencién, una toma del
cuerpo, una estrategia paraddjicamente inconsciente, en el sentido de que
no brota de la consciencia de un individuo aislado o, como en este caso,
de una corporalidad singular antes de institucionalizarse. En este contexto
intervenir significa actuar, pero actuar alterando. No alterar algo anterior
naturalizado, verdadero o correcto. Sin embargo, supone un compromi-
so con la emergencia de lo inesperado y su fuerza de cambio. Se trataria

" En carta a Overbeck, enviada el 30 de julio de 1881, le reporta: “;Estoy asombrado y
encantado![... ] no conocia casia Spinoza[... ] He hallado que no sdlo su general tendencia
es igual a la mia —hacer del conocimiento la pasién mas poderosa—, sino también que
coincido con €l en cinco puntos esenciales de su doctring, [... ] la negacién del libre arbitrio,
de la intencidn, del orden moral universal, de lo inegoista y de lo malo” (Nietzsche 1999:
168). En lo que a este ensayo respecta, el sentido de lo escrito hace referencia a que el
error no pertenece al orden moral universal, pues éste no existe; pero su descalificacién
pertenece al discurso occidental y a su historia. Cuando el error o lo malo es ubicado en el
cuerpo y sus productos como algo eliminable, se es inconsciente de que el error es propio,
precisamente, de ese grado de inconsciencia. No hay libre arbitrio en el alma o en el pensa-
miento, no hay error que no esté ubicado como elemento imprescindible de supervivencia,
como la actitud egoista lo es.

-
~N

ACTA POETICA « 40-2 « JULIO-DICIEMBRE « 2019 « 13-26 ¢ d0i:10.19130/iifl.ap.2019.2.853



-
(o]

THEMA « MARTINEZ DE LA ESCALERA « Critica de la violencia. Violencia como actividad de inscripcién corporal

de un compromiso que no lleva a la participacidn en lo que se interviene.
Se conduce por lo indefinido, no explorado, sin determinar. Implica tomar
parte en algo, pero desde otro modo. Hace intervenir una responsabilidad
hacia lo otro que procede del acontecimiento, de lo singular indefinido,
no pronosticado, sin asentamiento en territorios oficiales y hegemdnicos.
Por ello la intervencidn tiene lugar en la cercania del conflicto y la crisis de
sentido a la que interrumpe, irrumpiendo su estabilidad y con ella la del
pensamiento: se abre a la critica.

El cuerpo es una manera de problematizar la violencia

En este sentido, la violencia es intervencién histdrica y social. Ni la filo-
sofia ni el derecho ni el psicoandlisis, opinaba Benjamin, han conseguido
reducirla a una ldgica, a un método, a una estructura significante, pese
a que lo han intentado. Tenia razdn Spinoza: esta perseverancia violenta
no puede ser completamente pensada; pero, aun asi, la critica lo intenta
quizas no produciendo teorias sino formas de problematizacién. Nuestros
tres autores asi lo han hecho. Abandonando la definicidn de violencia para
dar lugar a modos de problematizacién donde el cuerpo es el campo de in-
vestigacidn que se integra para develar la fantasmagoria producida por el
discurso sobre la Ley y el Estado como espacios no violentos de desarrollo
del progreso y la civilizacion.

Asipues, siguiendo a nuestros fildsofos, el cuerpo no es una cosaigual
a si misma, no es una entidad estdtica, cerrada, sino una fuerzay a la vez,
“el punto de partida radical de la interpretacién” (Nietzsche 1965: 228),
es decir, de la interpretacion de la violencia. Entonces, para Nietzsche no
serfa al Derecho a quien habria que consultar, sino a aquello que pretende
reducir a la ley: el cuerpo. En el mismo libro escribe el aleman: “El fend-
meno del cuerpo es mucho mas rico, mucho mas explicito, mucho mas
comprensible que el del espiritu: es preciso situarlo en primer lugar, por
razones de método, sin prejuzgar acerca de su significacién dltima” (1965:
228). Por cierto, el significado del cuerpo no debe ser confundido con una
finalidad explicita. Seguimos inconscientes de la finalidad y significado del
cuerpo precisamente porque su cardcter no transparente es parte de esa
fuerza corporal que lo caracteriza. El cuerpo sobrevive porque falsifica,
simplifica (1965: 316). Cuerpo y mente son, para Nietzsche, “de la misma
especie” (316) y se ofrecen al pensamiento como indicaciones o indices
de que “alguna cosa ha sido sentida, querida, pensada” (316). Por eso no



debemos dejar de interrogar al cuerpo, pero no a partir de los datos de los
sentidos excitados que Spinoza habia convertido en incapaces de pensar
lo corporal desde la experiencia. Estaremos atentos mas bien a lo que en
el cuerpo “quiere ponerse en relacién con nosotros” (1965: 653), nos de-
manda, nos interpela. Querer suprimir los sentidos no es lo que el fildsofo
propone. Es su delicadeza, su plenitud y su fuerza lo que le atafie al pensa-
miento, no su caracter de dato perceptivo. Comenzando por esas marcas
se consigue “transfigurar la existencia en la medida en que [el hombre] se
transfigura a si mismo” (591). Y concluye Nietzsche no muy lejos de la
Etica: “el cuerpo humano es un sistema mucho més perfecto que cualquier
sistema de pensamientos o sentimientos, incluso esta muy por encima de
cualquier obra de arte (1965: 653).

Es lo inconsciente, deciamos, no simplemente un significado de lo
corporal sino, si se quiere, donde reside su riqueza (paraddjicamente, ri-
queza de sentido que sélo el andlisis critico desarrolla) para analizar el
cuerpo. Mientras el pensamiento consciente es una “forma tosca y c6-
moda del pensamiento necesario a nuestro organismo” (Nietzsche 1967:
310), lo viviente por su parte se desenvuelve como “una gran cantidad de
consciencias y voluntades” habitualmente oscurecidas por la mente que
hace desaparecer la pluralidad al unificar y totalizar. Cualquier criatura
organica tiene consciencia y voluntad, incluso las que habitan el cuerpo
humano (flora intestinal, por ejemplo) pueden tener un propdsito, como
una célula o una molécula (Nietzsche 1965: 231). Conforman una plurali-
dad de seres vivientes, escribe Nietzsche, que luchan y colaboran entre
si, “afirmando su ser individual”’, su conatus spinoziano violento, y por ahi
“afirman involuntariamente el todo” (Nietzsche 1965: 192). Somos una
multiplicidad de afirmaciones cada uno de nosotros y todos en conjunto,
al grado de que las “llamadas pasiones aisladas no son mas que unidades
ficticias, en cuanto lo que se presenta a la consciencia como homogéneo,
es reunido sintéticamente en forma de facultad, de pasién” (Nietzsche
1965: 191).

Lo mismo diremos en este ensayo sobre la violencia: no se trata de
una facultad humana, animal o de los seres vivos; tampoco de una uni-
dad significativa o de sentido, como la pasién o el instinto natural. Si es
cierto, conforme a Nietzsche, que se ha aislado el resultado de algunos
movimientos del cuerpo, de algunas acciones o comportamientos, sepa-
randolos del continuo complejo de la vivencia, de lo que se trataria para
el pensamiento critico es de analizarlos mas alld de su caracter originario
y teleoldgico.

-
O

ACTA POETICA « 40-2 « JULIO-DICIEMBRE « 2019 « 13-26 ¢ d0i:10.19130/iifl.ap.2019.2.853



N
o

THEMA « MARTINEZ DE LA ESCALERA « Critica de la violencia. Violencia como actividad de inscripcién corporal

Lo que sigue a continuacidn es relevante en grado sumo: la crueldad y
la violencia son fuerzas desatadas que una vez singularizadas o individuali-
zadas, pueden reconducirse hacia diversos propdsitos, no siendo lo propio
de ellas otra cosa que esta continua posibilidad que le es inconsciente, sin
un unico telos u origen asignable de reconduccion.

Aqui no se detiene el analisis. Por el contrario, la violencia y la cruel-
dad son medios de expresién y de formas (191) que pueden ser refunciona-
lizadas y dirigidas a propdsitos conscientes. No es la esencia de la violencia
lo que nos interesa aqui: es su plasticidad. Su modo de proceder. El dis-
curso moderno construido sobre Spinoza y Nietzsche, intentard pensar la
violencia sobre los cuerpos y de los cuerpos como una tecnologia mdiltiple.
Foucault es ciertamente un ejemplo contundente con su planteamiento
del biopoder y la biopolitica. Esta ultima pensada en sus cursos de 1978
como un reino de puros medios sin fines esenciales sino estratégicos, una
mediacidn entre nosotros y los otros. Spinoza y Nietzsche nos han alejado
de la intencién moral como origen o finalidad del Estado y de la monopo-
lizacidn de la violencia como tarea esencial del Derecho. Ellos han abierto
la puerta para tratar a esta ultima como una politica, estratégica y tactica,
al considerarla como una suerte de ejercicio, de dispositivo, de aparato
0 maquina sin origen ni finalidad asignable. Una biopolitica en Foucault y
Agamben, una necropolitica en Mbembe que le deben bastante a nues-
tros filésofos premodernos.

La violencia y la critica

Considerada fuera de la pregunta por la esencia, la violencia toma cuerpo,
se incorpora a través de las instituciones del Derecho y del Estado, como
atestigua el ejemplo de la familia organizando las relaciones intimas, las
de dominio y propiedad y las de jerarquia. La relacidn entre el cuerpo
y la violencia no reduce al primero a ser el instrumento de la crueldad o
la sobrevivencia, como cuando se la naturaliza. Pero tampoco es el lugar
del padecimiento de sus procederes como el significado coloquial parece
sugerir. La violencia es corporal de otra manera; se inscribe en lo corporal
interceptando, interviniendo sus propdsitos inconscientes y generando un
solo propdsito: el sometimiento a la regla, a la ley. Una intervencién pro-
pone otra ley, y lo hace de manera continuada, sin detenerse a descansar.
Por ejemplo, en el caso de la familia la heteronormatividad es una violen-
cia, una intervencién sobre cuerpos y sus relaciones, incluso la relacién del



cuerpo consigo mismo y sus deseos. Pero atencidn: antes de esa violencia
configuradora de las relaciones entre los cuerpos, relaciones jerarquicas,
de servidumbre y soberania, no estaria la verdadera naturaleza de los cuer-
pos.” El analisis pone al descubierto que cronoldgica y estructuralmente, el
“antes” no causal es Ginicamente el escenario de otras violencias mdltiples
que se han ido desplazando unas a otras.

Para resumir lo antes expuesto retomemos nuevamente el pdrra-
fo que, citando a Benjamin el tedrico critico, nos deja mucho que pen-
sar sobre la violencia. Si los cuerpos son impredecibles, los sujetos y su
razén no lo son en la medida en que estos dos son productos de una
huella: la de Ia ley. El derecho estd en concordancia con esta idea, pa-
receria que es a través de la practica juridica de monopolizacién de la
violencia que los cuerpos individuales se transformarian en sujetos del
derecho o mas bien, sdélo asi. Una vez expropiada la supuesta violencia
natural, que los humanos comparten con los animales para defenderse
y sobrevivir, el individuo se humaniza y en ese sentido se transforma en
sujeto juridico, sujeto a la ley, no necesariamente sujeto de la ley. Pero
este procedimiento es histdrico, es decir que introduce la historia segun
Benjamin. Para él, pensador critico y marxista, la historia es la del capi-
talismo. Y con esta ultima, la violencia se inscribe como instrumento de
la propiedad. Esto es la extraccidn, apropiacidn y monopolizacién de los
bienes de produccién (que como nos recuerda Marx es un robo (acumu-
lacién originaria del capital). La critica feminista de Federici (12-13) con-
cuerda con Marx y Benjamin, agregando que los bienes de produccidn
apropiados incluyen los cuerpos de las mujeres en su capacidad reproduc-
tiva. La violencia tendria aqui rasgos falocéntricos y capitalistas.

El cardcter marxista o materialista de la problematizacion: la fetichizacién

Ahora bien, la idea sustentada mas arriba segtin la cual la monopolizacién
de la violencia de manos de los particulares es instrumental para el Dere-
cho,? no puede ser sostenida sin incurrir en problemas, o paradojas, como

* En esto disentimos de Aristdteles al suponer que la violencia es siempre anti-natural,
contra el verdadero orden de la Naturaleza. Nietzsche le contesta que la naturaleza o su
pretextado orden es el nombre dado a una mistificacién, a una unidad ficticia, ni originaria
ni teleoldgica, simplemente retdrica.

3 Quedaria por desarrollar las maneras a través de las cuales las practicas ideoldgicas,
incluyendo las juridicas, consiguen consenso para aplaudir y reclamar esa monopolizacién

N
-

ACTA POETICA « 40-2 « JULIO-DICIEMBRE « 2019 « 13-26 ¢ d0i:10.19130/iifl.ap.2019.2.853



N
N

THEMA « MARTINEZ DE LA ESCALERA « Critica de la violencia. Violencia como actividad de inscripcién corporal

se menciond atras. La critica marxista benjaminiana apunta hacia algo mas
que un problema o una paradoja interpretativa: se trata de postular una
fetichizacion o fantasmagoria constitutiva de la operacién de expropiacion
de la violencia individual. Sin duda el derecho natural analizado por Benja-
min supone la figura de un individuo abstracto, sujeto del derecho, dotado
por naturaleza de fuerza para defenderse y para atacar al otro. El derecho
positivo por su lado, igualmente sustentado en un sujeto individual, no
permite de igual manera la idea de monopolizacién sino de juridizacién,
mediante el contrato o la representacidn, del ejercicio de la violencia, por
ejemplo, en el caso de la huelga; estd en la ley y a la vez es sin duda una
prdctica violenta, sobre todo la huelga politica o revolucionaria. La huelga
por reivindicaciones salariales, en tanto implica un paro de labores orien-
tado ala negociacién con los patrones, es un ejercicio violento que no con-
traviene el derecho en su totalidad y lo confirma y ubica como instancia
de apelacién. Una paradoja sutil o contradiccién encarnada en el derecho
laboral que produce fetichizacién del sujeto al juridizar el derecho de huel-
ga como derecho individual. La idea fetiche es que el sujeto del derecho es
libre parairse a huelga y que esa libertad le es esencial y anterior al dere-
cho mismo, el cual sélo la instrumentaliza.

Por otra parte, la huelga politica o general, analizada por el critico
aleman, es una intervencion violenta de rompimiento. Recordemos que
la intervencion es una actividad de compromiso con lo porvenir, un tomar
parte sin participar en un orden hegemdnico. Una participacion que se-
ria, en realidad, mas violenta para el critico marxista que la intervencidn
paraddjica al enfrentarse al Derecho y al Estado porque se opone a la ley
del capital y sus relaciones sociales de explotacidn, que los dos primeros
sostienen. En resumen: las violencias analizadas por Benjamin no poseen
esencia sino especificidad operativa al interior del Estado y de los apara-
tos del Derecho. Y el analisis procede del campo marxista de investigacion
donde la fetichizacién o espectralidad no sélo pertenece a la mercancia,
sino que produce sentido o ilusién de sentido en la estructura como en la
superestructura (por usar una metafora ya gastada pero sencilla).

Afos después de 1921 y en la proximidad del final del siglo pasado,
Jacques Derrida relefa el citado ensayo benjaminiano en clave deconstruc-
tiva, volviendo a argumentar que la monopolizacién de la violencia por

por parte del Estado nacional. La reproduccién ampliada de la monopolizacién incluiria
procedimientos hegemdnicos para enfrentar todo tipo de resistencias. Esto es, sin duda,
materia para otro ensayo.



parte del aparato juridico del Estado debia ser entendida criticamente mas
bien a la manera de una “fuerza de ley” inscrita espectralmente* en el apa-
rato juridico y en la ley enunciada misma. Por lo tanto, entendida como un
ejercicio de la violencia que, sin reparar en el dilema de los medios o los
fines, operaria como el rasgo decisivo del aparato y del Estado nacional al
cual sirve y configura, y con el cual se confunde. Esta fuerza de ley, lejos
de actuar soberanamente, puede generar contradicciones por su cualidad
espectral. La violencia del derecho tiende a la paradoja en sus ilusiones de
sentido. Segun vimos, Benjamin lo argumentaba analizando el principio de
la huelga garantizado por la constitucion. La violencia de la ley en clave de-
rridiana, configuradora mas que destructiva, modela los cuerpos ademas
de dar unidad y afirmacidn a la figura del sujeto del derecho, en la practica
juridica, pero sobre todo en los discursos juridicos que se dirigen, produ-
ciéndolo, a un sujeto individual, excluyendo lo colectivo.

Como bien lo puso en discusidon Nietzsche, el yo o el sujeto del Dere-
cho es una ficcién productiva, un fetiche, un espectro al cual hoy le llama-
rfamos protesis (algo agregado, heterogéneo, pero sin el cual no se fun-
ciona), que da sentido y orienta el comportamiento de la figura individual
obviando, olvidando y oscureciendo instancias de relacion colectiva que
asi permanecen inconscientes. Esto obliga a la mirada critica a singularizar
y ofrecer al analisis las instancias colectivas que dan sentido a la accidn
de los individuos, para alejar de las evidencias del sentido comun y de las
referencias del lenguaje ordinario la idea de una unidad del sujeto como
origen y finalidad del derecho. Ni la lengua ni la propiedad ni la libertad o
la naturaleza del individuo le vienen de su esencia sino de una suerte de
exterior histérico dado. Esta ficcion del punto de partida en la figura o feti-
che del sujeto es un supuesto que el Derecho exige. Es una intervencion en
tanto exigencia al discurso sobre el sujeto y la violencia. Por otro lado, no
habra que olvidar que la exclusidn de las relaciones las cuales sostienen lo
colectivo no oficial se lleva a cabo de manera violenta, al igual que su inclu-
sién, como en el caso de la huelga politica. Un ejemplo contundente de lo
primero es la reduccidn, a la naturaleza de lo femenino y de su género, de
modalidades de apoyo y de cuidado no asistencial o del acompafiamiento.
Al feminizar esas tareas se las descalifica como saberes expertos o profe-
sionales, y se las reconduce al corazén de la familia. Familia donde habitan

4 Es decir, una fuerza virtualmente inscrita, tendencialmente en proceso de autono-
mizacién, de desrealizacién y desmaterializacion, e indefinidamente auténoma (Derrida

1995: 169).

N
w

ACTA POETICA « 40-2 « JULIO-DICIEMBRE « 2019 « 13-26 ¢ d0i:10.19130/iifl.ap.2019.2.853



N
N

THEMA « MARTINEZ DE LA ESCALERA « Critica de la violencia. Violencia como actividad de inscripcién corporal

el podery la jerarquia patriarcales, como ha sostenido Federici en el texto
citado. Y agregamos, familia configurada para oficiar como centro de re-
produccién de los vivientes y de la vida cotidiana. Familia que inscribe con
violencia el género heteronormado y falocéntrico sobre los cuerpos de
esos vivientes, como el feminismo radical y marxista de Federici sostiene.

Resumiendo: pensar critica y deconstructivamente —como Benjamin
y Derrida— la violencia fuera del debate moralizador de medios o fines,
no sélo aleja a la misma propuesta critica de los argumentos del derecho
natural o iusnaturalista y del derecho positivo o contractualista, sino que
es un esfuerzo por reintroducir la historia y lo histérico (y con ellos el indi-
ce de la dominacién segtin el marxismo cladsico) en un debate considerado
propiedad del Derecho y de la Filosofia del Derecho por su propia ortodo-
xia. Ello supone, entre otras sorpresas, que la “monopolizacién de la vio-
lencia” no resulta de la expropiacién del derecho natural de los individuos
a hacer empleo de ella con fines personales, ni tampoco a legitimar su uso
en nombre del bien comun. Resulta de un discurso fetichista, dird Benja-
min, que Derrida invita a deconstruir por su cardcter espectral. El discurso
produce la ilusién de un sujeto auténomo, duefio o propietario de su liber-
tad de accidn, y no permite ver su caracter ilusorio efecto de la estructura
capitalista de dominacidn. La historia, concuerdan ambos autores, nunca
nos devolvera ese origen donde tuvo lugar la expropiacién. Lo que la his-
toria materialista, a la manera de Benjamin y de Derrida —en sus Espectros
de Marx— si permite a la critica es analizar y estudiar cémo la violencia
ejercida en condiciones especificas y determinadas, puso a disposicién del
modo de produccidn cuerpos, a su vez producidos violentamente, tanto
femeninos y humanos racializados como obreros, como fuerzas corpora-
les animales. En realidad, para el historiador e historiadora materialista lo
que puede llamarse violencia es un ejercicio o una actividad de inscripcion,
jamas un resultado auténomo del proceso de su generacidn, que pone a
disposicion del capital indefinidamente las fuerzas de trabajo, las fuerzas
reproductivas, acumuldndolas (cfr. Federici). En tanto actividad, debera
ser interrogada en contexto y en situacion y a partir de sus efectos inter-
ventores o ratificadores de un poder aunque sean ilusiones espectrales y
por ende transformables. En Calibdn y la Bruja, Federici argumenta con con-
tundencia lo siguiente: en la modernidad el derecho sirve al capital al igual
que al patriarcado desde la familia. La violencia que el primero ejerce es
comparable a la del capital cuando reproduce las relaciones sociales de ex-
plotacidn y heteronormativas inscribiéndolas en cuerpos y sus relaciones.



Conclusién

Hemos visto en compafiia de nuestros autores que, sin importar la esen-
cia, el origeny el telos, la violencia se ejerce. Ejercicio espectral que implica
procesos de autonomizacién, de desmaterializacion que pese a su fuerza
pueden ser resistidos. No es un instrumento ni un valor sino un proceso,
una maquinaria, lo anterior dicho en sentido lato. Igual que un aparato
complejo, la violencia se despliega como un efecto, a veces homogéneo,
de elementos heterogéneos convocados pragmatica o estratégicamente.
Otra sorpresa es que su fuerza es una actividad plastica que modela cuer-
pos (sometidos, reducidos, seducidos por el poder). La violencia vive entre
los cuerpos modelando relaciones entre ellos. Sin ir muy lejos: la jerarqui-
zacion entre lo humano y lo animal se efecttia con violencia. Lo mismo han
sostenido las feministas en los ultimos afios de debate en lo que se refiere
alajerarquia entre ambos géneros. Nos debe interesar cdmo se reproduce
y reitera dicha jerarquia para podernos resistir a ella y sus efectos.

Por lo visto, resumiendo en forma muy concentrada, la violencia ins-
cribe los cuerpos en procesos de individuacidn; nisiquiera en la muerte el
individuo es libre de su fuerza inscripcional, hasta que se rebela. Pero la
rebelidn y la resistencia son asunto para otro ensayo.

BIBLIOGRAFIA

BENJAMIN, WALTER. Pdra una critica de la violencia y otros ensayos. llumina-
ciones IV. Trad. Roberto Blatt. Madrid: Taurus, 1998.

DERRIDA, JACQUES. Espectros de Marx. El estado de la deuda, el trabajo del
duelo y la nueva Internacional. Trad. José Miguel Alarcén y Cristina de
Peretti. Madrid: Trotta, 1995.

DERRIDA, JACQUES. Fuerza de Ley. El fundamento mistico de la autoridad.
Trad. Adolfo Barbera y Patricio Pefialver Gémez. Madrid: Tecnos, 1997.

FEDERICI, SILVIA. Calibdn y la Bruja. Mujeres, cuerpo y acumulacién originaria.
Trad. Verdnica Hendel y Leopoldo Sebastian Touza. Madrid: Trafican-
tes de suefios, 2010.

NIETZSCHE, FRIEDRICH. La voluntad de dominio. Obras completas, tomo IV.
Buenos Aires: Aguilar, 1965.

N
1

ACTA POETICA « 40-2 « JULIO-DICIEMBRE « 2019 « 13-26 ¢ d0i:10.19130/iifl.ap.2019.2.853



N
[e)}

Critica de la violencia. Violencia como actividad de inscripcién corporal

MARTINEZ DE LA ESCALERA

THEMA -«

NIETZSCHE, FRIEDRICH. Obras Pdstumas. Obras completas, tomo V, Buenos
Aires: Aguilar, 1967.

NIETZSCHE, FRIEDRICH. Epistolario. Madrid: Biblioteca Nueva, 1999.

SPINOZA, BARUCH. Etica. Prélogo y trad. José Gaos. México: Universidad
Nacional Auténoma de México, 1977.

ANA MARIA MARTINEZ DE LA ESCALERA

Es doctora y maestra en Filosofia critica por la Universidad Nacional Auténoma
de México. Catedratica de Estética y Teoria del Arte en la Facultad de Filosofia y
Letras de dicha institucién. Ha coordinado varios grupos de investigacion desde
1999. En 2004, tras haber sido nombrada para coordinar una linea de investigacion
“Alteridades de género: Memoria y Testimonio” en el Programa Universitario de
Estudios de Género (PUEG), Universidad Nacional Auténoma de México, inaugura
un Seminario trandisciplinario de investigacion “Alteridad y exclusiones” que aun
estd activo en la Facultad de Filosofia y Letras, y cuya tarea es la critica de género,
la estética critica y su relacidon con el pensamiento de movimientos y activismos
sociales. Sus siguientes libros se ubican en el seguimiento de esta tarea: Estrate-
gias de Resistencia; Feminicidio. Actas de denuncia y controversia, ambos editados
por el PUEG; Alteridad y Exclusiones. Vocabulario para el debate social y politico,
Juan Pablos/lUNAM y mds de 300 capitulos de libros y articulos en publicaciones
nacionales e internacionales abordando su campo de investigacion.



