
13

Acta Poética 40-2 • julio-diciembre • 2019 • 13-26
doi: 10.19130/iifl.ap.2019.2.853

recepción: 07-iii-2019 / aceptación: 29-iv-2019

Ana María Martínez de la Escalera
Facultad de Filosofía y Letras
Universidad Nacional Autónoma de México
anamaria_martin@terra.com.mx

Crítica de la violencia. Violencia como actividad de inscripción corporal
Violence critique. Violence as an Activity of Bodily Inscriptions

A través de este ensayo de crítica filosófica se interrogan los 
vínculos entre la violencia y los cuerpos que ella produce. 
Esta cuestión posee un pasado filosófico sui géneris: los tex-
tos de Spinoza y de Nietzsche que cuestionan la oposición 
entre el derecho y la violencia. Posee también una moderni-
dad aún vigente ofrecida por Benjamin y Derrida. Se invita a 
pensar la violencia en tanto actividad material históricamente 
producida de intervención discursiva y práctica sobre cuer-
pos individuales y sus relaciones de acuerdo con una postura 
materialista marxista.

Throughout this essay of philosophical critique, we address the 
relationship between violence and the bodies it produces. This 
critique possesses a sui generis philosophical past: Spinoza’s 
and Nietzsche’s texts in which they both question the oppo-
sition between Law and Violence. It shows a modern validity 
thanks to the contributions of Benjamin’s as well as Derrida’s 
voices.  This text invites us to deal with violence as a material 
activity historically produced by discursive and practical inter-
vention of individual bodies and their relationships according 
to  a Marxist materalist perspective.

Introducción

Hoy se discute ampliamente sobre la violencia. Podría tratarse de una 
suerte de debate que no acabe en una teoría sino en una crítica. Una 

crítica cuya tarea sería conservar el carácter problemático del concepto, 

palabras clave: 
violencia, intervención, 
toma, cuerpo 
e inscripcionalidad 
corporal.

keywords: 
violence, intervention, 
take, body and bodily 
inscriptions.



th
em
a 

 •
   M

ar
tí

ne
z 

de
 l

a 
Es

ca
le

ra
  •

  C
rít

ic
a 

de
 la

 v
io

le
nc

ia
. V

io
le

nc
ia

 c
om

o 
ac

tiv
id

ad
 d

e 
in

sc
rip

ci
ón

 c
or

po
ra

l

14 abandonando por el momento la búsqueda de su esencia. En el pasado, 
como sostiene Benjamin en la contribución a la discusión que leeremos 
más adelante, los filósofos han tratado la cuestión junto con el tema del 
Derecho, el Estado y la justicia; es decir, han reflexionado partiendo del 
supuesto de una monopolización de la violencia por parte de los dos pri-
meros, como garantía de justicia para todos. Otros han insistido en deter-
minar la violencia desde una supuesta naturaleza animal de los humanos. 
Ambos polos no satisfacen a este ensayo, como tampoco a los autores 
citados a continuación. Sin embargo, aceptamos que la relación con la ley 
y el Estado-nacional ofrece un punto de partida crítico, el cual permite es-
capar a una visión esencialista del asunto a tratar. Benjamin y Nietzsche 
nos han ofrecido modalidades de interrogación y puesta en cuestión que 
permiten presentar este ensayo como una crítica a la violencia y su fuerza 
estratégica de inscripción de cuerpos y corporalidades para la ley y el Esta-
do nacional. Es conveniente precisar que el poder jurídico y estatal no ins-
cribe la ley sobre los cuerpos considerados como superficies anteriores y 
exteriores al Estado-nación, naturales y por ende no transformables. Más 
bien, inscribe en la ley, discursiva y prácticamente, mediante estrategias 
y tácticas violentas, los cuerpos individuales transformándolos en indivi-
duos, ciudadanos y no ciudadanos. Esta consideración fue sugerida por 
filósofos premodernos y tratada aquí como punto de partida de la crítica 
de la violencia. 

La cuestión de la violencia en Benjamin

En 1921 Walter Benjamin escribía a propósito de la violencia lo siguiente: 
“[quizá] el interés del derecho, al monopolizar la violencia de manos de 
la persona particular no exprese la intención de defender los fines del de-
recho”, sino, “[…] al derecho mismo” (Benjamin: 26). Y así, cuando no es 
aplicada por las instancias de derecho, la violencia “lo pone en peligro” 
(26), no en cuanto a su finalidad de progreso civilizatorio o búsqueda del 
bien común, “sino por su mera existencia fuera del derecho” (27). Sin em-
bargo, lo que interesará a Benjamin no es la violencia fuera del derecho, 
sino aquella que dentro del mismo lo contradice, introduciendo una suerte 
de primera paradoja, una excepción. El caso de la huelga general o política, 
como se verá, ilustra esta condición de excepción. 

Pese a lo dicho por el pensador judeo-alemán, la finalidad de progre-
so civilizatorio o búsqueda del bien común alojada en el Derecho, a las que 



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 13
-2

6 
•

 d
oi

: 1
0.

19
13

0/
iifl

.a
p.

20
19

.2
.8

53

15nos referimos más atrás, también son puestas en peligro por la violencia. 
No por la que viene de fuera de la ley, sino por la que tiene lugar a través 
del ejercicio de monopolización de la misma por parte del Estado. Mono-
polización significa para el derecho natural y para el positivo hacer uso 
exclusivo de la otrora violencia natural de los cuerpos para defenderse. 
Cuando esta última es apropiada por el Estado a través de las leyes, de-
bemos interrogar las formas de apropiación porque ahí reside la segunda 
paradoja: ejercida esta vez sobre los cuerpos, la violencia expropia la fuer-
za individual de defensa mediante la fuerza o el poder de la ley. Así pues, 
el Derecho realiza su promesa civilizadora y de progreso dejando violen-
tamente su impronta sobre cada cuerpo y las relaciones entre ellos. Un 
ejemplo de ello es el género y su división del trabajo, al que regresaremos 
más adelante.

La violencia y los cuerpos en Spinoza

A pesar de este ejercicio del derecho de expropiación violenta de la ca-
pacidad de defensa y sobrevivencia, como bien sabía Baruch Spinoza los 
cuerpos exceden cualquier inscripción a la ley o a la tradición, así como 
a cualquier intervención que quiera reducirlos a otra cosa que no sea su 
propia fuerza de pervivencia, perseverancia o conatus (Spinoza: 142). Dice 
Spinoza en su Ética, en la Proposición VI de la Tercera parte: “(c)ada cosa, 
en cuanto está en ella, se esfuerza por perseverar en su ser [conatus]”.  
Y en la Proposición VII continúa: “(e)l esfuerzo con que cada cosa se afana 
por perseverar en su ser, no es sino la esencia actual de la cosa misma”. 
Para Spinoza la violencia que tiñe todo esfuerzo de perseverancia no es 
antinatural como para Aristóteles, es por el contrario propia de la cosa na-
tural, individuo humano, animal o viviente. Fuerza o esfuerzo que además 
de necesario para la vida es impredecible en sus efectos y atribuciones, 
e incluso puede ser por su no predictibilidad considerado como una fa-
lla, cuando se vuelve imposible de reducir a los saberes de la experiencia  
y de la verdad racional. No obstante, esta posible falla no es anti-racional 
para el ladino. Puesto que la mente “es consciente de este esfuerzo suyo” 
(142) por pensar la perseverancia en el ser, aunque yerra en la predicción 
o prefiguración de la fuerza implicada, vuelve constitutivo el conatus para 
la razón. Nos interesa en Spinoza menos el yerro como valor negativo que 
el propio esfuerzo formal por analizarlo, aunque falle en el intento. Esta 
situación reubica cualquier error al instaurarlo y reinscribirlo como proce-



th
em
a 

 •
   M

ar
tí

ne
z 

de
 l

a 
Es

ca
le

ra
  •

  C
rít

ic
a 

de
 la

 v
io

le
nc

ia
. V

io
le

nc
ia

 c
om

o 
ac

tiv
id

ad
 d

e 
in

sc
rip

ci
ón

 c
or

po
ra

l

16 so necesario del primer género de conocimiento spinoziano o cuerpo, sin 
más, ya que es el primer género de conocimiento o conocimiento imagina-
rio un proceso necesario del pensar y también de la vida perseverante del 
cuerpo. El conocimiento imaginario tiene lugar precisamente en el cuerpo 
y aunque la mente intenta reinscribirse sobre él no lo consigue como de-
clara el filósofo en la Proposición I de la cuarta parte de la Ética (Spinoza: 
231-232). Lo anterior no significa en Spinoza que la mente y el cuerpo sean 
esencias antagónicas, por el contrario, en la Proposición II de la tercera 
parte del mismo libro “la mente y el cuerpo son una y la misma cosa” (Spi-
noza:136). Es la impredecibilidad la condición que marca esta imbricación. 
Luego escribe:

Y en efecto, nadie ha determinado hasta ahora qué posibilidades tiene el 
cuerpo, es decir, hasta ahora la experiencia no ha enseñado a nadie qué 
puede hacer el cuerpo, tomando en cuenta las solas leyes de la Naturaleza 
considerada desde el ángulo corpóreo, como tampoco se ha establecido 
qué cosas no puede hacer, si no es determinado por la mente (Spinoza: 136).

Así pues, ni la experiencia ni la mente por separado han podido pen-
sar las posibilidades del cuerpo. Ambas aparecen en Spinoza como opera-
ciones del cuerpo, por no decir estrategias de vida para abordar qué cosas 
puede hacer el cuerpo y cuáles no. Estrategias que según nuestra lectura 
pertenecen a la fuerza de perseverancia, o si se quiere, a su violencia cons-
titutiva de vida.

Aunque se trate de una cita extensa, conviene introducirla a conti-
nuación para apoyar la idea de la “modernidad” de Spinoza en lo que al 
cuerpo se refiere:

Nadie, en efecto, conoce tan cabalmente la estructura del cuerpo, como 
para que pueda explicar todas sus funciones, por no hablar ahora del he-
cho de que en los brutos se observan varias cosas que exceden con mucho 
la sagacidad humana, ni de que durante el sueño los sonámbulos hacen 
muchas cosas que no emprenderían en la vigilia; lo cual muestra sobrema-
nera que el cuerpo mismo tiene muchas posibilidades, merced a las solas le-
yes de la naturaleza, que su propia mente admira. Asimismo, nadie sabe en 
qué condición o con qué medios mueve la mente al cuerpo, ni qué grado 
de movimiento puede imprimirle y con qué rapidez puede moverlo. […] 
cuando los hombres dicen que esta o aquella acción se origina en la mente, 
que tienen imperio sobre el cuerpo, no saben lo que dicen ni hacen otra co- 
sa que confesar con palabras especiosas que ignoran la verdadera causa de 



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 13
-2

6 
•

 d
oi

: 1
0.

19
13

0/
iifl

.a
p.

20
19

.2
.8

53

17aquella acción, sin que eso les produzca estupor. [En el mismo párrafo con-
tinúa:] ¿no enseña también la experiencia, […] que si el cuerpo es inerte, la 
mente carece al mismo tiempo de aptitud para pensar? […] que el cuerpo 
humano tampoco sería capaz de edificar templo alguno, si no fuese deter-
minado y conducido por la mente. No obstante, ya mostré que ignoran de 
lo que es capaz el cuerpo, o lo que puede deducirse de la sola consideración 
de su naturaleza […] que de la naturaleza, considerada bajo cualquier atri-
buto, se siguen infinitas cosas (137-138) [Las cursivas son mías].

La fuerza de sobrevivencia ―como Nietzsche insistirá en llamarla 
asombrosamente en concordancia con el pensador sefaradí―,1 determi-
na al cuerpo y los trabajos del pensamiento. Hay en ella una necesidad, 
diríase vital, comparable con el deber de permanecer vivo el cuerpo y la 
propia tarea de la mente. A todo esto, ¿es violenta toda sobrevivencia  
o sólo su fuerza? Fuerza que constituye el conatus puesto que sin ella úni-
camente sería posible pero no efectivo, actual, es decir en acto. No esta-
mos completamente seguras en este ensayo. Quizás no sea una violencia 
tan natural como han dejado entrever Spinoza, Benjamin y Nietzsche. So-
bre todo, porque no pertenece a los cuerpos considerados fuera de la his-
toria o de lo social y no es, por tanto, una fuerza exterior a la operación de 
inscripción de la ley. Gracias a los tres pensadores, habría que considerarla, 
más bien, una suerte de fuerza de resistencia y de intervención, una toma del 
cuerpo, una estrategia paradójicamente inconsciente, en el sentido de que 
no brota de la consciencia de un individuo aislado o, como en este caso, 
de una corporalidad singular antes de institucionalizarse. En este contexto 
intervenir significa actuar, pero actuar alterando. No alterar algo anterior 
naturalizado, verdadero o correcto. Sin embargo, supone un compromi-
so con la emergencia de lo inesperado y su fuerza de cambio. Se trataría 

1 En carta a Overbeck, enviada el 30 de julio de 1881, le reporta: “¡Estoy asombrado y 
encantado! […] no conocía casi a Spinoza […] He hallado que no sólo su general tendencia 
es igual a la mía —hacer del conocimiento la pasión más poderosa—, sino también que 
coincido con él en cinco puntos esenciales de su doctrina, […] la negación del libre arbitrio, 
de la intención, del orden moral universal, de lo inegoísta y de lo malo” (Nietzsche 1999: 
168). En lo que a este ensayo respecta, el sentido de lo escrito hace referencia a que el 
error no pertenece al orden moral universal, pues éste no existe; pero su descalificación 
pertenece al discurso occidental y a su historia. Cuando el error o lo malo es ubicado en el 
cuerpo y sus productos como algo eliminable, se es inconsciente de que el error es propio, 
precisamente, de ese grado de inconsciencia. No hay libre arbitrio en el alma o en el pensa-
miento, no hay error que no esté ubicado como elemento imprescindible de supervivencia, 
como la actitud egoísta lo es.



th
em
a 

 •
   M

ar
tí

ne
z 

de
 l

a 
Es

ca
le

ra
  •

  C
rít

ic
a 

de
 la

 v
io

le
nc

ia
. V

io
le

nc
ia

 c
om

o 
ac

tiv
id

ad
 d

e 
in

sc
rip

ci
ón

 c
or

po
ra

l

18 de un compromiso que no lleva a la participación en lo que se interviene. 
Se conduce por lo indefinido, no explorado, sin determinar. Implica tomar 
parte en algo, pero desde otro modo. Hace intervenir una responsabilidad 
hacia lo otro que procede del acontecimiento, de lo singular indefinido, 
no pronosticado, sin asentamiento en territorios oficiales y hegemónicos. 
Por ello la intervención tiene lugar en la cercanía del conflicto y la crisis de 
sentido a la que interrumpe, irrumpiendo su estabilidad y con ella la del 
pensamiento: se abre a la crítica.

El cuerpo es una manera de problematizar la violencia

En este sentido, la violencia es intervención histórica y social. Ni la filo-
sofía ni el derecho ni el psicoanálisis, opinaba Benjamin, han conseguido 
reducirla a una lógica, a un método, a una estructura significante, pese 
a que lo han intentado. Tenía razón Spinoza: esta perseverancia violenta 
no puede ser completamente pensada; pero, aun así, la crítica lo intenta 
quizás no produciendo teorías sino formas de problematización. Nuestros 
tres autores así lo han hecho. Abandonando la definición de violencia para 
dar lugar a modos de problematización donde el cuerpo es el campo de in-
vestigación que se integra para develar la fantasmagoría producida por el 
discurso sobre la Ley y el Estado como espacios no violentos de desarrollo 
del progreso y la civilización.

Así pues, siguiendo a nuestros filósofos, el cuerpo no es una cosa igual 
a sí misma, no es una entidad estática, cerrada, sino una fuerza y a la vez, 
“el punto de partida radical de la interpretación” (Nietzsche 1965: 228), 
es decir, de la interpretación de la violencia. Entonces, para Nietzsche no 
sería al Derecho a quien habría que consultar, sino a aquello que pretende 
reducir a la ley: el cuerpo. En el mismo libro escribe el alemán: “El fenó-
meno del cuerpo es mucho más rico, mucho más explícito, mucho más 
comprensible que el del espíritu: es preciso situarlo en primer lugar, por 
razones de método, sin prejuzgar acerca de su significación última” (1965: 
228). Por cierto, el significado del cuerpo no debe ser confundido con una 
finalidad explícita. Seguimos inconscientes de la finalidad y significado del 
cuerpo precisamente porque su carácter no transparente es parte de esa 
fuerza corporal que lo caracteriza. El cuerpo sobrevive porque falsifica, 
simplifica (1965: 316). Cuerpo y mente son, para Nietzsche, “de la misma 
especie” (316) y se ofrecen al pensamiento como indicaciones o índices 
de que “alguna cosa ha sido sentida, querida, pensada” (316). Por eso no 



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 13
-2

6 
•

 d
oi

: 1
0.

19
13

0/
iifl

.a
p.

20
19

.2
.8

53

19debemos dejar de interrogar al cuerpo, pero no a partir de los datos de los 
sentidos excitados que Spinoza había convertido en incapaces de pensar 
lo corporal desde la experiencia. Estaremos atentos más bien a lo que en 
el cuerpo “quiere ponerse en relación con nosotros” (1965: 653), nos de-
manda, nos interpela. Querer suprimir los sentidos no es lo que el filósofo 
propone. Es su delicadeza, su plenitud y su fuerza lo que le atañe al pensa-
miento, no su carácter de dato perceptivo. Comenzando por esas marcas 
se consigue “transfigurar la existencia en la medida en que [el hombre] se 
transfigura a sí mismo” (591). Y concluye Nietzsche no muy lejos de la 
Ética: “el cuerpo humano es un sistema mucho más perfecto que cualquier 
sistema de pensamientos o sentimientos, incluso está muy por encima de 
cualquier obra de arte (1965: 653).

Es lo inconsciente, decíamos, no simplemente un significado de lo 
corporal sino, si se quiere, donde reside su riqueza (paradójicamente, ri-
queza de sentido que sólo el análisis crítico desarrolla) para analizar el 
cuerpo. Mientras el pensamiento consciente es una “forma tosca y có-
moda del pensamiento necesario a nuestro organismo” (Nietzsche 1967: 
310), lo viviente por su parte se desenvuelve como “una gran cantidad de 
consciencias y voluntades” habitualmente oscurecidas por la mente que 
hace desaparecer la pluralidad al unificar y totalizar. Cualquier criatura 
orgánica tiene consciencia y voluntad, incluso las que habitan el cuerpo 
humano (flora intestinal, por ejemplo) pueden tener un propósito, como 
una célula o una molécula (Nietzsche 1965: 231). Conforman una plurali-
dad de seres vivientes, escribe Nietzsche, que luchan y colaboran entre 
sí, “afirmando su ser individual”, su conatus spinoziano violento, y por ahí 
“afirman involuntariamente el todo” (Nietzsche 1965: 192). Somos una 
multiplicidad de afirmaciones cada uno de nosotros y todos en conjunto, 
al grado de que las “llamadas pasiones aisladas no son más que unidades 
ficticias, en cuanto lo que se presenta a la consciencia como homogéneo, 
es reunido sintéticamente en forma de facultad, de pasión” (Nietzsche 
1965: 191). 

Lo mismo diremos en este ensayo sobre la violencia: no se trata de 
una facultad humana, animal o de los seres vivos; tampoco de una uni-
dad significativa o de sentido, como la pasión o el instinto natural. Si es 
cierto, conforme a Nietzsche, que se ha aislado el resultado de algunos 
movimientos del cuerpo, de algunas acciones o comportamientos, sepa-
rándolos del continuo complejo de la vivencia, de lo que se trataría para 
el pensamiento crítico es de analizarlos más allá de su carácter originario 
y teleológico. 



th
em
a 

 •
   M

ar
tí

ne
z 

de
 l

a 
Es

ca
le

ra
  •

  C
rít

ic
a 

de
 la

 v
io

le
nc

ia
. V

io
le

nc
ia

 c
om

o 
ac

tiv
id

ad
 d

e 
in

sc
rip

ci
ón

 c
or

po
ra

l

20 Lo que sigue a continuación es relevante en grado sumo: la crueldad y 
la violencia son fuerzas desatadas que una vez singularizadas o individuali-
zadas, pueden reconducirse hacia diversos propósitos, no siendo lo propio 
de ellas otra cosa que esta continua posibilidad que le es inconsciente, sin 
un único telos u origen asignable de reconducción. 

Aquí no se detiene el análisis. Por el contrario, la violencia y la cruel-
dad son medios de expresión y de formas (191) que pueden ser refunciona-
lizadas y dirigidas a propósitos conscientes. No es la esencia de la violencia 
lo que nos interesa aquí: es su plasticidad. Su modo de proceder. El dis-
curso moderno construido sobre Spinoza y Nietzsche, intentará pensar la 
violencia sobre los cuerpos y de los cuerpos como una tecnología múltiple. 
Foucault es ciertamente un ejemplo contundente con su planteamiento 
del biopoder y la biopolítica. Esta última pensada en sus cursos de 1978 
como un reino de puros medios sin fines esenciales sino estratégicos, una 
mediación entre nosotros y los otros. Spinoza y Nietzsche nos han alejado 
de la intención moral como origen o finalidad del Estado y de la monopo-
lización de la violencia como tarea esencial del Derecho. Ellos han abierto 
la puerta para tratar a esta última como una política, estratégica y táctica, 
al considerarla como una suerte de ejercicio, de dispositivo, de aparato 
o máquina sin origen ni finalidad asignable. Una biopolítica en Foucault y 
Agamben, una necropolítica en Mbembe que le deben bastante a nues-
tros filósofos premodernos.

La violencia y la crítica 

Considerada fuera de la pregunta por la esencia, la violencia toma cuerpo, 
se incorpora a través de las instituciones del Derecho y del Estado, como 
atestigua el ejemplo de la familia organizando las relaciones íntimas, las 
de dominio y propiedad y las de jerarquía. La relación entre el cuerpo  
y la violencia no reduce al primero a ser el instrumento de la crueldad o 
la sobrevivencia, como cuando se la naturaliza. Pero tampoco es el lugar 
del padecimiento de sus procederes como el significado coloquial parece 
sugerir. La violencia es corporal de otra manera; se inscribe en lo corporal 
interceptando, interviniendo sus propósitos inconscientes y generando un 
solo propósito: el sometimiento a la regla, a la ley. Una intervención pro-
pone otra ley, y lo hace de manera continuada, sin detenerse a descansar. 
Por ejemplo, en el caso de la familia la heteronormatividad es una violen-
cia, una intervención sobre cuerpos y sus relaciones, incluso la relación del 



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 13
-2

6 
•

 d
oi

: 1
0.

19
13

0/
iifl

.a
p.

20
19

.2
.8

53

21cuerpo consigo mismo y sus deseos. Pero atención: antes de esa violencia 
configuradora de las relaciones entre los cuerpos, relaciones jerárquicas, 
de servidumbre y soberanía, no estaría la verdadera naturaleza de los cuer-
pos.2 El análisis pone al descubierto que cronológica y estructuralmente, el 
“antes” no causal es únicamente el escenario de otras violencias múltiples 
que se han ido desplazando unas a otras.

Para resumir lo antes expuesto retomemos nuevamente el párra-
fo que, citando a Benjamin el teórico crítico, nos deja mucho que pen-
sar sobre la violencia. Si los cuerpos son impredecibles, los sujetos y su 
razón no lo son en la medida en que estos dos son productos de una 
huella: la de la ley. El derecho está en concordancia con esta idea, pa-
recería que es a través de la práctica jurídica de monopolización de la 
violencia que los cuerpos individuales se transformarían en sujetos del 
derecho o más bien, sólo así. Una vez expropiada la supuesta violencia 
natural, que los humanos comparten con los animales para defenderse 
y sobrevivir, el individuo se humaniza y en ese sentido se transforma en 
sujeto jurídico, sujeto a la ley, no necesariamente sujeto de la ley. Pero 
este procedimiento es histórico, es decir que introduce la historia según 
Benjamin. Para él, pensador crítico y marxista, la historia es la del capi-
talismo. Y con esta última, la violencia se inscribe como instrumento de 
la propiedad. Esto es la extracción, apropiación y monopolización de los 
bienes de producción (que como nos recuerda Marx es un robo (acumu-
lación originaria del capital). La crítica feminista de Federici (12-13) con-
cuerda con Marx y Benjamin, agregando que los bienes de producción  
apropiados incluyen los cuerpos de las mujeres en su capacidad reproduc-
tiva. La violencia tendría aquí rasgos falocéntricos y capitalistas.

El carácter marxista o materialista de la problematización: la fetichización

Ahora bien, la idea sustentada más arriba según la cual la monopolización 
de la violencia de manos de los particulares es instrumental para el Dere-
cho,3 no puede ser sostenida sin incurrir en problemas, o paradojas, como  

2 En esto disentimos de Aristóteles al suponer que la violencia es siempre anti-natural, 
contra el verdadero orden de la Naturaleza. Nietzsche le contesta que la naturaleza o su 
pretextado orden es el nombre dado a una mistificación, a una unidad ficticia, ni originaria 
ni teleológica, simplemente retórica.

3 Quedaría por desarrollar las maneras a través de las cuales las prácticas ideológicas, 
incluyendo las jurídicas, consiguen consenso para aplaudir y reclamar esa monopolización 



th
em
a 

 •
   M

ar
tí

ne
z 

de
 l

a 
Es

ca
le

ra
  •

  C
rít

ic
a 

de
 la

 v
io

le
nc

ia
. V

io
le

nc
ia

 c
om

o 
ac

tiv
id

ad
 d

e 
in

sc
rip

ci
ón

 c
or

po
ra

l

22 se mencionó atrás. La crítica marxista benjaminiana apunta hacia algo más 
que un problema o una paradoja interpretativa: se trata de postular una 
fetichización o fantasmagoría constitutiva de la operación de expropiación 
de la violencia individual. Sin duda el derecho natural analizado por Benja-
min supone la figura de un individuo abstracto, sujeto del derecho, dotado 
por naturaleza de fuerza para defenderse y para atacar al otro. El derecho 
positivo por su lado, igualmente sustentado en un sujeto individual, no 
permite de igual manera la idea de monopolización sino de juridización, 
mediante el contrato o la representación, del ejercicio de la violencia, por 
ejemplo, en el caso de la huelga; está en la ley y a la vez es sin duda una 
práctica violenta, sobre todo la huelga política o revolucionaria. La huelga 
por reivindicaciones salariales, en tanto implica un paro de labores orien-
tado a la negociación con los patrones, es un ejercicio violento que no con-
traviene el derecho en su totalidad y lo confirma y ubica como instancia 
de apelación. Una paradoja sutil o contradicción encarnada en el derecho 
laboral que produce fetichización del sujeto al juridizar el derecho de huel-
ga como derecho individual. La idea fetiche es que el sujeto del derecho es 
libre para irse a huelga y que esa libertad le es esencial y anterior al dere-
cho mismo, el cual sólo la instrumentaliza. 

Por otra parte, la huelga política o general, analizada por el crítico 
alemán, es una intervención violenta de rompimiento. Recordemos que 
la intervención es una actividad de compromiso con lo porvenir, un tomar 
parte sin participar en un orden hegemónico. Una participación que se-
ría, en realidad, más violenta para el crítico marxista que la intervención 
paradójica al enfrentarse al Derecho y al Estado porque se opone a la ley 
del capital y sus relaciones sociales de explotación, que los dos primeros 
sostienen. En resumen: las violencias analizadas por Benjamin no poseen 
esencia sino especificidad operativa al interior del Estado y de los apara-
tos del Derecho. Y el análisis procede del campo marxista de investigación 
donde la fetichización o espectralidad no sólo pertenece a la mercancía, 
sino que produce sentido o ilusión de sentido en la estructura como en la 
superestructura (por usar una metáfora ya gastada pero sencilla).

Años después de 1921 y en la proximidad del final del siglo pasado, 
Jacques Derrida releía el citado ensayo benjaminiano en clave deconstruc-
tiva, volviendo a argumentar que la monopolización de la violencia por 

por parte del Estado nacional. La reproducción ampliada de la monopolización incluiría 
procedimientos hegemónicos para enfrentar todo tipo de resistencias. Esto es, sin duda, 
materia para otro ensayo.



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 13
-2

6 
•

 d
oi

: 1
0.

19
13

0/
iifl

.a
p.

20
19

.2
.8

53

23parte del aparato jurídico del Estado debía ser entendida críticamente más 
bien a la manera de una “fuerza de ley” inscrita espectralmente4 en el apa-
rato jurídico y en la ley enunciada misma. Por lo tanto, entendida como un 
ejercicio de la violencia que, sin reparar en el dilema de los medios o los 
fines, operaría como el rasgo decisivo del aparato y del Estado nacional al 
cual sirve y configura, y con el cual se confunde. Esta fuerza de ley, lejos 
de actuar soberanamente, puede generar contradicciones por su cualidad 
espectral. La violencia del derecho tiende a la paradoja en sus ilusiones de 
sentido. Según vimos, Benjamin lo argumentaba analizando el principio de 
la huelga garantizado por la constitución. La violencia de la ley en clave de-
rridiana, configuradora más que destructiva, modela los cuerpos además 
de dar unidad y afirmación a la figura del sujeto del derecho, en la práctica 
jurídica, pero sobre todo en los discursos jurídicos que se dirigen, produ-
ciéndolo, a un sujeto individual, excluyendo lo colectivo.

Como bien lo puso en discusión Nietzsche, el yo o el sujeto del Dere-
cho es una ficción productiva, un fetiche, un espectro al cual hoy le llama-
ríamos prótesis (algo agregado, heterogéneo, pero sin el cual no se fun-
ciona), que da sentido y orienta el comportamiento de la figura individual 
obviando, olvidando y oscureciendo instancias de relación colectiva que 
así permanecen inconscientes. Esto obliga a la mirada crítica a singularizar 
y ofrecer al análisis las instancias colectivas que dan sentido a la acción 
de los individuos, para alejar de las evidencias del sentido común y de las 
referencias del lenguaje ordinario la idea de una unidad del sujeto como 
origen y finalidad del derecho. Ni la lengua ni la propiedad ni la libertad o 
la naturaleza del individuo le vienen de su esencia sino de una suerte de 
exterior histórico dado. Esta ficción del punto de partida en la figura o feti-
che del sujeto es un supuesto que el Derecho exige. Es una intervención en 
tanto exigencia al discurso sobre el sujeto y la violencia. Por otro lado, no 
habrá que olvidar que la exclusión de las relaciones las cuales sostienen lo 
colectivo no oficial se lleva a cabo de manera violenta, al igual que su inclu-
sión, como en el caso de la huelga política. Un ejemplo contundente de lo 
primero es la reducción, a la naturaleza de lo femenino y de su género, de 
modalidades de apoyo y de cuidado no asistencial o del acompañamiento. 
Al feminizar esas tareas se las descalifica como saberes expertos o profe-
sionales, y se las reconduce al corazón de la familia. Familia donde habitan 

4 Es decir, una fuerza virtualmente inscrita, tendencialmente en proceso de autono-
mización, de desrealización y desmaterialización, e indefinidamente autónoma (Derrida  
1995: 169).



th
em
a 

 •
   M

ar
tí

ne
z 

de
 l

a 
Es

ca
le

ra
  •

  C
rít

ic
a 

de
 la

 v
io

le
nc

ia
. V

io
le

nc
ia

 c
om

o 
ac

tiv
id

ad
 d

e 
in

sc
rip

ci
ón

 c
or

po
ra

l

24 el poder y la jerarquía patriarcales, como ha sostenido Federici en el texto 
citado. Y agregamos, familia configurada para oficiar como centro de re-
producción de los vivientes y de la vida cotidiana. Familia que inscribe con 
violencia el género heteronormado y falocéntrico sobre los cuerpos de 
esos vivientes, como el feminismo radical y marxista de Federici sostiene.

Resumiendo: pensar crítica y deconstructivamente —como Benjamin 
y Derrida— la violencia fuera del debate moralizador de medios o fines, 
no sólo aleja a la misma propuesta crítica de los argumentos del derecho 
natural o iusnaturalista y del derecho positivo o contractualista, sino que 
es un esfuerzo por reintroducir la historia y lo histórico (y con ellos el índi-
ce de la dominación según el marxismo clásico) en un debate considerado 
propiedad del Derecho y de la Filosofía del Derecho por su propia ortodo-
xia. Ello supone, entre otras sorpresas, que la “monopolización de la vio-
lencia” no resulta de la expropiación del derecho natural de los individuos 
a hacer empleo de ella con fines personales, ni tampoco a legitimar su uso 
en nombre del bien común. Resulta de un discurso fetichista, dirá Benja-
min, que Derrida invita a deconstruir por su carácter espectral. El discurso 
produce la ilusión de un sujeto autónomo, dueño o propietario de su liber-
tad de acción, y no permite ver su carácter ilusorio efecto de la estructura 
capitalista de dominación. La historia, concuerdan ambos autores, nunca 
nos devolverá ese origen donde tuvo lugar la expropiación. Lo que la his-
toria materialista, a la manera de Benjamin y de Derrida —en sus Espectros 
de Marx— sí permite a la crítica es analizar y estudiar cómo la violencia 
ejercida en condiciones específicas y determinadas, puso a disposición del 
modo de producción cuerpos, a su vez producidos violentamente, tanto 
femeninos y humanos racializados como obreros, como fuerzas corpora-
les animales. En realidad, para el historiador e historiadora materialista lo 
que puede llamarse violencia es un ejercicio o una actividad de inscripción, 
jamás un resultado autónomo del proceso de su generación, que pone a 
disposición del capital indefinidamente las fuerzas de trabajo, las fuerzas 
reproductivas, acumulándolas (cfr. Federici). En tanto actividad, deberá 
ser interrogada en contexto y en situación y a partir de sus efectos inter-
ventores o ratificadores de un poder aunque sean ilusiones espectrales y 
por ende transformables. En Calibán y la Bruja, Federici argumenta con con-
tundencia lo siguiente: en la modernidad el derecho sirve al capital al igual 
que al patriarcado desde la familia. La violencia que el primero ejerce es 
comparable a la del capital cuando reproduce las relaciones sociales de ex-
plotación y heteronormativas inscribiéndolas en cuerpos y sus relaciones.



A
ct

a 
Po

ét
ic

a 
•

 4
0-

2 
•

 j
ul

io
-d

ic
ie

m
br

e 
•

 2
01

9 
•

 13
-2

6 
•

 d
oi

: 1
0.

19
13

0/
iifl

.a
p.

20
19

.2
.8

53

25Conclusión

Hemos visto en compañía de nuestros autores que, sin importar la esen-
cia, el origen y el telos, la violencia se ejerce. Ejercicio espectral que implica 
procesos de autonomización, de desmaterialización que pese a su fuerza 
pueden ser resistidos. No es un instrumento ni un valor sino un proceso, 
una maquinaria, lo anterior dicho en sentido lato. Igual que un aparato 
complejo, la violencia se despliega como un efecto, a veces homogéneo, 
de elementos heterogéneos convocados pragmática o estratégicamente. 
Otra sorpresa es que su fuerza es una actividad plástica que modela cuer-
pos (sometidos, reducidos, seducidos por el poder). La violencia vive entre 
los cuerpos modelando relaciones entre ellos. Sin ir muy lejos: la jerarqui-
zación entre lo humano y lo animal se efectúa con violencia. Lo mismo han 
sostenido las feministas en los últimos años de debate en lo que se refiere 
a la jerarquía entre ambos géneros. Nos debe interesar cómo se reproduce 
y reitera dicha jerarquía para podernos resistir a ella y sus efectos.

Por lo visto, resumiendo en forma muy concentrada, la violencia ins-
cribe los cuerpos en procesos de individuación; nisiquiera en la muerte el 
individuo es libre de su fuerza inscripcional, hasta que se rebela. Pero la 
rebelión y la resistencia son asunto para otro ensayo.

bibliografía

Benjamin, Walter. Para una crítica de la violencia y otros ensayos. Ilumina-
ciones IV. Trad. Roberto Blatt. Madrid: Taurus, 1998.

Derrida, Jacques. Espectros de Marx. El estado de la deuda, el trabajo del 
duelo y la nueva Internacional. Trad. José Miguel Alarcón y Cristina de 
Peretti. Madrid: Trotta, 1995.

Derrida, Jacques. Fuerza de Ley. El fundamento místico de la autoridad. 
Trad. Adolfo Barberá y Patricio Peñalver Gómez. Madrid: Tecnos, 1997.

Federici, Silvia. Calibán y la Bruja. Mujeres, cuerpo y acumulación originaria. 
Trad. Verónica Hendel y Leopoldo Sebastián Touza. Madrid: Trafican-
tes de sueños, 2010.

Nietzsche, Friedrich. La voluntad de dominio. Obras completas, tomo IV. 
Buenos Aires: Aguilar, 1965. 



th
em
a 

 •
   M

ar
tí

ne
z 

de
 l

a 
Es

ca
le

ra
  •

  C
rít

ic
a 

de
 la

 v
io

le
nc

ia
. V

io
le

nc
ia

 c
om

o 
ac

tiv
id

ad
 d

e 
in

sc
rip

ci
ón

 c
or

po
ra

l

26 Nietzsche, Friedrich. Obras Póstumas. Obras completas, tomo V, Buenos 
Aires: Aguilar, 1967.

Nietzsche, Friedrich. Epistolario. Madrid: Biblioteca Nueva, 1999.

Spinoza, Baruch. Ética. Prólogo y trad. José Gaos. México: Universidad 
Nacional Autónoma de México, 1977.

Ana María Martínez de la Escalera

Es doctora y maestra en Filosofía crítica por la Universidad Nacional Autónoma 
de México. Catedrática de Estética y Teoría del Arte en la Facultad de Filosofía y 
Letras de dicha institución. Ha coordinado varios grupos de investigación desde 
1999. En 2004, tras haber sido nombrada para coordinar una línea de investigación 
“Alteridades de género: Memoria y Testimonio” en el Programa Universitario de 
Estudios de Género (PUEG), Universidad Nacional Autónoma de México, inaugura 
un Seminario trandisciplinario de investigación “Alteridad y exclusiones” que aún 
está activo en la Facultad de Filosofía y Letras, y cuya tarea es la crítica de género, 
la estética crítica y su relación con el pensamiento de movimientos y activismos 
sociales. Sus siguientes libros se ubican en el seguimiento de esta tarea: Estrate-
gias de Resistencia; Feminicidio. Actas de denuncia y controversia, ambos editados 
por el PUEG; Alteridad y Exclusiones. Vocabulario para el debate social y político, 
Juan Pablos/UNAM y más de 300 capítulos de libros y artículos en publicaciones 
nacionales e internacionales abordando su campo de investigación.


