
Acta Poetica 351
ENERO-JUNIO

2014 (93-115)

[93]

Monumentos del centenario en México y Argentina

César González

Este trabajo analiza la función simbólica de los monumentos que conmemoran 
las gestas de la Independencia en México y Argentina, a partir del estudio del 
concepto moderno de monumento histórico que se desarrolló sobre todo en el 
siglo xix, con el auge y crecimiento de las ciudades y las rápidas transformacio-
nes en el tejido urbano tradicional, pero especialmente con la formación de los 
estados nacionales y su necesidad de símbolos. Sobre todo se trata de explorar la 
relación entre memoria y monumento, sus implicaciones políticas y la construc-
ción de un discurso tanto de los monumentos intencionales, hechos ex profeso, 
como de los monumentos no intencionales, significados por una colectividad.

palabras clave: monumento, símbolo, México, Argentina, discurso.

This paper analyzes the symbolic function of monuments commemorating the 
Independence in Mexico and Argentina, from the study of the modern con-
cept of historical monument that was developed especially in the nineteenth 
century, with the rise and growth of cities and rapid changes in the traditional 
urban life, but especially with the formation of nation states and their need 
for symbols. Mostly it is about exploring the relationship between memory 
and monuments, its political implications and the construction of a discourse 
of intentional monuments, made expressly, as well unitentional monuments of 
meanings by a collectivity.

keywords: monument, symbol, Mexico, Argentina, speech.

Fecha de recepción: 22 de octubre de 2013
Fecha de aceptación: 7 de enero de 2014



Acta Poetica 351
ENERO-JUNIO

2014 (93-115)

[95]

César González
Universidad Nacional Autónoma de México
Instituto de Investigaciones Filológicas

Monumentos del centenario en México y Argentina

El término “monumento”, que no es muy antiguo en su concepción ac-
tual pues se dice que se usó por primera vez en la expresión monument 
historique en ocasión de la demolición de la Bastilla, está relacionado 
con la noción de memoria; proviene del latín monumentum y éste de 
monere, que remite a recordar, advertir, hacer saber, instruir. Tanto el 
término latino como los griegos mnema-mnemeion están vinculados a 
la raíz indoeuropea men, que expresa una de las funciones fundamen-
tales de la mente (mens), la memoria (memini); por su parte, el sufijo 
-mentum puede indicar tanto una acción o un proceso como el resultado 
de la acción o el proceso. 

Desde la antigüedad romana hay monumentos, aunque su sentido no 
era el mismo; según Le Goff, se pensaba el monumento como un signo 
del pasado y el término tenía dos sentidos: como obra de arquitectura o 
de escultura con fines conmemorativos, como arco de triunfo, columna, 
trofeo, pórtico, etc., y como monumento funerario. Este historiador, en 
su búsqueda histórica del término “memoria”, dice que aparece muy 
temprano en las lenguas romances, en el vocabulario francés está ya 
desde el siglo xi; en el siglo xv, en la época de apogeo de las artes 
memoriae, aparece la palabra mémorable, y en el xvi, los escritos de 
personajes importantes se denominan mémoires; es la época cuando 
nace la historia y se afirma la noción de individuo. El pensamiento de 



González / Monumentos del centenario en México y Argentina96

la revolución francesa desarrolló la noción de monumento, pero la ne-
cesidad de conmemorar está en realidad más desarrollada entre conser-
vadores y nacionalistas, para los cuales la memoria es un fin y un ins-
trumento de gobierno. A partir de 1789 aparecen instrumentos nuevos 
de conmemoración, como monedas, medallas y estampillas, sobre todo 
en la segunda mitad del siglo xix, además de las estatuas, inscripciones 
y lápidas conmemorativas (Le Goff, Jacques, El orden de la memoria, 
227 y 153).

El concepto moderno de monumento histórico se desarrolló sobre 
todo en el siglo xix, con el auge y crecimiento de las ciudades y las rápi-
das transformaciones en el tejido urbano tradicional, pero especialmente 
con la formación de los estados nacionales y su necesidad de símbolos. 
El monumento histórico tiene la función de ser un recordatorio de acon-
tecimientos o de personas, lo cual, a final de cuentas, remite a recordar el 
carácter efímero de la vida humana; es decir, su propósito fundamental 
no es proporcionar informaciones sino tratar con emociones.

La relación entre memoria y monumento ha sido acentuada desde 
los primeros escritos teóricos; por ejemplo, Aloïs Riegl dice en su tra-
tado que, “en su más antiguo y original sentido, un monumento es una 
creación humana erigida para el propósito específico de conservar vivos 
las hechos y acontecimientos humanos en la mente de las generaciones 
futuras” (Le culte moderne des monuments…). Una primera distinción 
de Riegl es aquella entre los monumentos intencionales y los no inten-
cionales; los primeros se construyen con el propósito de recordar un he-
cho o una persona, han existido desde que existe la cultura y pueden ser 
edificios o ciudades, los cuales son monumentos por su valor irreem-
plazable. Con esta distinción, extiende la denominación de monumento 
a cualquier artefacto que revele el paso del tiempo sin considerar su 
propósito o su sentido original; lo que lo define es la edad. En el caso 
del intencional, erigido para rememorar hechos o personas, su propó-
sito es vencer la distancia temporal, rechazar el paso del tiempo; es un 
eslabón que une el pasado con el presente, que establece una conexión 
con lo que se quiere recordar. Su función es mantener vivo el recuerdo, 
detener el olvido. Por ello, la edad es un obstáculo y cualquier señal de 
deterioro disminuye su función, que es mantener vivo el interés por lo 
que en él se manifiesta. Sin embargo, el monumento no intencional, al 



Acta Poetica 351, 2014, pp. 93-115 97

no ser construido con el propósito de recordar, rechaza la transparencia 
y prefiere asumir la distancia en el tiempo. El valor del monumento in-
tencional, continúa Riegl, está condicionado puesto que se conserva en 
tanto que la persona o el acontecimiento que con él se recuerda todavía 
importa para la sociedad; pero el valor del no intencional depende del 
observador ya que llamar monumento a un edificio es una designación 
subjetiva.

Desde los primeros años del siglo xx, época del libro de Riegl, la dis-
cusión acerca de la noción de monumento ha pasado a otras áreas; hoy 
se denomina de esa manera a una estructura ya sea que haya sido creado 
explícitamente para recordar una persona o un acontecimiento, ya sea 
que se haya convertido en algo importante para un grupo social como 
parte de sus recuerdos de hechos pasados. Ciertas estructuras funciona-
les —edificios públicos, casas, fábricas, estaciones de tren, etc.— que 
se destacan por su antigüedad, su tamaño o por su significado histórico, 
también pueden considerarse como monumentos. A menudo, los mo-
numentos transportan cierta información histórica o política, pueden 
usarse para reforzar el poder político (como es el caso en muchos de los 
monumentos patrios), o para educar a la población acerca de hechos o 
personajes.

Los países latinoamericanos, a finales del siglo xix y principios del 
xx, encontraron una ocasión única de construir edificaciones, de erigir 
monumentos destinados a conmemorar los inicios de sus movimientos 
de independencia, los cuales surgieron en casi todas las capitales y ciu-
dades importantes. Al ser el inicio de las luchas de independencia uno 
de los mayores acontecimientos en la historia de estos países, ese hecho 
no podía pasar inadvertido al cumplirse en 1910 el primer centenario. 
La llamada Columna de la Independencia en la capital mexicana y el 
proyecto del Monumento a Mayo en la capital argentina son dos de 
las edificaciones proyectadas para la conmemoración de este hecho. En 
México hubo un primer proyecto de monumento a la independencia1 en 

1 El “grito de Dolores” se considera como el momento de inicio de la guerra de 
independencia mexicana y es el llamado que el cura Miguel Hidalgo, junto con Ignacio 
Allende y Juan Aldama, hace a sus parroquianos para levantarse contra la autoridad 
virreinal de la Nueva España el 16 de septiembre de 1810. Este llamado se hace al tañer 



González / Monumentos del centenario en México y Argentina98

1843, cuando el presidente López de Santa Ana, después de convocar 
a un concurso, asignó el proyecto al arquitecto Lorenzo de la Hidalga. 
Este monumento debía estar en la Plaza de la Constitución y constaba 
de una gran columna flanqueada por fuentes, pero de ella sólo se termi-
nó el basamento o zócalo, el cual bautizó a la plaza como Zócalo. Años 
más tarde, Maximiliano encarga al ingeniero Ramón Rodríguez otro 
proyecto de monumento, que tampoco se realiza. Durante los prime-
ros años del gobierno de Porfirio Díaz, un concurso internacional para 
edificar un monumento para el centenario de la independencia, convo-
cado en 1877, fue ganado por los arquitectos norteamericanos Cluss y 
Schultz, el cual tampoco se realizó pero sirvió de base para el diseño 
definitivo del arquitecto Antonio Rivas Mercado, quien lo tomó como 
modelo, además de algunas famosas columnas, desde las de Roma has-
ta las que erigidas en el siglo xix en las principales ciudades europeas. 
Todas esas columnas fueron levantadas para conmemorar el triunfo de 
un ideal en sus respectivos países. La primera piedra del monumento a 
la independencia o columna de la independencia se colocó en 1902 y 
ocho años más tarde, el 16 de septiembre de 1910, se celebró la cere-
monia de inauguración encabezada por el presidente Díaz. Los traba-
jos de cimentación se deben a los ingenieros Gonzalo Garita y Manuel 
Gorozpe. La columna, que mide 36 metros de alto, es hueca, de acero 
y recubierta con cantera labrada; en su interior hay una escalinata que 
asciende hasta la base del pedestal que soporta una estatua, conocida 
como el Ángel, aunque es realmente una victoria alada. En la parte infe-
rior, la columna está rodeada de guirnaldas sujetas por cabezas de león 
y desde ellas ascienden ramas de laurel abrazadas por anillos labrados 
con los nombres de los héroes del movimiento insurgente; el capitel de 
la columna está formado con hojas de acanto, volutas y cuatro águilas. 
La victoria alada que remata el monumento mide 6.7 metros de altura y 
pesa siete toneladas, lleva una corona de laurel en una mano y un trozo 
de cadena, que simboliza la dominación española, en la otra. La escul-

la campana de Dolores, ubicada en la iglesia parroquial de Dolores (hoy Dolores Hidal-
go), estado de Guanajuato. A partir de ese momento se inicia una guerra que culmina el 
27 de septiembre de 1821, con la firma del Tratado de Córdoba, con el que se consuma 
la independencia de México.



Acta Poetica 351, 2014, pp. 93-115 99

tura fue realizada por el escultor Enrique Alciati y está hecha de bronce 
y recubierta de oro.

El proyecto de monumento conmemorativo de la independencia ar-
gentina tiene un antecedente. En marzo de 1811, la Junta que sustituyó al 
derrocado virrey español, conocida como la Primera Junta, decide cele-
brar el 25 de mayo de ese año el primer aniversario de la Revolución de 
Mayo2 por lo cual el Cabildo de la ciudad decide erigir un monumento y 
llamarlo Columna 25 de Mayo, con forma de obelisco, aunque desde los 
primeros años se le ha dado el nombre de pirámide. Éste fue el primer 
monumento patrio de Argentina. Dos meses después, el 25 de mayo de 
1811, se inauguró la obra y de su construcción se encargó el alarife y 
maestro de obras Francisco Cañete. A mediados del siglo, hacia 1856, la 
pirámide estaba muy abandonada por lo que se encargó su transforma-
ción al pintor y arquitecto Prilidiano Pueyrredón, quien colocó en su parte 
superior una estatua de la libertad de 3.6 m de altura, coronada con un 
gorro frigio, estatua que fue realizada por el escultor francés Dubourdieu. 
El obelisco tiene una altura total de 19 metros. En 1907 se convocó a un 
concurso para el proyecto de un monumento, que se llamaría Monumento 
a Mayo, y sus resultados fueron expuestos en mayo de 1908; se presen-
taron setenta y cuatro proyectos, de los cuales sólo ocho eran locales, y 
los ganadores fueron los italianos L. Brizzolara, escultor, y G. Moretti, 
arquitecto. Múltiples dificultades de todo tipo, junto con las fuertes crí-
ticas al proceso total, entre ellas de Ricardo Rojas y de Leopoldo Lugo-
nes, impidieron que el proyecto se realizara. Entre otras cosas, las críticas 
iban en el sentido de la necesidad de demoler la pirámide; el resultado 
es que ésta se conservó y sólo fue trasladada al centro del nuevo trazado 
de la plaza en 1914 y que el monumento proyectado nunca se construyó.

2 Se conoce como Revolución de Mayo la serie de hechos revolucionarios que se su-
cedieron en el mes de mayo de 1810 en la ciudad de Buenos Aires, entonces capital del 
Virreinato del Río de la Plata, dependencia colonial de España. Esos acontecimientos se 
centraron en la Semana de Mayo, entre el día 18, cuando se confirmó de manera oficial 
la caída de la Junta de Sevilla, y el 25, cuando el virrey Baltasar Hidalgo de Cisneros fue 
derrocado y remplazado por la Primera Junta. La Revolución de Mayo inició el proceso 
del cual surgió la nación argentina, aunque sin una proclamación formal de la indepen-
dencia, pues la Primera Junta no reconocía la autoridad del Consejo de Regencia de 
España e Indias, que todavía gobernaba nominalmente en nombre del rey Fernando vii, 
aunque su lugar era ahora ocupado por el francés José Bonaparte.



González / Monumentos del centenario en México y Argentina100

La forma elegida para ambos monumentos es la de columna, de sec-
ción circular en el caso de México y de sección cuadrada para el de 
Buenos Aires. En términos generales, una columna es una pieza arqui-
tectónica que sirve normalmente para sostener el peso de una estructu-
ra, aunque también puede tener fines decorativos. Cuando la sección es 
circular, es propiamente una columna, pero cuando es cuadrangular se 
denomina pilar (o pilastra, si está adosada a un muro). La columna clásica 
está formada por tres elementos: basa, fuste y capitel. Un caso particular 
es el de la llamada columna conmemorativa, que no es pieza estructural 
de alguna construcción, sino que constituye en sí misma una edificación 
que sirve para recordar algún acontecimiento o algún personaje histó-
rico. En este caso, sobre un podio generalmente elevado, se levanta un 
fuste de grandes dimensiones, que puede estar decorado con bandas de 
bajorrelieves que cubren su superficie; en el extremo superior, se alza 
una figura o una estatua. Los romanos la utilizaron para conmemorar 
acontecimientos de relieve nacional o para glorificar a sus emperadores. 
Son célebres la columna levantada en torno al año 113 a.C. en el Foro 
de Trajano, en Roma, para celebrar la conquista de Dacia, o la columna de 
Marco Aurelio erigida en el foro Antonino hacia 180 a.C. (hoy en la plaza 
Colonna de Roma) para conmemorar las victorias sobre los germanos. En 
épocas posteriores a la del imperio romano se ha seguido recurriendo a 
este tipo de monumento triunfal, del que son ejemplos la columna de la 
plaza Vendôme de París, de 44 m de alto con una estatua de Napoleón 
como remate para celebrar la victoria en Austerlitz; la columna en la 
plaza Trafalgar de Londres, terminada en 1843, con una altura de poco 
más de 50 m y con la estatua del almirante Nelson como remate, o la 
Columna de la Victoria de Berlín (Siegessäule), terminada en 1874, que 
tiene una altura de 69 m y remata con una estatua de la Victoria; final-
mente, la columna dedicada al emperador Alejandro i en San Petersbur-
go, terminada en 1834, de 47 m de altura y con la estatua del emperador 
que celebra la victoria sobre Napoleón.

Sería interesante pensar los monumentos, del centenario en particular, 
y todo el conjunto de monumentos y de hechos urbano-arquitectónicos 
en general, como un tipo de discurso de modo que fuera posible pensar 
la columna de la independencia de México y el proyecto de columna 
destinado a ocupar la que sería la Plaza de Mayo en Buenos Aires como 



Acta Poetica 351, 2014, pp. 93-115 101

discursos del centenario. Plantear las formas por medio de las cuales 
un pueblo recuerda los hechos, acontecimientos y personajes de su pa-
sado en términos del concepto de discurso, supondría una doble labor: 
primero, un trabajo teórico que diera como resultado una definición, aun 
cuando fuera operativa, del concepto de discurso, y, segundo, la exten-
sión de este concepto de manera que incluya no sólo la acepción tradi-
cional de conjuntos de enunciados verbales sino también los formados 
por otras materias. Pensar el discurso como una entidad formada por 
signos verbales no constituye ningún avance pues es simplemente darle 
un nombre más a una noción existente (o, en los términos de Occam, 
es multiplicar los entes de manera innecesaria); con ello, además, se le 
quita al concepto de discurso su potencial teórico asociado a su carácter 
normativo y a su estatuto institucional, a los que me referiré enseguida.

Antes de abordar la cuestión de una definición de discurso, me refe-
riré brevemente a la tipología de los discursos; estamos acostumbrados 
a expresiones del tipo “discurso político”, “discurso literario”, etc., lo 
cual asume que debe existir alguna manera de agrupar ciertos hechos en 
grupos como los mencionados; sin embargo, no podemos asumir esto 
sin discutirlo, o sea, sin buscar qué es lo que les da unidad o cuál es la 
base de su clasificación. Si se habla de discursos literarios es porque 
se asume que hay un grupo de textos, obras, etc., que pertenecen al 
conjunto que llamamos “literatura”, que mantienen una cierta relación 
con un esquema discursivo preexistente que va más allá de las obras 
concretas e individuales y que, como esquema simbólico, es capaz de 
orientar tanto su producción como su lectura.3 A pesar de que los dis-
cursos literarios están construidos con enunciados lingüísticos, en ellos 
están presentes no sólo elementos de la lengua, por lo que su análisis 
no puede hacerse sólo pensando que son series de frases o de oraciones 
que remiten al código lingüístico; si así fuera, los textos literarios se-
rían lineales o unidimensionales; es más, serían paradigmáticos en este 

3 No entraré aquí en la antigua discusión acerca de los rasgos del texto que bastan 
para calificarlo como literario. Baste decir que no se puede determinar su carácter lite-
rario sobre la base de características inherentes al texto; por tanto, que una obra perte-
nezca al conjunto de las consideradas como literarias sólo depende de ciertas normas 
aceptadas en una sociedad particular. Es decir, que lo que unifica un conjunto de textos 
es una entidad más amplia llamada “literatura” es su uso, su función en la vida social.



González / Monumentos del centenario en México y Argentina102

sentido. Como todo texto cultural, no están determinados unívocamente 
sino que son objetos heterogéneos, susceptibles de producir múltiples 
sentidos, lecturas diversas. Este potencial de significación representa un 
peligro para las sociedades, por lo cual toda producción debe ser “con-
trolada, seleccionada y redistribuida por un cierto número de procedi-
mientos que tienen por función conjurar los poderes y peligros, dominar 
el acontecimiento aleatorio y esquivar su pesada y temible materiali-
dad” (Foucault, Michel, El orden del discurso, 11). Por medio de tales 
procedimientos se introduce una normatividad que privilegia una lectu-
ra y sitúa las otras posibles en un segundo plano. Es decir, convierte las 
obras literarias en discursos, las reduce a ser manifestación del esquema 
discursivo que domina una determinada época en la vida de esa socie-
dad. En cada campo particular de la vida social existe un sistema que 
regula ese dominio y que produce el conjunto de discursos acerca de él; 
ese conjunto de reglas es parte de una institución, que en el campo de la 
literatura está formada por las revistas literarias, críticos, suplementos 
culturales, antologías, historias de la literatura, editoriales, profesores, 
investigadores y estudiantes de letras, congresos, sistemas de premios, 
etc. Los sociólogos ven la institución como un conjunto de normas que 
se aplican a un dominio particular de actividades y definen una cierta 
legitimidad. Funcionalmente, son modos de organización que aseguran 
la permanencia de los miembros de una colectividad dada y los integran 
en ella; su eficacia se logra por imponer sistemas de normas y valores 
cuyo vehículo son precisamente los discursos, que se caracterizan por 
presentar su objeto —en este caso los literarios— en términos de esen-
cia, sin contactos con lo social o con la historia.

A esta altura de la exposición, debe ser evidente que podemos ha-
blar de discurso no sólo para el caso de producciones que tienen una 
base material lingüística sino para cualquier otra, como el caso de las 
edificaciones arquitectónicas que llamamos monumentos. Como ya se 
señaló, éstos se consolidan en la segunda mitad del siglo xix con las 
transformaciones urbanas y la necesidad de símbolos para los recientes 
estados nacionales. El momento fundador de una institución es cuando 
aparece una legitimidad que se elabora internamente y, con ella, esas 
prácticas se vuelven autónomas y distintivas. La base de esa legitimidad 
es un sistema que puede enunciar leyes y sanciones en ese campo. Eso 



Acta Poetica 351, 2014, pp. 93-115 103

ocurre en el campo de la literatura también en el siglo xix, cuando se 
convierte en asunto de hombres de letras independientes y especializa-
dos, que crean sus códigos y sus reglas de trabajo y funcionamiento. En 
términos generales, las instituciones son aparatos de poder; de allí que, 
si los discursos son producidos por las instituciones, necesariamente 
en ellos están presentes ciertas relaciones de dominio. Se puede decir 
que el discurso es el lugar privilegiado del ejercicio del poder porque 
es a través de él como se constituyen los sujetos y porque es el sujeto 
donde el poder se ejerce en toda su profundidad. Sin embargo, como ha 
argumentado ampliamente Foucault, donde hay poder hay resistencia; 
las relaciones de poder nunca son unívocas sino que en todo discurso se 
pueden encontrar focos de inestabilidad, puntos de enfrentamiento, de 
conflicto, de lucha; el discurso, dice Foucault, puede ser instrumento y 
efecto del poder, pero también obstáculo y punto de partida para una es-
trategia contraria (Foucault, Michel, Historia de la sexualidad…, 123).4

Regresemos a la columna, forma adoptada por estos monumentos. 
Vamos a postular un nuevo concepto, el de tópico, que nos permite otro 
acercamiento al discurso. Tópico no simplemente es aquello de lo que 
se habla, ya se trate de un objeto real o imaginario, sino un objeto de 
discusión con términos de tratamiento establecidos; en otras palabras, 
un tópico sería una convención que implica una relación estable entre 
los individuos que participan en ella. En palabras de Bourdieu, son “lu-
gares en el discurso en los que un grupo entero se encuentra y se reco-
noce”; así, los tópicos más exitosos son aquellos que logran el estatus 
de lugares comunes. A partir de esto, podríamos entonces asignar el 
nombre de discurso al conjunto de tópicos y procedimientos, históri-
camente conformados, que impulsa y regula la expresión de los indivi-
duos que lo habitan, y que les asigna posiciones definidas en el campo 
de significados que delimita. El tópico “columna” ha sido elaborado 
desde muchos ángulos y uno, no el menos importante, es en el campo 
del discurso de la masonería.

Existe una gran cantidad de estudios sobre los aspectos simbólicos 
de los objetos, tanto los de la vida cotidiana como los utilizados en los 

4 De hecho, los textos literarios y los artísticos en general constituyen los lugares en 
los que la dominación y la resistencia es más encarnizada.



González / Monumentos del centenario en México y Argentina104

ritos; en ellos siempre se dice que la columna, cuando se usa aislada-
mente como en el caso de los monumentos del centenario, es un símbo-
lo que pertenece al grupo cósmico del “eje del mundo”, junto al árbol, 
la escalera y el mástil. Su función es conectar el cielo, en tanto morada 
de las divinidades celestes, con la tierra, morada de los hombres.5 En 
otras tradiciones, como en la masónica, la columna es un símbolo que 
posee diversos significados: entre otros, es el soporte de la construcción 
y la unión de sus diferentes niveles; representa, pues, el eje de la cons-
trucción y su solidez. Es muy común que aparezcan estas columnas en 
pares, y entonces simbolizan dos fuerzas opuestas en equilibrio; repre-
sentan la eterna estabilidad, mientras que la separación entre ellas es el 
lugar de ingreso a un espacio consagrado. Las dos columnas aluden, en 
la tradición hebrea, a las construidas por Hiram para el templo de Salo-
món (Reyes 8, 13) a las que llamó Jakim y Boaz. La masonería retoma 
esta tradición por lo que a la entrada de cada logia siempre se constru-
yen dos columnas que llevan esos mismos nombres. En su interior se 
edifican otras tres columnas igualmente importantes que representan las 
tres cualidades capitales: sabiduría, fuerza y belleza, cada una de ellas 
construida en un estilo arquitectónico dado y se asocian a cada una de 
las tres máximas autoridades de la logia. La columna jónica represen-
ta la sabiduría, está asociada al “Venerable” y sobre ella se asienta la 
estatua de Minerva; la columna dórica representa la fuerza de espíritu, 
está asociada al “Primer Vigilante” y lleva una estatua de Hércules; y 
la columna corintia, que representa la belleza de los actos, asociada al 
“Segundo Vigilante”, sobre la cual se asienta Venus.

Podría parecer arbitrario asociar el tópico “columna” con la tradición 
masónica en el marco de los monumentos del centenario. Sin embar-
go, el grado de arbitrariedad se reduce si se piensa que, dentro de los 
regímenes discursivos en el siglo xix, el de la masonería era muy im-
portante pues se veía como una institución muy seria que daba capaci-
tación e instrucción a las personas más brillantes de la sociedad, debido 
entre otras cosas, a la falta de espacios y oportunidades educativas de 
esa época. Porfirio Díaz, quien ocupó la presidencia del país de 1876 

5 Cfr., entre otros, los de Mircea Eliade, por ejemplo el Tratado de historia de las 
religiones, Ediciones Cristiandad, Madrid, 1974.



Acta Poetica 351, 2014, pp. 93-115 105

a 1911, con un breve intermedio de 1880 a 1884, tuvo una instrucción 
masónica muy fuerte y llegó a ocupar el grado 33, el nivel más alto; 
la logia que actualmente se considera como una de las más antiguas 
de Oaxaca, la denominada “Cristo No. 1”, fue fundada por Díaz, y el 
nombre que éste adoptó dentro del rito es el de “pelícano”, fuertemente 
asociado con Cristo.6 En relación con Argentina, hay más información: 
se sabe que el libertador José de San Martín fue masón; también Ma-
nuel Belgrano y Vicente López y Planes, el autor del himno nacional de 
ese país. Entre los miembros de la Convención Nacional Constituyente 
de 1860, se sabe que eran masones, entre otros: Mariano Fragueiro (su 
presidente), Domingo F. Sarmiento, José Benjamín Gorostiaga, Nicasio 
Oroño, José María Gutierrez, Irineo Portela, Salvador María del Ca-
rril, José Francisco Seguí, José Mármol, Benjamín Victorica, Wences-
lao Paunero, Nicanor Albarellos y el de los actores directos: Bartolomé 
Mitre, Santiago Derqui y el general Urquiza. Fueron masones también 
Hilario Ascasubi, Estanislao del Campo y José Hernández, todos reco-
nocidos cultores de la poesía gauchesca. Y, entre los presidentes de la 
república, se cuenta a Rivadavia, López y Planes, Urquiza, Santiago 
Derqui, Bartolomé Mitre, Sarmiento, Juárez Celman, Pellegrini, Ma-
nuel Quintana, Figueroa Alcorta, R. Sáenz Peña, Victorino de la Plaza, 
Hipólito Yrigoyen, Agustín P. Justo.7

6 No tenemos ninguna referencia de que Antonio Rivas Mercado, el arquitecto que 
construyó la columna de la independencia, haya pertenecido a alguna agrupación masóni-
ca, aunque es del dominio público que los constructores han estado desde la Edad Media 
asociados con la masonería; lo que sí se sabe es que una gran cantidad de presidentes de 
la república, desde el primero de ellos en 1824, fueron masones. Estos presidentes fueron: 
Guadalupe Victoria, primer presidente (1824-1829); Vicente Guerrero (1830); Guadalupe 
Gómez Pedraza (1832); Valentín Gómez Farías (vicepresidente 1833); Javier Echeverría 
(1841); Nicolás Bravo (1842-1843); Benito Juárez (1858-1867 y 1871-1872); Sebas-
tián Lerdo de Tejada (1873-1876); Porfirio Díaz (1876-1880 y 1884-1911); Francisco I. 
Madero (1911-1912); Álvaro Obregón (1920-1924); Plutarco Elías Calles (1924-1928); 
Emilio Portes Gil (1928-1930); Pascual Ortiz Rubio (1930-1932); Abelardo L. Rodríguez 
(1932-1934); Lázaro Cárdenas (1934-1940); Miguel Alemán Valdez (1946-1952); Adolfo 
López Mateos (1958-1964).

7 Alcibíades Lappas, La masonería argentina a través de sus hombres, ed. de autor, 
1966; un resumen de este libro está en http://www.academiamasonica.org.ar/0102.htm. 
La lista de los presidentes con sus periodos es la siguiente: Bernardino Rivadavia, pri-
mer presidente, entre 1826 y 1827; Vicente López y Planes, presidente provisional tras 
la renuncia de Rivadavia; Justo José de Urquiza, de 1854 a 1860; Santiago Derqui, entre 



González / Monumentos del centenario en México y Argentina106

Pero el carácter discursivo del monumento lo podemos identificar 
de modo más preciso que desde el punto de vista de la masonería, si lo 
consideramos como uno de los elementos que conforman el patrimonio 
cultural de un país. Los monumentos del centenario son parte del pa-
trimonio cultural edificado, el cual es uno de los mayores soportes de 
la memoria colectiva o social; de hecho, monumentos y edificios, así 
como ciertas áreas urbanas a las cuales se les asigna un valor patrimo-
nial, son puntos de apoyo para la construcción de la memoria social, 
son como estímulos externos que ayudan a reactivar ciertos rasgos de 
esta memoria. Un primer acercamiento a la noción de memoria tiende 
a relacionarlo con la neurología o con la psicología; aquí nos interesa, 
sin embargo, en su relación con la historia y las ciencias sociales en ge-
neral. Memoria e historia son nociones muy cercanas ya que tienen una 
materia prima común: evocan lo mismo, el pasado, pero no se confun-
den; incluso a veces se consideran como opuestas. De manera intuitiva, 
vemos la memoria como algo ligado a grupos, entre los que está en 
primer lugar la familia, que representan posibilidades de aprendizaje y 
de socialización y que aseguran la continuidad y la identidad de las tra-
diciones. De allí que sea no solamente individual sino también colectiva 
pues sus portadores o soportes subjetivos son tanto el individuo como la 
colectividad social; y puede asumir varias funciones, como la de iden-
tificación cultural, de diferenciación e integración, y de control político 
e ideológico.8 En general, se puede considerar como un conjunto de 
representaciones explícitas y conscientes del pasado que determinan la 

1860 y 1861; Bartolomé Mitre, entre 1862 y 1868; Domingo Faustino Sarmiento (gran 
maestre), entre 1868 y 1874; Miguel Juárez Celman, de 1886 a 1890; Carlos Pellegrini, 
de 1890 a 1892; Manuel Quintana, entre 1904 y 1906; José Figueroa Alcorta, entre 
1906 y 1910; Roque Sáenz Peña, entre 1910 y 1914; Victorino de la Plaza, de 1914 a 
1916; Hipólito Yrigoyen, entre 1916 y 1922 y entre 1928 y 1930; Agustín Pedro Justo, 
entre 1932 y 1938.

8 Pero, desde el punto de vista ontológico —dice Gilberto Giménez— memoria in-
dividual y memoria colectiva son diferentes: la primera es una facultad, mientras que 
la colectiva “no puede designar una facultad, sino una representación: es el conjunto 
de las representaciones producidas por los miembros de un grupo a propósito de una 
memoria supuestamente compartida por todos los miembros de este grupo”. (“Cultura, 
identidad y memoria. Materiales para una sociología de los procesos culturales en las 
franjas fronterizas”.



Acta Poetica 351, 2014, pp. 93-115 107

definición que nos damos acerca de nosotros mismos y del lugar que 
ocupamos dentro de un cierto sistema de relaciones; esas representacio-
nes son posibles gracias al orden simbólico y al lenguaje, pero también 
por la unidad del sujeto consigo mismo.

Desde la década de 1930, Halbwachs hablaba ya de memoria colec-
tiva; consideraba la memoria individual como un fenómeno colectivo, 
sometido a fluctuaciones y cambios constantes. Estrictamente, dice, la 
memoria individual no existe pues está relacionada siempre con la del 
grupo: se recuerda algo por la acción de los otros y la situación; por eso 
recordar no es revivir sino reconstruir, repensar con imágenes e ideas 
de hoy la experiencia del pasado. Que la memoria es siempre social lo 
indica el hecho que el recuerdo sólo emerge en relación con personas, 
grupos, lugares o palabras; cuando estudia los procesos de memorización 
colectiva, Halbwachs se refiere a los marcos sociales de la memoria, que 
son combinaciones de imágenes, ideas o conceptos y representaciones 
(Los marcos sociales de la memoria).

Aunque los dos registros del pasado, historia y memoria colectiva, 
se relacionan, el autor piensa que la expresión “memoria histórica” es 
una contradicción en los términos, puesto que la memoria colectiva 
es una corriente de pensamiento continuo, que no retiene del pasado 
sino lo que sigue vivo o es capaz de permanecer en la conciencia del 
grupo que la mantiene; en ella no hay líneas nítidas de separación, sino 
límites irregulares e inciertos. Por su parte, la historia responde a una 
necesidad didáctica de esquematización y está en un nivel distinto de 
los grupos. La historia se presenta como la memoria universal de los 
seres humanos, o como el registro del pasado de un grupo, mientras que 
la existencia de grupos diferentes dentro de las sociedades da lugar a 
diversas memorias colectivas. Frente al carácter universal de la historia, 
la memoria colectiva se asienta sobre un grupo limitado en el espacio y 
en el tiempo; por tanto, cada grupo produce su propio tiempo, diferen-
ciado en parte del tiempo compartido con el resto de la sociedad; no hay 
un tiempo común a todos los grupos.

Cada individuo es miembro de varios grupos y participa de varios 
pensamientos sociales; su mirada se sumerge sucesivamente en diversos 
tiempos colectivos. El individuo lleva siempre en su interior el tiempo 
social del que no puede desprenderse porque habita ese tiempo. Los 



González / Monumentos del centenario en México y Argentina108

diversos grupos inmovilizan el tiempo a su manera, o imponen a sus 
miembros la ilusión de que durante un tiempo, en un mundo que cambia 
sin cesar, algunas zonas han adquirido una estabilidad y un equilibrio 
relativos. No sólo es evidente la relación entre la memoria de la persona 
y la del grupo, sino también entre ésta y la tradición, que es la memoria 
colectiva de cada sociedad. Por tanto, la memoria, como acto de recons-
trucción, nunca es idéntica a alguna imagen del pasado pues en cada 
generación la memoria entrega a los individuos una realidad que es en 
parte común y en parte diferente.

Otros autores piensan que negar la memoria individual y reconocer 
sólo la colectiva como resultado de la interacción social es una postura 
muy radical y proponen la existencia simultánea de la individual y la 
social, y dicen que el recuerdo es primero individual, aunque realmente 
sólo se advierta cuando se destaca del telón de fondo de lo colectivo. 
Sin embargo, Halbwachs acentúa las funciones positivas de la memoria 
común, especialmente en su función de refuerzo de la cohesión social 
por una adhesión afectiva al grupo, y con ello asume que la nación es la 
forma más acabada de un grupo y la memoria nacional como la forma 
más completa de la memoria colectiva. La memoria es producto de un 
aprendizaje por medio de procesos generacionales de socialización, de lo 
que se llama tradición, es decir, el proceso de comunicación de una gene-
ración a la siguiente. Necesita, además, ser continuamente reactivada, de 
manera periódica para conjurar la amenaza permanente del olvido; éste 
es el papel de los monumentos celebratorios, de las conmemoraciones y 
de actividades semejantes, que son algo así como la memoria colectiva 
en acto.

Otra estudiosa de la sociedad que se ha orientado al estudio de la me-
moria es Agnes Heller, aunque ella no habla de memoria colectiva sino 
de una memoria cultural; ésta, dice, “está conformada por objetivacio-
nes que proveen significados de una manera concentrada, significados 
compartidos por un grupo de personas que los dan por asumidos”. Los 
significados compartidos pueden tener como soportes textos (escritos 
sagrados, crónicas históricas, literatura), pero también puede estar en 
monumentos, edificios o estatuas, “señales, símbolos y alegorías igual 
que depósitos de experiencia, memorabilia erigidos a manera de recor-
datorios”. La memoria cultural está incorporada en prácticas que se re-



Acta Poetica 351, 2014, pp. 93-115 109

piten regularmente, tales como fiestas, ceremonias, ritos; finalmente, de 
la misma manera que la memoria individual, la cultural está asociada a 
lugares donde ha ocurrido algún suceso significativo y único o lugares 
donde un suceso significativo se repite regularmente (Heller, Agnes, 
“Memoria cultural, identidad y sociedad civil”, 139-143). De mane-
ra diferente a la memoria individual, la memoria colectiva o social se 
construye a lo largo de muchas generaciones de individuos, cada uno 
de ellos sumergido en relaciones determinadas por estructuras sociales. 
Es una memoria que representa procesos y estructuras sociales que se 
transforman; soportes de la memoria tales como los monumentos del 
centenario de la independencia contribuyen al transporte de la memoria 
social de una generación a otra.

Si la memoria es un fenómeno construido social e individualmente, 
también es elemento constituyente del sentimiento de identidad, sea éste 
también individual o colectivo, por el hecho de ser un factor primordial 
del sentido de continuidad y coherencia de un individuo o un grupo en 
la construcción de sí mismo. Según Le Goff, la memoria “es uno de los 
elementos más importantes de las sociedades desarrolladas y de las so-
ciedades en vías de desarrollo, de las clases dominantes y de las clases 
dominadas, todas en su lucha por el poder o por la vida, por sobrevivir 
y por avanzar”; es también “un elemento esencial de lo que hoy se estila 
llamar la identidad, individual o colectiva, cuya búsqueda es una de las 
actividades fundamentales de los individuos y de las sociedades de hoy 
[...]” (El orden de la memoria, 181). La construcción de la memoria 
social es, por tanto, decisiva para la formación de las identidades colec-
tivas, y esto es parte importante del proceso político. Los movimientos 
sociales, políticos y culturales, conscientemente o no, operan acciones 
que dan por resultado la construcción de las identidades colectivas. Por 
tanto, la cuestión que se plantea es qué papel cumplen los monumentos 
y, en general, las áreas urbanas con valor patrimonial en la lucha en 
torno a la construcción de las identidades colectivas.

Así como la memoria es un conjunto de representaciones sobre el 
pasado, la identidad está también implícita en cualquier representación 
de nosotros mismos. Memoria e identidad son valores disputados en 
los conflictos sociales que oponen entre sí a los diversos grupos de una 
comunidad; de allí que ambas tengan un carácter histórico; la institu-



González / Monumentos del centenario en México y Argentina110

ción de la memoria social no es un proceso externo a las prácticas sociales 
de los agentes sino el resultado de esa acción. Por ello la memoria no es 
algo fijo en la herencia legada por el pasado, sino que requiere ser conti-
nuamente recreada para que pueda dar sentido al orden presente. Memo-
ria e identidad son representaciones, construcciones de la realidad. La 
memoria, los recuerdos, nos ayudan a comprender el mundo en que 
vivimos, pero el complejo de relaciones de poder, de género, de clase 
social, etc., determina lo que debe ser recordado (y lo que debe ser ol-
vidado), por quién y con qué fines. De allí que la memoria colectiva sea 
al mismo tiempo instrumento y meta del poder y que por tanto haya una 
lucha por el dominio del recuerdo y de la tradición, por la manipulación 
de la memoria.9

La identidad, también de manera intuitiva, está relacionada con la 
idea que tenemos acerca de quiénes somos y quiénes son los otros; es 
decir, con la representación que tenemos de nosotros mismos en rela-
ción con los demás. Las comparaciones hechas entre personas hacen 
descubrir semejanzas y diferencias entre ellas; a partir de las semejan-
zas encontradas se puede decir que comparten una misma identidad, 
que hay algo que las distingue de otras personas. Eso que distingue a 
las personas y a los grupos de otras personas y otros grupos sólo puede 
ser la cultura: “los materiales con los cuales construimos nuestra identi-
dad para distinguirnos de los demás son siempre materiales culturales” 
(Giménez, G, “Cultura, identidad y memoria...”, 11). La identidad, así 
como la memoria, puede ser individual si su soporte es el sujeto indivi-
dual, o colectiva, si su soporte es una colectividad.

Si la identidad tiene por referencia la memoria, entonces la identidad 
nacional tendrá como referencia la memoria nacional. Esa identidad na-
cional es una de las múltiples identidades colectivas de las que participa-
mos y tiene relación con los símbolos patrios, con todo lo que refuerza 
el sentimiento de pertenencia a una nación; allí tienen un importante 
papel los monumentos, pero también todo eso que acogemos como parte 
del patrimonio, como áreas urbanas, edificios, puentes, etc. Su preserva-

9 “Lo que sobrevive no es el complejo de lo que ha existido en el pasado, sino una 
elección realizada ya por las fuerzas que operan en el desenvolverse temporal del mundo 
y de la humanidad, ya por aquellos que se han ocupado del estudio del pasado y de los 
tiempos pasados, los historiadores”. Jacques Le Goff, El orden de la memoria, 227.



Acta Poetica 351, 2014, pp. 93-115 111

ción favorece la construcción de la identidad nacional, pero también de 
identidades regionales y locales, de identidades étnicas y religiosas, y 
también posibilita la formación de identidades de clases y grupos socia-
les si se preservan los soportes de la memoria que les corresponden. Por 
ello, un mismo objeto patrimonial pueda ser una referencia de diferentes 
identidades. Lo que se buscaría, con respecto a los monumentos, espe-
cialmente de los que son los más importantes en la constitución de una 
identidad nacional, es identificar su papel, en tanto que soportes materia-
les de la memoria, en el proceso de construcción de la memoria social; y 
de qué manera su preservación contribuye al proceso de desarrollo. Aquí 
desembocamos necesariamente con la noción de patrimonio cultural; de 
manera más precisa, con la de patrimonio edificado.

A partir del siglo xix, la época de oro de los monumentos que es tam-
bién el advenimiento de las sociedades modernas, industrializadas y se-
culares, el patrimonio surge, en el ámbito de los procesos de construcción 
de los estados-nación, como un artificio creado para fortalecer la per-
tenencia a un mismo espacio simbólico. En efecto, el patrimonio surge 
como una invención, como construcción de la modernidad. Al atribuir 
una trascendencia a determinados símbolos culturales que atestiguan 
el carácter singular de una determinada comunidad y que confiere una 
ilusión de permanencia y continuidad en relación al pasado, al mismo 
tiempo se construye un ideal colectivo para el futuro. En este sentido, el 
vínculo social básico necesario para la construcción de un sentimiento de 
pertenencia colectiva, viene a asentarse en el principio de la semejanza 
cultural que tiene por base una cultura y una historia comunes, que unen e 
identifican una población (cfr. Ernest Gellner, Nations and Nationalism).

Los modelos de gobierno de los nacientes estados vinieron, de este 
modo, a dar un nuevo significado a los testimonios del pasado como 
consecuencia de la necesidad de demostrar lo específico de un pueblo, 
recurriendo para ello a la búsqueda incesante de sus raíces históricas y 
culturales en el territorio que sirve de soporte a la nación que, al consi-
derar como patrimonio a los hechos culturales10 que mejor demuestren 

10 Por su naturaleza, el patrimonio urbano y arquitectónico, más que cualquier otro, 
hace posible un proceso de construcción de la memoria social puesto que, como dice 
Walter Benjamin, la arquitectura es un tipo de obra que se recibe colectivamente, enton-
ces el patrimonio edificado sólo existe en la esfera pública, en contacto con la colecti-



González / Monumentos del centenario en México y Argentina112

esta continuidad, esta sensación de permanencia y este sentimiento de 
pertenencia, en una estrategia de representación nacional idealizada 
frente a las amenazas de ruptura y desorden provocadas por la hetero-
geneidad de los nuevos estados. En estos contextos, se producen dis-
cursos sobre el pasado que destaquen no sólo la singularidad y gran-
deza de los hechos culturales convertidos en patrimonio, como es el 
caso de los monumentos conmemorativos del centenario, sino también 
sus orígenes remotos y su continuidad a lo largo del tiempo para que 
promuevan un sentimiento nostálgico en relación al pasado, al mismo 
tiempo que se presentan como recurso para la construcción del futuro. 
El patrimonio es, por tanto, una construcción social, un proceso simbó-
lico de legitimación social y cultural, basado en la selección y activación 
de ciertas edificaciones (no de todas), que permite representar una de-
terminada identidad. Esta representación se procesa a través del rescate 
de edificios, monumentos, etc., destacados de un conjunto más amplio, 
que cumplen una finalidad de identificación colectiva por el hecho de 
ser vehículo de los valores culturales propios de cada sociedad, esto es, 
objetos seleccionados y construidos por ella en cada momento. 

Hablar de patrimonio presupone hablar de identidad en la medida 
en que ésta puede definirse como una síntesis simbólica de valores que 
contribuyen al sentimiento de pertenencia e identificación de una colec-
tividad social. Esa capacidad de representación simbólica de las iden-
tidades a través de los monumentos ha sido un elemento central en la 
definición actual del concepto de patrimonio. Si la ciudad moderna del 
siglo xix y sus símbolos, especialmente los enraizados en la tradición, 
dio nacimiento al concepto de monumento histórico, el concepto de 
patrimonio urbano que hemos adoptado es, de acuerdo con Choay, una 
consecuencia de los conceptos de monumento y de monumento históri-
co desarrollados principalmente durante ese siglo.

Una de las acepciones más utilizadas del concepto de patrimonio es 
aquella que la relaciona con una herencia, con un legado que hemos 
recibido de nuestros antepasados y que tenemos el deber de transmitir 
a las generaciones futuras. Así considerada, la herencia cultural contri-

vidad, tiene un carácter que favorece el reconocimiento por parte de grandes grupos lo 
que favorece las tendencias a la socialización.



Acta Poetica 351, 2014, pp. 93-115 113

buye a dar cierta estabilidad, permanencia y continuidad de los monu-
mentos y otros hechos culturales que, al mismo tiempo que permiten 
establecer un puente simbólico entre el pasado, el presente y el futuro, 
promueven un sentimiento de filiación y pertenencia por parte de los 
miembros del colectivo social. Sin embargo, esa manera de pensar el pa-
trimonio no permite captar toda la complejidad asociada a ese concepto, 
puesto que el patrimonio es resultado, en primer lugar, de un proceso de 
reconocimiento y selección de ciertos hechos urbanos y arquitectónicos 
que se proyectan y encuentran su justificación en una valoración que 
remite a su carácter simbólico, esto es, a su necesidad de preservación 
en virtud del significado que encierra para la colectividad, pero también 
en su rentabilidad social, o sea, su utilidad y funcionalidad en el plano 
social y económico. Por tanto, más allá de su relación con el pasado 
histórico, el patrimonio funciona tanto como herramienta de formación 
identitaria como instrumento de afirmación y legitimación de grupos 
sociales. Las áreas urbanas patrimoniales son soportes de la memoria 
social y, como tales, son importantes para el desarrollo de la sociedad, 
para la formación del sentido de la historia en la vida cotidiana y para 
la construcción de las identidades colectivas. Pero esas áreas no se pre-
sentan sólo como soportes de la memoria sino también como bienes de 
valor artístico y cultural. Al aumentar en importancia las actividades 
económicas relacionadas con la cultura, aumenta la importancia de esa 
naturaleza artística del patrimonio construido, lo que puede ocasionar 
intervenciones urbanísticas que menosprecian el carácter de memoria.

Por tanto, las áreas urbanas con valor patrimonial son portadoras de 
un carácter doble: bienes de carácter artístico-cultural y soportes de la 
memoria social, con valor histórico. ¿Cómo situarse frente a este ca-
rácter doble? Desde un punto de vista económico, la expansión de los 
servicios, de la actividad económica ligada a la cultura y al turismo es 
una preocupación. Para esas actividades el valor artístico-cultural es más 
importante, pero para atender plenamente esos objetivos, se requieren 
intervenciones, actualización de imagen y otras transformaciones de 
marketing. El tratamiento del patrimonio como soporte de la memo-
ria impone cambios definidos de la forma arquitectónica y urbanística 
e impide la instalación de equipamientos urbanos relacionados con el 
turismo en esas áreas. O sea, el mercado inmobiliario está limitado en 



González / Monumentos del centenario en México y Argentina114

sus movimientos. También el punto de vista ambiental cada vez es más 
pertinente en las políticas urbanas. De hecho, la presencia de bienes de 
valor patrimonial es un factor en la calidad cultural del entorno urba-
no. Así, el tratamiento del patrimonio como soporte de la memoria es 
positivo desde el punto de vista ambiental; sin embargo, en la práctica, 
a veces la política ambiental pasa a segundo término cuando se quiere 
aumentar la expresividad artístico-cultural, al grado de comprometer su 
calidad de soporte de la memoria.

Si la sociedad actual trae las marcas de las estructuras sociales que 
le antecedieron y si estas marcas son potencialmente lo soportes de la 
memoria, entonces es también por la selección, el análisis y la interpre-
tación de éstos como se construyen la memoria social y el olvido. La 
memoria colectiva es socialmente construida por la conservación de 
ciertos soportes convertidos en patrimonio cultural. Esa selección se 
hace en el ámbito del poder público por medio de un conjunto de ac-
ciones, mediadas por la dinámica que involucra la esfera pública, en un 
contexto político y cultural. En este sentido, el proceso de preservación 
del patrimonio está condicionado por la acción política. La construc-
ción de la memoria (y, por tanto, del olvido) es objeto de una permanen-
te disputa por parte de los poderes políticos, lo cual ocurre por medio de 
la decisión qué es lo que debe preservarse.11

Con el rescate del pasado por medio de la noción de patrimonio no 
sólo se busca la recuperación, sino que también se exaltan las activida-
des y expresiones que puedan convertirse en instrumento para fortalecer 
la identidad de una comunidad. Pero estas iniciativas asumen, más allá 
de una vertiente identitaria, un carácter instrumental, pues contribuyen 
a la legitimación de los poderes instituidos, una vez que la oferta de bie-
nes y actividades culturales responde a los anhelos de una población ca-
rente de vínculos de identificación con el territorio, con el pasado y con 
los demás miembros de la colectividad; se promueve, de este modo, el 

11 Dice Le Goff, “la memoria colectiva ha constituido un hito importante en la lucha 
por el poder conducida por las fuerzas sociales. Apoderarse de la memoria y del olvido 
es una de las máximas preocupaciones de las clases, de los grupos, de los individuos 
que han dominado y dominan las sociedades históricas. Los olvidos, los silencios de la 
historia, son reveladores de estos mecanismos de manipulación de la memoria colec-
tiva”. (134)



Acta Poetica 351, 2014, pp. 93-115 115

consenso social. En conclusión, aunque pueda ser caracterizado como 
un proceso de representación cultural basado en el pasado y en las es-
pecificidades culturales locales, el patrimonio es una interpretación o 
recreación de la historia que transmite mitos de origen y de continuidad, 
que más allá de dotar un grupo de un sentimiento de pertenencia común, 
contribuye a la legitimación de las instituciones sociales responsables 
por su activación. Es éste el rasgo discursivo fundamental de los monu-
mentos del centenario.

referencias

Choay, Françoise, L’allégorie du patrimoine, Paris, Éditions du Seuil, 1992, 
307.

Eliade, Mircea, Tratado de historia de las religiones, Ediciones Cristiandad, 
Madrid, 1974.

Foucault, Michel, El orden del discurso, Barcelona, Tusquets, 1973.
Foucault, Michel, Historia de la sexualidad. 1. La voluntad de saber, Méxi-

co, Siglo xxi, 1977.
Gellner, Ernest, Nations and nationalism, Ithaca, Cornell University Press, 

1983.
Giménez, Gilberto, “Cultura, identidad y memoria. Materiales para una socio-

logía de los procesos culturales en las franjas fronterizas”, Frontera Norte, 
vol. 21, núm. 41, enero-junio, 2009, 1-32.

Halbwachs, Maurice, Los marcos sociales de la memoria [1925], Barcelona, 
Anthropos, 2004.

Heller, Agnes, “Memoria cultural, identidad y sociedad civil”, Indaga. Re-
vista Internacional de Ciencias Socials y Humanas-International Review of 
Social and Human Sciences, Santa Cruz de Tenerife: Foro de Investigacio-
nes Sociales, 2003.

Lappas, Alcibíades, La masonería argentina a través de sus hombres, ed. de 
autor, 1966.

Le Goff, Jacques, El orden de la memoria, Barcelona, Paidós, 1991.
Riegl, Aloïs, Le culte moderne des monuments: son essence et sa génesse, 

Paris, Ed. du Seuil, 1984 [edición en español: El culto moderno a los monu-
mentos. Madrid, Visor, 1987].




