Acta Poetica 332
JULIO-DICIEMBRE
2012 (77-94)

La vida de Buda en lengua castellana (1890-1920)

José Ricardo Chaves

En este ensayo se revisa la recepcion inicial de la leyenda de Buda en lengua
castellana, con base en autores del modernismo panhispanico, con sus diferen-
tes perspectivas, a partir de la tiltima década del siglo xix hasta la aparicion del
libro de José Vasconcelos, Estudios indostanicos (1920), en que se buscd supe-
rar la imprecision biografica y cultural dominante hasta entonces por medio de
un discurso mas académico y mejor informado.

PaLABRAS CLAVE: budismo, modernismo hispanoamericano, leyenda de
Buda.

In this essay, the author develops the early reception of the Buddha’s legend in
the Spanish language, beginning with writers classified as “Modernistas”, from
the last decade of the 19th century, to the book of José Vasconcelos Estudios
indostanicos (Indostanic Studies) (1920), that tried to overcome the biographic
and cultural faults of his predecessors by means of a more academic work.

Keyworps: Buddhism, hispanic Modernismo, Buddha’s legend.

[77]



Acta Poetica 332
JULIO-DICIEMBRE
2012 (77-94)

José Ricardo Chaves
Instituto de Investigaciones Filologicas
Universidad Nacional Autonoma de México

La vida de Buda en lengua castellana (1890-1920)

No siempre hubo Buda y budismo en el imaginario occidental, sino
que tales nombres surgieron en tiempos modernos, sobre todo a partir
del siglo xix. La conformacion de un cuerpo sistematico de discursos
e imagenes sobre Buda y el budismo en castellano, esto es, traducido
geograficamente, en Espaia e Hispanoamérica, se inicia hacia la tltima
década del siglo x1x' y es inseparable de un proceso cultural mayor vin-
culado, mas que con su recepcion (como podria pensarse ingenuamen-
te), con su construccion (por medio de conceptos, textos traducidos,
imagenes) en el resto de Europa y en Estados Unidos. La generacion
del concepto “budismo” y de su personaje central, Sidarta Gautama,
el Buda, se dio ahi de forma sistematica a partir del siglo xix, en plena
atmosfera romantica. Si bien hubo indicios de Buda y su doctrina antes
(por ejemplo, en Marco Polo o en la leyenda cristiana del santo de la
India, Barlaam y Josafat), no se habia generado una visiéon mas precisa
de Buda (como comenzaria a hacerse con el romanticismo), sino que
aparecia inmerso y a veces disuelto en el mundo mayor de la India y
el hinduismo, del que seria quizas una desviacion de la norma, apenas

'Hay antecedentes valiosos como el libro de viajes del mexicano Francisco Bulnes,
Sobre el Hemisferio Norte once mil leguas. Impresiones de viaje a Cuba, los Estados
Unidos, Japon, China, Cochinchina, Egipto y Europa, de 1875, que dedica todo un
capitulo a Buda y al budismo.

[79]



un avatar de Vishnu, su novena encarnacion. En el bosque brumoso del
orientalismo, no se lograba distinguir el arbol del budismo.

Orientalismo romantico y teosofico

Los romanticos secretaron su propio orientalismo, una forma de exo-
tismo vinculada, en el caso de la India, con la sabiduria y el éxtasis.
El poeta y critico Friedrich Schlegel escribié que habia que buscar el
supremo romanticismo en Oriente e hizo de la India la cuna de la reli-
gion. Después, se fue a estudiar sanscrito a Paris. Antes que €1, Herder
también habia abordado las virtudes arquetipicas de la India, en tanto
manifestacion mas cercana al origen, en vida y espiritualidad, en mito y
poesia. Con ellos y muchos otros, el sanscrito parecié desplazar en vir-
tudes magicas al hebreo, hasta entonces la lengua reinante en misterio
por sus vinculaciones cabalisticas y egipciacas. Los romanticos amaron
la busqueda de los origenes de muchas cosas: el ombligo del estado,
del mito, de la poesia, del lenguaje, y en este sentido la antigiiedad del
sanscrito lo proyectaba mas allé del hebreo, a las fuentes indoeuropeas,
aspiracion que mas adelante cristalizaria en los suefios de opio de la
raza aria.

Para el romantico, el mito entre mas antiguo, mejor; mas cerca esta
de la fuente, de la verdad. De sus distintas versiones, la mas lejana es
la més cierta. El fantasma del origen y la ilusion de causalidad estan
ahi vigentes, como ya lo sefialara Nietzsche, como lo propio del pensar
positivo. Nada mas contrario a este proceder retroactivo, siempre hacia
atras, que la respuesta estructuralista de Lévi-Strauss en el siguiente
siglo, en la que todas las versiones del mito cuentan igual y entre todas
ayudan a conformar su patrén basico.

En la Europa del xix, los principales paises que debatieron sobre bu-
dismo y que produjeron incluso instancias académicas de erudicion,
traduccion y comentario, fueron Francia, Alemania e Inglaterra. Esta
ultima llegaria a dominar en este ambito académico en parte por sus
intereses coloniales directos. Este aspecto de alta cultura estuvo acom-
pafiado de una proyeccion mas popular, canalizada por la prensa y el
orientalismo pictorico y decorativo. En el caso de Espafia no se dio un

80 Cuaves / La vida de Buda en lengua castellana (1890-1920)



orientalismo académico comparable al de Francia o Inglaterra y en His-
panoamérica de plano no se dio hasta mucho después. En estos ulti-
mos casos lo que se produjo fue sobre todo un orientalismo de segunda
mano, importado, cuando menos en lo que a la India respecta, que se
ponia al tanto del asunto leyendo a los sabios franceses, ingleses y ale-
manes y sus traducciones.

Un factor muy importante de popularizacion budista, sin importar
qué tan acertada fuera su presentacion, fue la teosofia, una corriente
pararreligiosa de tipo ocultista surgida a mediados de los setenta del
XIX, que en su planteamiento sincrético daba a Buda y al budismo un
lugar central, como la religion exotérica mas cercana a la fuente primor-
dial de las religiones histdricas. De hecho, todavia hasta no hace mucho
tiempo casi se hacian sindonimos budismo y teosofia, por supuesto, de
forma equivocada, pues el primero es asiatico y milenario, y la segunda,
europea y decimonona.

La amplitud cultural de la teosofia atrajo a mucha gente, incluidos
notables intelectuales y artistas, que sirvieron de enlace entre las altas
obras académicas y un budismo mas accesible que no descart6 la ex-
presion literaria. Como movimiento intelectual y religioso, la teosofia
fue exitosa en toda América, Europa y algunos paises asiaticos como
la India. En el mundo hispanico, la teosofia se expandidé rapidamente
a ambos lados del Atlantico y para principios de siglo xx ya estaban
traducidas al espafiol las principales obras teosoficas, las de Madame
Blavatsky, primero, y muy pronto las de Besant y Leadbeater, sus neo-
teosofos continuadores. Hubo toda una red de publicaciones regionales,
en la que destaco la revista Sophia, de Espafia, que se leyd también
mas alla de sus fronteras, del otro lado del mar. En sus paginas pue-
den encontrarse referencias a Buda y el budismo, asi como notas sobre
traducciones de textos budistas al francés y al aleman. Los teésofos es-
panoles conformaron toda una notable escuela de traductores, no solo
de obras doctrinales, sino también literarias. Entre los mas reconocidos
estan José Roviralta Borrell (el Fausto de Goethe, y la Bhagavad Gita),
Federico Climent Terrer (la version de Besant de la Bhagavad Gita), Ed-
mundo Gonzalez Blanco (Emerson, Carlyle, Ruskin) y, para nuestro
tema dharmico, Rafael Urbano, quien en 1908 publicéd su traduccion
de un clasico budista, el Dhammapada, en la Biblioteca Orientalista de

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 77-94 81



Ramoén Maynadé, en Barcelona. Después traducira a Nietzsche. De esta
manera, Buda y Nietzsche entraron al castellano por el mismo traductor.

Best sellers budistas de fin de siglo xix. Leyenda y doctrina

Hubo a finales de siglo xix tres libros sobre Buda y budismo de amplia
resonancia internacional, verdaderos best sellers traducidos a multi-
ples lenguas del inglés. En primer lugar, The Light of Asia (La luz de
Asia), quiza la obra literaria de mayor impacto en Occidente (hasta que
aprecio Siddharta, de H. Hesse) sobre la vida y la ensefianza del Buda
(que en Hesse es tangencial), escrita la primera por el poeta victoriano
Edwin Armold en 1879, y que seria llevada al cine en 1925 en una copro-
duccion de Alemania y la India, sin demasiado brillo en su version de
cine mudo, agotado quiza el impulso victoriano del poema de Arnold.
En cambio, el Siddharta de Hesse se habia publicado tres afios antes, en
1922, y comenzaba a llenar las expectativas de nuevas generaciones de
lectores interesados en el asunto orientalista.

El segundo libro de gran difusion del Dharma fue el Catecismo bu-
dista (1881), de Henry Olcott, norteamericano, fundador con Madame
Blavatsky de la Sociedad Teosofica en 1875 en Nueva York, uno de los
primeros conversos occidentales y reorganizador del budismo surasia-
tico, al que inoculd formas protestantes de educacion y divulgacion.
Es un texto organizado en forma de preguntas y respuestas, de caracter
doctrinal, con un alcance quiza mas limitado a algunos paises asiaticos
como la India y Ceilan, y a &mbitos teosoficos internacionales.

El tercer libro importante fue £/ evangelio de Buda (1894), del ale-
man radicado en los Estados Unidos Paul Carus, vertido al espafiol por
el ya mencionado traductor teosofico Rafael Urbano, y que buscd mos-
trar un budismo claramente diferenciado de sus presentaciones ocultis-
tas. Trazas y citas de este libro pueden encontrarse en escritores de la
época, como por ejemplo Amado Nervo en su libro El estanque de los
lotos, publicado el afio de su muerte, 1919.

Estos libros, sobre todo los de Arnold y Carus, aparte de los multi-
ples articulos en revistas y otras publicaciones, brindaron a los lectores
no especializados de fines del x1x y principios del xx los elementos ba-

82 Cuaves / La vida de Buda en lengua castellana (1890-1920)



sicos del personaje de Sidarta Gautama, no tanto de sus doctrinas, sino
de su leyenda, mismos que los escritores de entonces tuvieron a su dis-
posicién para embarcarse en sus propias versiones, junto con las fuentes
académicas y eruditas que podian consultar.

Entre los asuntos que atrajeron la atencion de los occidentales res-
pecto al recién “descubierto” budismo dos son los mas importantes: pri-
mero, su sistema ético, tan admirable segtn la vision cristiana desde el
punto de vista de la compasion y el beneficio del otro, y tan diferente
al mismo tiempo en la forma de explicar los fundamentos de tan noble
accion (teismo cristiano versus ateismo budista).

El segundo asunto de mucho interés es el relativo a la leyenda del
Buda, a su biografia maravillosa y ejemplar, confrontada a veces con
la de Cristo, de mayor sesgo dramatico, que parece culminar en su im-
pactante crucifixion, cuando falta todavia lo mejor: su resurreccion. Sin
embargo, Buda gana en fineza filosofica, en comprension desnuda de la
realidad o de lo que suponemos como tal. El conflicto del Buda es ante
todo consigo mismo, con la ley de su padre el rey. De manera opuesta,
esta no es transgredida o puesta en duda por Jesus, cuyo mérito es justa-
mente seguir la voluntad de su padre celestial.

Si bien la leyenda y la ética budicas atrajeron la mirada occidental,
otros aspectos escandalizaron: su ya mencionado ateismo, que en es-
tricto sentido deberia llamarse mas bien como simple no teismo, Dios
como una hipdtesis prescindible para un vivir ético y sabio en el mun-
do; en todo caso, dicen los budistas, habria dioses, no Dios; también se
rechaz6 la nocion de karma, que se asimild a destino y fatalidad, a lo
escrito de antemano, verdadero escandalo para la mentalidad defensora
del individuo (considerado arquitecto de su propio destino), base de la
nueva civilizacion, moderna y capitalista. En este mismo sentido, junto
al karma también fueron cuestionadas nociones antiyoicas como las de
reencarnacion y nirvana (entendido como disolucion del yo en un océa-
no trascendente).

Se van acufiando en espafol algunos neologismos que ingresaron al
flujo cotidiano de los discursos como karma y nirvana, que al mismo
tiempo se imponian en otras lenguas, y que se consagran cuando cir-
culan mas alla de lo periodistico o académico y acceden a la expresion
poética. En especial nirvana recibira una buena acogida en el mundo

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 77-94 83



literario, que lo usara como metafora de extincion y de muerte, mas que
de paz o de liberacion. Sobre tal término traigo a colacion las palabras de
Borges:

Afirmar que la fascinacion ejercida por el budismo sobre las mentes y las
imaginaciones occidentales procede de la palabra nirvana es una exage-
racion evidente que encierra una particula de verdad. Parece imposible,
en efecto, que esa palabra tan sonora y tan enigmatica no incluya algo
precioso. Los literatos europeos y americanos la han prodigado raras ve-
ces en la acepcion originaria; bastenos recordar a Lugones, que la usa
para significar la apatia o la confusion (Qué es el budismo, 84).

Podria agregarse al ejemplo de Lugones el del poeta uruguayo Julio
Herrera y Reissig (1875-1910), quien vincula el nirvana con la disolu-
cion personal por medio de la droga en su narracion Aguas del Aque-
ronte, cuyo solo titulo nos induce, de manera paradodjica, a recordar el
olvido por medio del rio del mito griego cuyas aguas bebidas inducian
la amnesia a las almas para iniciar otra vida. La vida se renueva con el
olvido, parece ser la leccion.

Canodnicamente, del lado budista, la vida del Buda se suele represen-
tar en doce acciones o momentos, que incluso suelen pintarse en mura-
les en los templos. Estas doce partes a veces estan muy seguidas entre
si, se suceden muy radpidamente (como en las tres primeras), o a veces
hay una gran distancia de tiempo (como entre la diez y la doce). Estos
doce eslabones biograficos son: primero, la existencia del futuro Buda
en el cielo Tushita, limitrofe entre el mundo superior de los dioses y el
reino sin forma. Se trata, claro, de una existencia preterrenal. Segundo:
su descenso del reino divino de Tushita al humano. Tercero: su entrada
en el vientre de su madre, la reina Maya, la bella ilusion, anunciado
por un sueflo profético de ser invadida por un elefante blanco. Cuarto:
su nacimiento indoloro, inmediatamente tras el cual el bebé camina y
de cada una de sus huellas nace un loto. Quinto: su maestria natural en
toda suerte de artes mundanas, desde el arco y la flecha hasta el debate
intelectual. Sexto: su comoda vida en palacio, llena de ocio y placer, de
voluptuosa feminizacion. Séptimo: su partida de tan magnifico habitat
tras su encuentro con la vejez, la enfermedad y la muerte. Octavo: su

84 Cuaves / La vida de Buda en lengua castellana (1890-1920)



subsiguiente practica ascética, que lo lleva al borde de la aniquilacion,
cuando el yogui se vuelve calavera. Noveno: la victoria sobre Mara,
diabdlico sefior de toda suerte de ilusiones mundanas y trascendentes.
Décimo: la iluminacion o, mejor, el despertar, salir del suefio cotidiano
a la vigilia perpetua, la actualizacion de una condicion innata de luz y
vacio, la budificacion. Numero once: la enseflanza y codificacion oral
de la experiencia liberadora para beneficio humano y cosmico, la puesta
en movimiento de la Rueda del Dharma. Por ltimo, la duodécima: el
parinirvana: la muerte fisica de Buda, la continuidad subjetiva de una
manera impensable desde la objetividad, al ubicarse mas alla de la pa-
labra y de la percepcion.

Como veremos, buena parte de las elaboraciones literarias de Buda
dejaran de lado los aspectos milagrosos y fantasticos de su leyenda (por
ejemplo, su existencia preterrenal en el cielo de Tushita presentada en
los dos primeros eventos candnicos), siguiendo en esto la actitud de los
eruditos budélogos de la época, ansiosos como estaban por dar un fun-
damento historico y textual al Buda, sin atender demasiado al milagro
y la maravilla.

El Buda decadente de Blasco Ibariez

En las zonas hispanohablantes también se gener6 un Buda literario,
igual que ocurria en inglés alrededor de Arnold, aunque sin su éxito de
lectores, tal como puede apreciarse en varios escritos, siendo el mas lo-
grado desde un punto de vista narrativo uno del espafiol Vicente Blasco
Ibanez (1867-1928), para asombro de algunos, dada su fama de escritor
realista. Se trata de una obra de juventud, de 1896, una novela corta de
tema orientalista, la vida del Buda descrita con lenguaje modernista,
con cierta voluptuosidad decadente, que se complace en la descripcion
sensual de los cuerpos, tanto de las bailarinas y concubinas como del
propio Buda, que queda erotizado, por ejemplo cuando debe realizar
sus proezas fisicas:

Sidarta se despojo de su turbante, pero cual la nieve, deslizése el sayo
de oro, que brillaba con reflejos de sol; se arrancé con gallardia el collar

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 77-94 85



de perlas y los innumerables aros preciosos que resguardaban sus brazos
y piernas, y quedo sin otra vestidura que el blanco cefiidor anudado sobre
los rifiones. Su desnudez provocé un murmullo de admiracion. Las her-
mosas damas se deleitaron contemplando este cuerpo esbelto y gallardo
como el de Rama, fuerte y musculoso, sin rudas protuberancias que alte-
rasen la suavidad de la piel: un cuerpo que parecia emanar luz como de
los dioses cuando se aparecen por la noche a los santos solitarios sumi-
dos en la meditacion (Obras completas, 890, tomo I1I).

Mayor empefio lingiiistico hara Blasco Ibafiez para dotar a sus des-
cripciones de bailarinas, bayaderas y acrobatas con un contenido sen-
sual, con lo que el énfasis literario es mas sobre el placer que sobre el
dolor, lo cual, supongo, habria sido lo propio para sefialar el interés
budista: el sufrimiento y su extincion. Es més bien el hedonismo fini-
secular (no exento de pesimismo) el que campea en sus paginas, quiza
como sublimacion a las condiciones carcelarias que padecia el autor al
escribirlas, tal como sefiala en su prélogo de 1927, cuando junta esa no-
vela corta con otras tres bajo el titulo de Novelas de amor y de muerte.

Tras una descripcion viril suntuosa, el Buda de Blasco Ibafiez sufre
luego, mientras vive en palacio con su esposa y las mujeres de su ha-
rén, un proceso de feminizacién. El lujo, la comodidad, la belleza, la
abundancia, el placer, todo esto afemina progresivamente a Sidarta en
palacio, que todavia no es Buda pues no se ha iluminado tras bregar
con la muerte, la enfermedad y la ascesis. La iluminacion lo revirili-
zara en cierta forma, aunque muy pronto lo deshumanice al tornarlo
cosmico. La escala de lo humano se disuelve en la condicion budica.
A Blasco Ibafiez no le interesan los aspectos doctrinales de su persona-
je (incluso parece ignorarlos en ciertos momentos) sino sus posibilida-
des literarias; es, pues, la leyenda la que lo atrae, para darle su propia
interpretacion, no su filosofia ni su ética, que apenas aparecen al fondo,
desdibujadas.

Juan Valera y su paradojico rechazo de Buda

En la misma Espafia hay otro escritor interesado en Buda. Se trata de
Juan Valera (1824-1905), quien ya desde la publicacion de sus Leyendas

86 Cuaves / La vida de Buda en lengua castellana (1890-1920)



del Antiguo Oriente se habia propuesto desarrollar los asuntos orienta-
listas en la literatura de su pais. Asi lo dice en el prologo:

Otra razén nos impulsa también a escribir estas leyendas. Deseamos di-
vulgar un poco la literatura oriental antigua y empezar a emplearla en
nuestra moderna literatura espafiola. En Francia y en Inglaterra y en Ale-
mania, el renacimiento oriental [...] deja tiempo ha sentir su influjo en
el arte y en la poesia. En Espafia aun no se nota nada de esto (Obras
completas, 901).

En su tltima novela, Morsamor, Valera cambia radicalmente el re-
gistro narrativo empleado hasta entonces y apuesta por una novela de
asunto fantéstico, solo que ambientada histéricamente en el siglo xvi,
con lo que vuelve menos claro su propoésito de dar rienda controlada
a su fantasia. La suya es una novela del esplendor imperial de Espana
y Portugal, fantasia compensatoria del derrumbe del imperio realmen-
te existente, mostrada en las peripecias de su personaje faustico que
rejuvenece alquimicamente y viaja por el mundo, incluida la India y
el Tibet, donde tiene la oportunidad de estudiar directamente con los
mismos maestros espirituales que, siglos después, dictaran a Madame
Blavatsky su teosofia. El personaje de Valera, hereje pero cristiano, re-
chazara finalmente las ensefianzas tibetanas y se lanzara a las profundas
aguas del quietismo mistico, cercano al de Miguel de Molinos, cuya
guia espiritual por esos mismos tiempos era puesta de nuevo en circu-
lacién por los propios tedsofos espafioles en su revista Sophia, en espe-
cial por Rafael Urbano, tras bastante tiempo de relativo olvido, opacada
quiza por el brillo poético de santa Teresa y de san Juan de la Cruz, con
misticismos menos disolventes.

Valera menciona al Buda mas por su filosofia que por su leyenda.
Menciona el asombro de los portugueses al encontrar en la India ense-
fianzas reminiscentes de la ética cristiana, que atribuyeron a las predica-
ciones del apdstol santo Tomas, que alla anduvo y murid. Sin embargo,
a continuacion el narrador aclara:

La verdad era que lo que creian los portugueses cristianismo viciado era
la religion fundada por Sidarta, principe de los sakias de Kapilavastu,

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 77-94 87



y predicada en Ceilan algunos siglos antes de Cristo. La moral de esta
religion no podia ser mas santa ni mas hermosa, pero su metafisica era
erronea y desconsoladora. En el amor y la compasion por el infeliz linaje
humano, sin distincion de castas ni de jerarquias, estribaba aquella mo-
ral, pero no tenia un Dios misericordioso (Morsamor, 196-197).

El narrador cristiano se extiende en el ateismo budista, en su nirva-
na conducente a la aniquilacién, por lo que el rechazo final del persona-
je esta presente en potencia desde su llegada a la India. Llama la atencién
esta actitud relativamente negativa de Valera con respecto al budismo
histérico, teniendo en cuenta que buena parte de su conocimiento al
respecto viene filtrado por la teosofia de Blavatsky, de la que estuvo
cercano en sus ultimos afios, como queda demostrado en la novela Mor-
samor. Esto porque la visiéon de Blavatsky es muy probudista (aunque
por razones que se considerarian erroneas desde la ortodoxia) y el resul-
tado es un Valera recristianizado hacia la vertiente mistica.

El Buda teosofico de Fernandez Giiell

Una vision positiva de este budismo de extraccion teosofica y espiritista
que se dio a principios del xx en el 4rea hispanohablante es la represen-
tada por Rogelio Ferndndez Giiell (1883-1918), escritor costarricense
que dejo su patria por razones politicas para irse a Espafia, donde vi-
vio por un tiempo y se casd, y que luego abandonara con su familia
para trasladarse a México. En tierra azteca gozo de la amistad y de la
proteccion del diplomatico Ignacio Mariscal y del presidente Francisco
1. Madero, con quienes compartié idearios masonico y espiritista. De
hecho, con la ayuda de Madero, Fernandez Giiell edité algunas publi-
caciones espiritistas, tanto revistas como libros. En esta linea, su libro
mas destacado fue Psiquis sin velo. Tratado de filosofia esotérica (1912),
dedicado justamente a su benefactor Madero. Entre otros asuntos, en
dicho libro Fernandez Giiell hace un repaso de las diferentes doctrinas
religiosas a lo largo de la historia, con la idea muy teosofica de que,
pese a sus diferencias, las distintas religiones ensefian basicamente las
mismas verdades, como debe ser dado su origen comun en una suerte de

88 Cuaves / La vida de Buda en lengua castellana (1890-1920)



antigua religion original, que luego se adapt6 en cada religion concreta
a las variaciones culturales e historicas de los hombres, algo, por cierto,
no tan alejado de lo que habian planteado algunos autores del neoplato-
nismo renacentista como Pico de la Mirandola y Ficino.

Esta idea renacentista y luego romantica de una metarreligion primor-
dial y prehistérica fragmentada luego en religiones histoéricas concretas
fue retomada literariamente con ojo romantico a fines del siglo xix por
el escritor francés Edouard Schuré (1841-1929) en su libro de gran éxito
Los grandes iniciados (1889), traducido a multiples idiomas y reedita-
do hasta la fecha, dada su riqueza literaria, no tanto su consistencia his-
torica y mitoldgica. Pues bien, Fernandez Giiell hace en su libro Psiqguis
sin velo una suerte de seguimiento de algunos fundadores religiosos en
la linea del libro de Schuré (su idea es desembocar en la tltima reve-
lacion: el espiritismo de Allan Kardec), en el que incluye a Buda, del
que hace un resumen de su leyenda y de su doctrina, apoyado parcial-
mente en los escritos del orientalista Max Miiller. Tras exponer algunos
rasgos biograficos y doctrinales de Buda, Fernandez Giiell concluye:

De aquella eminentisima figura han hecho la codicia de los unos y la ig-
norancia de los otros, un dios, atribuyéndole palabras y milagros contra-
rios a sus propias ensefianzas. Mas, restaurandole, por decirlo asi, en su
figura humana, Budha aparece circundado de legitima gloria, como dig-
no precursor de Cristo. Budha hablé de las vidas sucesivas y de muchos
otros de los principios sobre que descansa el Espiritismo Moderno. Se le
condena por su interpretacion del Nirvana, creyéndose que ¢l buscaba
la libertad del alma en su extincion completa (Psiquis sin velo, 36-37).

Y continta su discurso intentando mostrar el caracter no nihilista del
pensamiento budista, que era uno de los topicos de la interpretacion oc-
cidental por entonces, desde Nietzsche hasta Valera, lo que lo muestra
como un intérprete a contracorriente de su época.

El Buda politico de Marti

No todas las recreaciones literarias de Buda apuntan a la renuncia del
mundo y al discurso sublime. Tenemos el caso del escritor cubano José

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 77-94 89



Marti (1853-1895) quien, en su revista editada en Nueva York, La Edad
de Oro, publico un largo texto titulado “Un paseo por la tierra de los
anamitas”, en el que en un cierto pasaje se describe una pagoda budista
de Vietnam y se cuenta la historia de Buda “que no fue dios cuando
vivié de veras, sino un principe bueno, tan fuerte de cuerpo que mano
a mano echaba por tierra a leones jovenes, y tan hermoso que lo queria
como a su corazon el que lo veia una vez, y de tanto pensamiento que
no podian los doctores discutir con €l, porque de nifio sabia mas que los
doctores més sabios y viejos” (La Edad de Oro, 207-208). El recuento
de Marti esta exento de todo rasgo maravilloso y hacia el final se ex-
tiende sobre los usos politicos y econémicos que otros hacen de Buda,
una vez que muere, tanto sus alumnos, que “empezaron a vivir de lo que
la gente les daba porque les hablasen de las verdades de Buda”, como el
rey del lugar, “que vio que en el nombre de Buda habia poder, porque la
gente miraba todo lo de Buda como cosa del cielo, tan hermoso que no
podia ser hombre el que vivid y habl6 asi” (210).

Viendo posibilidades de mayor dominio, el rey une sus esfuerzos con
algunos discipulos:

Mando el rey juntar a los discipulos para que pusiesen en libros la his-
toria y los sermones y los consejos de Buda; y puso a los discipulos a
sueldo, para que el pueblo viese juntos el poder del rey y el del cielo, de
donde creia el pueblo que habia venido al mundo Buda (210).

Muy pronto incluso el rey invade otros paises, con el pretexto de
divulgar el budismo: “Hubo unos discipulos que hicieron lo que el rey
queria, y salieron con el ejército del rey a quitarles a los paises de los
alrededores la libertad, con el pretexto de que les iban a ensefiar las
verdades de Buda, que habian venido del cielo” (210). Vemos, pues, el
establecimiento de un clero aliado al poder politico y militar, que mani-
pula las ensefianzas de Buda para provecho propio. En su elaboracion,
Marti no esta basandose en ejemplo historico o legendario de la vida de
Buda, sino que esta proyectando sus temores socialistas por la union del
estado y el clero para manipular las creencias religiosas populares en su
propio beneficio. Si Marti se hubiera tomado la molestia de recurrir a la
cronica historica para informarse mejor y no solo proyectar sus fantas-

90 Cuaves / La vida de Buda en lengua castellana (1890-1920)



mas, se habria encontrado més bien un contragjemplo de lo planteado
por ¢él en el caso del rey Asoka (272-231 a.C.), famoso monarca con-
vertido al budismo y atemperado por este en sus afanes de conquista. La
tolerancia del budismo hacia otras religiones es un rasgo de su devenir
historico ampliamente reconocido y que lo distingue de los aguerridos
monoteismos, por lo que Borges ha dicho que “la tolerancia del budis-
mo no es una debilidad, sino que pertenece a su indole misma” (Siete
noches, 78).

Este rey de la version de Marti me hace pensar en el rey de la historia
contada por Marco Polo, el viajero renacentista, quien fue el primero
en Occidente en dar cuenta de la leyenda de Buda, a quien ¢l nom-
bra “Sergamoni Borchan” por Sakiamuni Buda. En el cuento de Marco
Polo, el rey es el papa de Buda y lo sobrevive (a diferencia del recuento
tradicional, en el que Buda alcanza los 80 afios y, para cuando muere, su
padre ya hace tiempo que fallecio):

Y cuando el hijo del rey murid, se lo llevaron al rey su padre, y cuando
este vio muerta a su criatura, que amaba mas que a su propio cuerpo, le
entrd una desazon y una pena dificiles de describir. Quiso hacer una ima-
gen a su semejanza, toda de oro y piedras preciosas, y fue venerada por
todos los subditos y adorado como un dios (Viajes, 178).

Marco Polo, quien no deja de admirar a la figura de Sergamoni Bor-
chan, de quien dice que “si hubiera sido cristiano hubiese sido un gran
santo como nuestro sefior Jesucristo”, quiere explicar de esa manera
el nacimiento de la idolatria budica, la representacion de lo sacro en
lo material, por medio del dolor del padre que, al ser rey, impone sus
deseos sobre el pueblo y hace de su hijo un dios que habita la piedra y
el metal. No tiene las ambiciones politicas y militares del rey de Marti,
pero si el poder para imponer una religion sobre sus subditos.

El Buda filosdfico de Vasconcelos

A diferencia de Valera, Blasco Ibafiez o Marti, cuyas elaboraciones de
Buda tienen que ver con una apropiacion estética desde la teosofia, la

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 77-94 91



sensualidad decadente o la politica, para el mexicano José¢ Vasconcelos
Buda es un asunto de reflexion ética y filosofica, y para ello no bastan
las referencias vagas y poco informadas, sino que se requiere de un pro-
ceso de lectura de fuentes académicas, dada la imposibilidad de conocer
los textos en sus propias lenguas (sanscrito y pali). Comparte sus intere-
ses orientalistas con algunos escritores del Ateneo. Tal como expone en
la introduccidn de su libro de 1920, Estudios indostdanicos:

El gusto por estos estudios, tan poco cultivados entre nosotros de ma-
nera ordenada, naci6 en nuestras juntas inolvidables de hace unos ocho
aflos, cuando nos reuniamos Antonio Caso, Pedro Henriquez Urefia, Al-
fonso Reyes y yo, en nuestro México, para discurrir sobre todos los asun-
tos que afectan directamente al espiritu. Ninguna enseflanza nos dejaba
satisfechos, y ninguna de las grandes cuestiones fundamentales dejo de
interesarnos vivamente. Disgustados de nuestro medio y decepcionados
de Europa, que atravesaba por ese periodo de corrupcion materialista
que precedid a la guerra, nos deleitdbamos algunas veces con las pagi-
nas indostanicas, que leiamos con mezcla de asombro y de curiosidad
confusa (88).

Este libro marca un parteaguas con todo ese budismo teosofico impe-
rante, y busca mas bien un acercamiento historico e informado lo mejor
posible. En las paginas ahi dedicadas al budismo Vasconcelos menciona
fuentes primarias como el biografico Lalita Vistara, las Jatakas o re-
cuentos de vidas pasadas del propio Buda o las preguntas del rey Milin-
da, y secundarias como Max Miiller, Paul Carus o las traducciones de
la Pali Texts Society. Poco de esto se habia visto antes entre los poetas
modernistas.

Vasconcelos introduce un incipiente rigor en el acercamiento a los
temas budicos, mas all4 del exotismo literario y de la extravagancia
religiosa. Ademas de la exposicion de leyenda y doctrina, Vasconce-
los no escap6 al topico tan recurrido en su momento de comparar a
Buda con Cristo, de forma tal que el primero, pese a toda su sabidu-
ria, desconoce la doctrina de la compasion y la misericordia. Segun él,
Buda profetizo como una restitucion futura de su doctrina, tras tiempos
de degeneracion, a la figura del Buda Maitreya. El giro curioso que
realiza Vasconcelos es identificar a Cristo con Maitreya, ese buda futuro

92 Cuaves / La vida de Buda en lengua castellana (1890-1920)



de bondad profetizado por Sidarta Gautama cinco siglos antes. De esta
forma, Cristo iguala y supera a Buda, la Luz del Mundo obscurece a la
Luz de Asia.

Por supuesto, estas elaboraciones de Vasconcelos muestran clara-
mente su desconocimiento del budismo Mahayana y del ideal del bo-
disatva, este buda que se niega al nirvana hasta que todos los seres sen-
sibles hayan alcanzado la iluminacion, por lo que dedica sus esfuerzos
al bienestar ajeno. Claro que al nivel del bodisatva no hay ni propio
ni ajeno, ni samsara ni nirvana, ni yo ni otro. Todo este otro budismo
histéricamente mayoritario, el de Tibet, China, Japon, Corea, es desco-
nocido o cuando menos no tomado en cuenta por Vasconcelos. Como
otros comentaristas de su tiempo, el budismo que mas le interesa es el
del Canon Pali, puesto que se le considera mas exacto por su relativa
cercania a Gautama, el buda historico. Comparte la ilusion romantica
y positivista de los origenes, se encuentra preso de la cronologia, des-
atento al sentido global y a la diferencia. Anclado en esta restriccion
canodnica, su comprension del budismo se ve reducida, constrefiida al
pequeiio vehiculo de su eleccion budica.

No obstante limitaciones de este tipo, Vasconcelos establece un par-
teaguas entre el budismo de saldon y de revista literaria, acompafiado
de hashish y hastio (ese “budismo de los elegantes que usan mondculo
y tiran florete”, al decir del poeta colombiano José Asuncion Silva en
su novela De sobremesa), y, por otro lado, el budismo vuelto objeto de
estudio y de reflexion cultural de mayor aliento, como ocurrird después,
ya en pleno siglo xx, en el campo filosofico con Ortega y Gasset, de ma-
nera mas bien tangencial, o en el literario con autores como Borges, Oc-
tavio Paz y Severo Sarduy, el primero mas cercano en lo personal al Zen
japonés, Paz a Nagarjuna y el tantrismo, y Sarduy al budismo tibetano.

Con Vasconcelos comienza otra etapa de reflexion sobre el budismo,
mejor informada, enriquecida con la posibilidad de visitar los paises
budistas que la industria del turismo pone a disposicion, o tener acceso
a maestros directos traidos de Asia o entrenados alla con los cuales (in)
formarse. El budismo en espaiiol de fines del siglo xix y primeras dos
décadas del xx fue sobre todo literario, estético, no tanto historico ni
académico, mucho menos religioso. Resulta entonces que, en castella-
no, el Buda nacio literario y solo después se tornd objeto académico y

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 77-94 93



religioso, sin perder su elaboracion poética. Vale la pena registrar este
proceso en su expresion literaria.

REFERENCIAS

Brasco IBANEz, Vicente, Obras completas, tomo III, Madrid, Aguilar, 1964.

Boraes, Jorge Luis, Siete noches, México, Fondo de Cultura Econdmica, 1982.

Boraes, Jorge Luis y Alicia JurADO, Qué es el budismo, Buenos Aires, Emecé,
1991.

FERNANDEZ GUELL, Rogelio, Psiquis sin velo. Tratado de Filosofia Esotérica,
México, Tipografia y Litografia de Miiller Hnos, 1912.

FrankLIN, J. Jeffrey, The Lotus and the Lion. Buddhism and the Bristish Em-
pire, New York, Cornell University Press, 2008.

GaLLUD JARDIEL, Enrique, La India en la literatura espariola, Madrid, Alde-
barén, 1998.

LENOIR, Frédéric, El budismo en Occidente, Barcelona, Seix Barral, 1999.

MaARrco Poro, Viajes, México, Espasa-Calpe Mexicana, 1993.

MARTi, José, La Edad de Oro, Guanajuato, La Rana, 1997.

VALERA, Juan, Obras completas I, Madrid, Aguilar, 1958.

VALERA, Juan, Obras completas III, Madrid, Aguilar, 1964.

VALERA, Juan, Morsamor, Leonardo Romero Tobar (ed.), Barcelona, Plaza &
Janés, 1984.

V ASCONCELOS, José, “Estudios indostanicos”, en Obras completas I1I, México,
Libreros Mexicanos Unidos, 1959.

94 Cuaves / La vida de Buda en lengua castellana (1890-1920)





