Acta Poetica 332
JULIO-DICIEMBRE
2012 (239-245)

Maria Stoopen (coordinadora), Sujeto: enunciacion y escritura, México,
Universidad Nacional Auténoma de México, 2011.

Se trata de un libro colectivo basado en las ponencias del coloquio dedicado
a “La cuestion del sujeto en torno al relato” celebrado en la Facultad de Filo-
sofia y Letras de la unam en noviembre de 2008. Participan especialistas en
filosofia, critica y teoria literaria, ciencias sociales, psicoanalisis, cine e incluso
ciencias naturales. Pero el proposito y la articulacion de este libro se entienden
mejor si se toma en cuenta su estatus como de una especie de segunda parte
del proyecto, porque le precedio Sujeto y relato: antologia de textos teoricos,
editado por Maria Stoopen en 2009. Esta ultima antologia se presenta ademas
como resultado y sustento, al mismo tiempo, del seminario del posgrado en
Letras de la unam que se llevd a cabo entre 2004 y 2006. La antologia muestra
la preocupacion por el tema del sujeto en las ciencias humanas del siglo xx,
porque incluye textos, traducidos al espafiol, de veintidds de los pensadores y
teoricos mas representativos de la centuria, desde Bajtin hasta Homi Bhabha,
Jonathan Culler y Dorrit Cohn, y abarcando también una amplia gama de en-
foques, corrientes y disciplinas. De esta manera, los trabajos de los colegas
fildlogos, filoésofos, psicoanalistas y socidlogos que participaron en el coloquio
de 2008 se articulan con la antologia como una especie de puesta a prueba de
algunas ideas teoricas —filosdficas, literarias, psicologicas, etc.—, la mayoria
de las cuales son ya modelos clasicos del pensamiento occidental del siglo xx.
Loégicamente, muchos de los trabajos de la compilacion de 2011 se ocupan de
estudiosos y temas mas cercanos a los intereses intelectuales y/o pedagdgicos
de sus autores, la mayoria de los cuales son profesores de las universidades
mexicanas.

El libro esté estructurado en cuatro grandes rubros: Politicas de la cons-
truccion del sujeto, La cuestion del sujeto en el relato literario, El sujeto en el
psicoandlisis y El sujeto en otras narrativas. Se puede notar que los intereses
de los participantes convergen en torno a la literatura, como los pétalos alrede-
dor del centro reproductivo de una flor (androceo y geniceo), dando impulso a

[239]



la reflexion que podriamos pensar habria emanado del sujeto en la filosofia; no,
el interés principal proviene de la curiosidad por indagar coémo funciona la na-
rracion: campo de interés surgido a partir de la teoria literaria. Contrariamente
a lo que podria pensarse, suponiendo que se trata de una sutileza pedante per-
teneciente tan solo al academicismo cerrado sobre si mismo, esta centralidad
revela mas que nada la capacidad de la literatura en cuanto arte de absorber
todos los topicos de cualquier area de reflexion sobre el mundo: el arte es rico,
sobre todo la literatura, no es seco ni especializado, sino que suele concentrar y
dirigir nuestra atencion tanto a la peculiaridad de las COSAS del mundo como
al mundo interior de la gente, a las posibilidades y formas del conocimiento y,
sobre todo, a la intrincada red de relaciones entre los seres humanos, de modo
que abarca facilmente la praxis, la cognicion y el ethos, al apelar, desde el suje-
to que habla en un texto, al sujeto que es interpelado por el texto.

Desde luego, el interés por el sujeto, por “el hombre que habla” (Bajtin)
en la literatura tiene como trasfondo el giro que ha dado la filosofia desde la
universalidad del sujeto transhistdrico, suprahumano y atemporal —sea este
el yo cartesiano, el imperativo categorico kantiano que ordena y rige todas
nuestras posibilidades de ser a través de conocer, convivir y elaborar juicios, o
el espiritu absoluto hegeliano duefio de la historia—, se recupera el giro hacia
lo singular, lo particular, lo personal, poniendo el acento en la complejidad del
sujeto de la cognicion.

La cultura clasica de Occidente estaba fundada sobre un objetivismo ex-
tremo, al que se le opuso el vanguardismo y/o el modernismo en su version
europea, con su pathos personalista y subjetivo: recuérdese algun manifiesto
de las vanguardias, con eso de “yo mismo, tu mismo, ¢l mismo, yo soy la
causa de mi mismo, yo soy el critico de mi mismo, yo soy mi propio limite”;
nunca nosotros. Esta confianza generacional fue fuertemente subvertida a par-
tir de las experiencias del siglo XX y su pensamiento, que tratd de dar si no un
sentido, si una explicacion plausible a las experiencias. El sujeto racionalista
cartesiano y el sujeto deseante de Freud fueron puestos en duda al advertirse
una ruptura entre la experiencia como tal y el portador de un discurso capaz
de transmitir esta experiencia, de modo que el “sujeto” se iba convirtiendo en
un instrumento descentrado de la presentacion de los sentidos culturales, en un
sujeto en proceso, anunciando la muerte del “hombre” como sujeto. Esto iba
acompaiado o bien tenia como consecuencia la “muerte” de Dios, asi como la
muerte del “autor”. El sujeto como “causa” se pone en duda en la medida en
que se va superando el principio clasico de binarismo sujeto/objeto. El autor
como “causa” es suplantado o complementado por el lector en cuanto coautor
de los sentidos de un texto cultural. En Derrida, el Yo que interpreta no es sino
un texto compuesto de universales culturales y matrices discursivas, codigos

240 BusNova / Marfa Stoopen, Sujeto: enunciacion y escritura



culturales y convenciones interpretativas. Para M. Blanchot, el Yo nunca ha
sido sujeto de una experiencia. O G. Bataille: la posibilidad de mi Yo al fin es
una suposicion loca. Presenciamos el derrumbe de la subjetividad filosofica, su
dispersion en el lenguaje, y para Foucault el individuo es sin duda un atomo
ficticio, una nocion ideoldgica de la sociedad y al mismo tiempo una realidad
fabricada por aquella tecnologia especifica del poder llamada disciplina. En
Barthes, el sujeto del enunciado no coincide con el sujeto de los actos ejecu-
tados apenas ayer. El Yo no se concibe como el lugar donde se reconstruye la
personalidad humana en su integridad pristina de la experiencia acumulada.
Ya Walter Benjamin advertia la cancelacion de la narrativa en el sentido de
una experiencia narrada: debido a la imposibilidad de codificar en términos
tradicionales, mediante los patrones discursivos que presuponian una vision
ya inactual del mundo, lo improbable de una experiencia que sin embargo se
vivid. Para Barthes, el sujeto no existe antes que el lenguaje ni en el plano filo-
genético, ni en el ontogenético. Es el lenguaje el que nos ensefia a entender al
ser humano, no al revés. Esta concepcion drastica ya sabemos de donde viene.

Psicoanalisis y lingiiistica, Lacan y Benveniste son fuente de inspiracion
para toda la pléyade de teoricos aludidos, a su vez inspiracion para los inves-
tigadores que son autores del presente libro. De una u otra manera convergen
en la disolucion, escision o desdoblamiento y multiplicacion del sujeto que
no reclama una identidad biografica sino una que viene a ser emanacion de la
escritura, para unos, y de la narrativa, para otros. Esa presencia fantasmal se
aviene con unos narradores mejor que con otros, analizados por el conjunto de
nuestros investigadores. La excepcion la constituyen tal vez José Manuel Ma-
teo, quien mas alla de la escritura, remite a la interaccion sujeto autor —sujeto
lector a un proceso social e histdrico, sin duda narrable y generador de narrati-
vas, pero dentro del cual se presupone también la existencia de un mundo mas
alla de los signos, letras e imaginativas: un mundo al menos como dado y plan-
teado por un sujeto que acta, no solamente creado mediante palabras. José
Manuel Mateo, quien habla de Revueltas, logra mostrar otros ribetes de este
mismo problema: la relacion entre la narrativa y la experiencia, la narrativa y
la realidad. José Manuel Mateo escribe sobre José Revueltas y comulga con
Mijail Bajtin, filosofo ruso ahora vituperado y cuyo nombre algunos pretenden
borrar del mapa, pero figura emblematica al fin, que representa y sustituye un
conjunto de ideas que ya dejaron una huella indeleble, no siempre reconocida
pero no por eso ausente, en las figuraciones del sentido de la mayoria de los
duetios del pensamiento actual. Por ejemplo, el texto del connotado filélogo
francés Augustin Redondo intitulado “La refraccion de la voz del autor en No-
velas a Marcia Leonarda de Lope de Vega”, resulta cauto y reservado en el

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 239-245 241



empleo de herramienta teorica, pero en algun momento no puede prescindir de
ella, sin duda muy a su pesar.

Bajtin mismo es ahora, si se quiere, una narrativa y una identidad narrada y
ficticia, pero que contiene un considerable volumen de enunciaciones disemi-
nadas y refractadas a su vez en la mente y la escritura de tantos lectores que,
de nuevo, resulta una estructura autorreferente capaz de ilustrar en su mismo
cuerpo intelectual lo que plantea tedricamente: que la autoria solitaria y auto-
suficiente es imposible, que todo texto es un didlogo y una colisién de sujetos
portadores de la palabra. Es en este sentido que el sujeto de la experiencia no
embona ya con el de la narracion: hay demasiada autoconciencia capaz de re-
gistrar las voces ajenas de las que esta constituida.

Esta ruptura entre lo vivido y la (im)posibilidad de narrarlo se pone de
manifiesto si cotejamos una version decimonodnica del sujeto de la experien-
cia que se escribe y la del sujeto proveniente del pleno siglo xx: Dostoievski
y Borges. El segundo apreciaba bastante la obra del primero y, claro esta, la
conocia bien. Por eso me resulta interesante comparar el desarrollo del tema
de los ultimos momentos antes de la muerte en ambos escritores. En nuestro
libro por cierto hay dos ensayos sobre el sujeto en Borges: ¢l de la coordina-
dora Maria Stoopen (“Tema del traidor y del héroe: las paradojas autorales”)
y el de Gabriel Maya: “El deseo de y por la trama en ‘El milagro secreto’”. Si
hablamos de la trama en el cuento “El milagro secreto”, esta me hace pensar
mucho en el tratamiento del mismo tdpico por Dostoievski: la experiencia
que transmite por ejemplo en E! idiota (amén de otros pasajes de su obra)
sobre los ultimos momentos de la vida es totalmente biografica, se basa en la
propia vivencia de Dostoievski, cuyo interés era transmitirsela al lector con
plena confianza en que la narrativa seria capaz de hacerlo. En Borges ya nos
enfrentamos a una situacion de la duda sobre tal posibilidad, y el sujeto de la
experiencia no solo no es, explicitamente, el sujeto de la escritura, sino que
la narracion estd basada conscientemente en el caracter especulativo de la
experiencia. Gabriel Maya desarma el entramado borgeano mostrando la par-
ticipacion del lector articulada como “una trama maestra o una temporalidad
estructural del deseo del lector” (162). De este modo en vez de una “experien-
cia” existencial nos enfrentamos a una “pulsion narrativa” y a un simulacro
de la experiencia, cuando una vida se acaba justo al terminar una ficcion,
hallando un ultimo epiteto.

Maria Stoopen, en su ensayo sobre el “Tema del traidor y del héroe: las pa-
radojas autorales”, permite ver que el deshebrado de la sutil red de narradores o
transmisores de los hechos en el cuento de Borges “hace evidente que la abso-
luta autonomia divina otorgada al autor narrador no es mas que un mecanismo
ficcional, aunque proveniente de otro campo del pensamiento, el filosofico.

242 BusNova / Marfa Stoopen, Sujeto: enunciacion y escritura



Ademas, tal dios no preexiste al texto, sino que, como vimos, se construye
junto con é1” (145).

En cuanto a la muerte de Dios, para no asustar a las buenas conciencias acla-
raremos que no se trata sino de la inevitable responsabilidad por nuestros actos,
en vista de una soledad existencial dentro de la cual ya no hay a quien invo-
car, pedir explicaciones o cuentas: la idea expresa la madurez moral del sujeto
contemporaneo de la fe llamado a rechazar la férmula universal que permitia
enmascarar la propia pasividad moral y cognitiva mediante la referencia a una
instancia superior externa.

Mientras tanto, el lector, que supuestamente suplanta la mitologia del autor
(autor como causa, Dios como autor de todo lo existente, pero el hombre como
autor de sus propios actos, incluso criminales), no es sino un sujeto sin historia,
sin biografia, sin psicologia, solo un alguien capaz de reunir todos los trazos
que forman un texto escrito (Mateo es el Ginico quien explicitamente se distan-
cia de dicha concepcion en el presente libro).

Tal es el escenario de la reflexion posmoderna en torno al soberano Yo sobre
la cual debe manifestarse nuestro sujeto de la enunciacion.

Raimundo Mier, fildsofo ¢l mismo, recurre a la obra y la biografia de la con-
trovertida escritora austriaca Ingeborg Bachmann, quien pertenecia a la ge-
neracion de la posguerra, fue amiga de Paul Celan y luego de Max Frisch y
cuya vida terminé de manera homoéloga a la de otra creadora atormentada
—iy ademas por la misma época!—, la mexicana Rosario Castellanos. El
texto de Mier parece ser producto si no de una profunda identificacion con
el objeto tratado, en todo caso de una especie de transferencia de la trayecto-
ria interior propia sobre el objeto, de modo que presenciamos un proceso de
co-creacion y de re-creacion “de un yo sometido a la gravitacion del tiempo”
(213). Esta hermosa condicion narcisista del texto de Mier es al mismo tiempo
una abierta interaccion y un didlogo profundo con la narrativa de Ingeborg
Bachmann, ya que su mismo “relato es el despliegue de una figuracion espec-
tral de su propia historia bajo la condicion de construccion poética” (214). La
indudable calidad poética y filosofica del texto critico de Mier lo hacen afin y
homodlogo a la “contemporaneidad [que] es el momento del vértigo” (233) y
“[d]el abandono a la impaciencia de la muerte”. Ahora bien, la lectura de Mier,
legitima como todo acto poético, aborda los aspectos espectrales y especulares
de la obra de Bachmann para tal vez verse a si mismo en este espejo. Me acuer-
do de un comentario muy de paso de Cristina Rivera Garza sobre la relacion de
Ingeborg con Paul Celan: da a entender que la ruptura entre ellos podria tener
el trasfondo de una rivalidad entre sexos. La escritora mexicana lee como mu-
jer que se asume como tal; en algiin cuento de Bachmann, si no en la obra ente-
ra, podemos encontrar el problema al que alude tangencialmente Rivera Garza.

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 239-245 243



La ilustre universitaria Luz Aurora Pimentel, habiendo empezado con la
identidad de Hamlet y con el narrador de Proust, pasa a ilustrar la disolucion
de la identidad en la narracion en el ejemplo del siniestro imbunche de José
Donoso (El obsceno pdjaro de la noche, 1970). En su magistral interpretacion
concluye que “las multiples tramas del imbunche” se erigen en un “simbolo
de la autorreferencialidad de la escritura”. Pasando por la mudez, el silencio
y la extincion de la voz, un poco a la manera de la Ingeborg Bachmann en la
version de Raimundo Mier, y mordiendo el yute en que esta empaquetado, para
recuperar su audibilidad, el narrador va construyendo un mundo cuyo lema es:
“Narro, luego existo” (212).

Néstor Braunstein, el famoso psicoanalista, muestra en un estilo mostrenco
y racional la complejidad del sujeto vinculada al lenguaje, de este “hombre que
habla”, que se forma en la reconstruccion de la memoria haciendo emerger la
narrativa del yo. De manera clara, directa e ilustrativa muestra lo que teoricos
de la literatura que habian comulgado con Lacan y Freud expresaron de un
modo muchas veces demasiado intrincado. Por cierto, el tema de la reconstruc-
cion de la memoria por medio de la narrativa es tratado por Armando Villegas
Contreras en “La escritura como la condicion de la memoria”, integrando las
ideas de Platon, Derrida, Foucault y Paul de Man. Lo de Braunstein en cam-
bio brota directamente de la teoria y la practica psicoanalitica. Ahora bien, el
uso de los conceptos literarios que intenta el propio Braunstein, a veces, para
decirlo de algin modo, no se sostiene: cada “disciplina” requiere su propia
disciplina.

Braunstein termina recurriendo a Roberto Bolafio, con su visionario y bor-
geano 2666, dando una vuelta hacia la “realidad” inenarrable que no tuvieron
empacho en representar o imaginar Vasili Grossman o Littell, y después Bo-
lafio. Grossman, por ejemplo, “entrd” virtualmente en una camara de gas de la
mano de un nifio judio; es un caso cuando el término ficcion, que cada vez mas
desplaza a literatura, queda definitivamente corto, a pesar de que la experien-
cia es definitivamente imaginada. La realidad existe y puede y debe decirse,
también por la literatura. “Ya no hay Ciudad Juarez. Todo México lo es” (256),
recuerda Braunstein.

Aqui es donde quiero regresar al texto de Erica Lindig que encabeza el libro
en la seccion Politicas de la construccion del sujeto, que en cierta forma podria
tomarse por una especie de profesion de fe de la compiladora y de algunos
autores. Lindig introduce los conceptos de Bajtin en torno al sujeto, el dialogis-
mo y el discurso en los textos del pensador ruso. Y luego ilustra sus ideas con
la investigacion de la socidloga israeli Nagar-Ron acerca del despertar de la
conciencia feminista y del activismo social en las mujeres mizrahies, es decir,
israelies de origen iranio oprimidas por su condicion extranjera y socialmente

244 BusNova / Marfa Stoopen, Sujeto: enunciacion y escritura



baja. Expresando mi deseo personal, me habria gustado ver una aproximacion
a las activistas mexicanas, victimas ellas mismas y madres, hijas, hermanas
de victimas de este México que ya todo es Judrez, en palabras de Braunstein.
A la problematica politica de la mujer latinoamericana oprimida doblemen-
te, por la condicion postcolonial y por la femenina también, se acerca mas o
menos Ana Maria Martinez de la Escalera en su ensayo “El sujeto ficto del
testimonio”, pero sin especificar el topico sobre el caso mexicano sino en sus
referencias.

Es imposible abordar a los veintitin autores en una breve presentacion; de
ninguna manera los excluidos en ella son “reprobados” en alguna forma; tam-
poco se pretende establecer algun tipo de jerarquias. La compilacion es valiosa
e instructiva, y los autores abarcan un amplio registro de temas y aspectos
relacionados con el topico del sujeto y la enunciacion. Por cierto, el punto de la
“enunciacion” como tal, concepto desarrollado por Benveniste, lo especifica al
parecer solo la autora de la exposicion sobre el cine Ileana de la Cruz Salgado:
“La enunciacion en el relato cinematografico”.

Sin duda, es un libro especializado, dirigido al lector universitario en primer
lugar. No obstante, creo que seria una lectura interesante e instructiva para un
publico culto mas amplio, interesado en las cuestiones filosoficas y literarias
en general, y en las ideas contemporaneas acerca de la concepcion del ser hu-
mano, del “hombre que habla” por excelencia, y de su representacion en los
diversos tipos de discurso social, desde la politica hasta las ciencias, desde el
cine y la literatura hasta la filosofia y la antropologia.

TatIANA BUBNOVA

Acta Poetica 33+2, 2012, pp. 239-245 245





