Acta Poetica 31-2
JULIO-DICIEMBRE
2010 (113-131)

El Cantar de los Cantares, mas valioso que el universo.
Realismo poético, hermenéutica y analogia
en la lectura del Cantar de los Cantares

Ricardo F. Blanco Beledo

Se realiza una somera revisién de algunos elementos que remiten al aborda-
je hermenéutico para establecer una articulacion entre exégesis tradicional
y contempordnea sobre el Cantar de los Cantares. Se plantea la pertinencia
de la hermenéutica analdgica para realizar este tipo de trabajo de investiga-
cion en textos biblicos. El Deseo desde un punto de vista psicoanalitico se
muestra como eje conductor del texto del Cantar de los Cantares.

PaLaBRAS cLAVE: Cantar de los Cantares, hermenéutica analdgica, deseo,
psicoanalisis.

A superficial overview of some elements which refer us to the hermeneutic
approach was made in order to establish an articulation between the tradi-
tional and the contemporary exegesis of the Song of Songs. The pertinence
of the analogical hermeneutics is suggested for this kind of work on biblical
texts. Desire, from a psychoanalytic point of view, is shown as a directive
axis in the text from the Song of Songs.

KEY worps: Song of Songs, analogical hermeneutics, desire, psychoanaly-
sis.

Fecha de recepcion: 17 de noviembre de 2009.
Fecha de aceptacion: 25 de mayo de 2010.

113



Ricardo F. Blanco Beledo
Facultad de Filosofia y Letras
Universidad Nacional Autonoma de México

Acta Poetica 31-2
JULIO-DICIEMBRE
2010 (113-131)

El Cantar de los Cantares, mas valioso que el universo.

Realismo poético, hermenéutica y analogia
en la lectura del Cantar de los Cantares

El Sir ha sirim (El Cantar de los Cantares); mds
valioso que el universo.
Dijo Rabi (327 “rabi”, Maestro, deriva de abun-
dante 6 distinguido) Akiba, cuando se cuestiond la
presencia del Cantar de los Cantares en el Canon
de la Escritura: “El mundo entero no vale tanto
como el dia en que se le dio a Israel el Cantar de
los Cantares”. ;|Por qué el mundo entero no vale
tanto como la recepcion de este poema? Contesta
Rabi Akiba; “Porque todos los Escritos son santos,
pero el Cantar es el Santo de los Santos™.

Valle, Misna, Tratado Yadayim 3,5; 1422

El Cantar es el Santo de los Santos. ;Qué es el Santo de los
Santos; el centro del Templo recientemente destruido, donde se
hacia presente la divinidad? ;Quién es el Santo de los Santos,
el mismo YHWH (Tetragrama del nombre de D-s, impronun-
ciable), Elohim (el Sefior, se prefiere este nombre en la lectura
de la Sagrada Escritura), D-s (se prefiere este grafismo para no

115



usar el de “Dios” en la escritura contempordnea)? ;Debemos
concluir que este texto es el mismisimo Revelador, Creador,
Sefior de sefiores? ;Serd por eso que no se lo nombra ni una
sola vez en el Cantar, porque seria redundante?' ;Serd que este
canto de enamorados, desplegado desde la corporalidad mads
sensual y erdtica, devela y enmascara, manifiesta y sugiere el
Rostro y la Presencia terrena del Santo de los Santos?

Ciento diecisiete versos de amor; un modo de decir que “nin-
guna cosa es mds propia a Dios que el amor”. En un mundo de
sensaciones corporales, gustativas, dérmicas, auditivas, visua-
les, vegetales, animales, se expande el anhelo del deseo insa-
tisfecho por esperado o por ya vivido. Carencia, falta, pérdida,
desgarramiento, encuentros y seis consumaciones del amor (2:
6, 2:16, 5:3-5, 6:3, 7:12-14, 8:3) (De la Torre, El Amor, 10).

En este régimen actual de la existencia humana, el verdadero
amor no puede vivirse mds que en esta tensién que acaba con
los suefios de plenitud inmdvil, pero que relanza el deseo y lo
hace crecer empujdndolo tras los pasos del amado (Pelletier, El
Cantar, 18).

(Son, entonces, los amantes del Cantar y sus requiebros, el
Santo de los Santos (Modo de referirse a D-s)?

Por sobreabundancia de sentido, el texto permite los diver-
sos modos de interpretacion que ha tenido a través de la his-
toria, seguramente los modelos interpretativos ya utilizados y
muchos otros mds. Si, es un canto erético que se agota en la
plenitud del vinculo interpersonal; si, es también la alianza
conyugal de YHWH e Israel, de Cristo y su Iglesia, del mistico
y su Dios, de dos que se hacen uno en la dindmica histdrica
de encuentros y desencuentros; este Absoluto Divino, Personal
intencional y amante, no es facilmente aprehensible desde los
esquemas mentales de griegos y latinos.

! Solamente un apGcope en 8:7, “Yah”.

116



El pensamiento hebreo inventd la historia, rompié con el
principio de muerte oculto en las repeticiones inevitables del
Eterno Retorno? o de una divinidad impersonal, atemporal e
inmovil. Lo Absoluto Divino es en el devenir del amor y el
desamor.

Kadosh (Sagrado)

“Nature est un temple ou des vivants piliers laissent parfois sor-
tir des confuses paroles”;* pocas veces un poema ha expresado
con tal claridad lo que constituye el escenario, el telén de fondo
del Cantar de los Cantares. La mds pura sensibilidad para de-
tectar lo simbdlico teofdnico en la sensualidad, en la corporei-
dad perceptora de la naturaleza y en los cuerpos de los amantes.

El cuerpo, propio y ajeno, no es nuestro ser biologico al modo
occidental de sabernos pobre y limitadamente maniqueos, es-
toicos, gnosticos, cientificistas. El cuerpo y la naturaleza son
oportunidad, puerta que se abre al viejo y nuevo espacio de la
divinidad encarnada, imagen y semejanza del Otro. El Cantar
es, parael cristianismo, preanuncio de la Encarnacion del Cristo.

El cuerpo humano es naturaleza inspirada, cuerpo parlante,
y desde esos registros puede, por tanto, captar al Trascendente
desde la / su propia inmanencia.

Lo sagrado (kadosh) a que se referia Rabi Akiba esta pre-
sente aqui y ahora en la recuperacion del paraiso (pardes, jar-
din de delicias) gracias al amor humano corporal, sensual, eréti-
co, espiritual; recuperador de la unidad del pobre, carente, nece-
sitado y fragmentado ser humano eyectado, expulsado, de la
armonia original-posible gracias al redentor vinculo amoroso.

> Mircea Eliade afirma que la originalidad de la Religion de Israel es precisamen-
te esta, inaugurar una historia no atada a los ciclos del Eterno Retorno.

3 “La naturaleza es un templo de pilares vivientes que, a veces, dejan salir pala-
bras confusas” (Baudelaire, “Correspondences”).

117



Esla corporalidad anhelante, pasional, alerta a olores, sabores,
colores, texturas que explota como la exhuberancia de la vida la
epifania de “Yah” (jamds se dice YHWH, el término completo);
para qué, si el amor de la pareja es el mismo YHWH...

Recordando la reflexion psicoanalitica, no podia ser otro, mds
que un judio educado, crecido en el ambiente de la antropolo-
gia hebrea, quien como Freud pudiera descubrir el secreto de la
histeria, enfermedad del sujeto sufriente por palabras atrapadas,
literalmente, en el cuerpo. Lo opuesto al texto en consideracion.

Se habian perdido las claves del misterio de la histeria, de la
neurosis obsesiva, de la psicopatologia gracias a los enfoques
biologistas-mecanicistas, a los abordajes negadores de la reali-
dad simbodlica del cuerpo humano, y por ende a la inmanencia
de la divinidad. Solamente alguien que supiera de antemano,
gracias a su educacion Talmudica (7m%na es una amplia obra
que recoge principalmente las discusiones de los maestros rabi-
nos sobre las leyes judias, las tradiciones, costumbres, etc.), que
el cuerpo humano era una realidad simbdlica, locuente, podia
recuperar el secreto.

El ser humano no responde a una “ley natural”, si entende-
mos por esta una reduccion a las explicaciones positivistas de
la “naturaleza”. Lo “natural” del ser humano es su crecimiento
de sentido mads alld de las posibilidades de la ciencia empirica:
lo “natural” humano es esta posibilidad teofdnica en el vinculo
amoroso.

Desde lo humano, efectivamente “Nature est un temple”, y el
Cantar lo testimonia.

Comentarios, Alegorias y Tipologias
Algunos han pretendido leer una dimension conyugal en el tex-

to. Piadosa lectura; jamds el texto da pie para suponer una re-
lacion de este tipo en el sentido institucional. EI amor humano

118



aqui expresado trasciende la Ley. Avance impresionante desde
la misma tradicion judia hacia la libertad de los hijos de Dios,
que continuard desarrolldndose tanto en textos sapienciales co-
mo proféticos y serd re-expresado con claridad por un Pablo
de Tarso en I Cor 13; en citas apreciadas por Freud (Pfrimmer,
Freud lecteur).

Por supuesto que son valiosas y adecuadas, aunque parciales,
las interpretaciones alegoricas y tipoldgicas del Cantar de los
Cantares. Las expresiones del amor puestas en boca y gestos
de los actores trascienden a los individuos y pueden ser analo-
gables para una expresion de la relacion entre YHWH e Israel
gracias a la alianza amorosa establecida, o el modo paulino de
comprender las nupcias de Cristo y su Iglesia.

Es un lenguaje de enamorados que reconocen los amantes,
sean misticos individuales o comunidades gozosas de su relacién
corporativa con el Otro, divino y personal, inmanente y trascen-
dente.

El Cantar de los Cantares parece que jamds serd lugar de
experiencia compartible para timoratos o legalistas. Hemos de
reconocer la existencia de un grupo importante de insinceros
que aplauden en el vacio porque asi se los ordena su Comunidad
o Iglesia, pero que en lo personal estdn desgarrados; no pueden
con el sufrimiento de una vida angustiada, el silencio de Dios o
el peso de las culpas personales. Aunque saben que ya estdn de
antemano reconciliados, redimidos, perdonados, resucitados y
revitalizados en la creacion, el narcisismo impide, genera ido-
latria y se antepone a este tipo de experiencia. Desde ese lugar
jamds se entenderd este poema aunque lo reciten de memoria.

Escribe Daniel Lys: “De hecho si el Cantar no estuviera en
el canon (de la Biblia), nadie pensaria en darle un cardcter ale-
gdrico, sino que lo tomaria por lo que es” (Pelletier, EI Cantar,
32).

119



De los conceptos y los signos

Siguiendo a De la Torre Guerrero podemos afirmar que en la
descripcion de los amantes y de su relacion se utilizan:

-Signos botdnicos (como mirra, ciprés, granada, bdlsamo, lirio,
racimo de uvas, trigo, vifla jardin, manzano, palmera, racimo
de palmera, cedro, etc.).

-Signos zooldgicos (como gamo, cervatillo, rebafio de cabras,
palomas, miel de abeja, etc.),

-Signos caseros (como cinta, collares, capa, licor, columna, to-
rre, etc.). Vale la pena hacer el esfuerzo de comprender qué hay
detrds de cada signo. El israelita, en el Cantar, hizo el viaje del
concepto al signo. A nosotros nos corresponde hacer el viaje al
revés: del signo al concepto.

Asi se descubre:

Que detrds de una paloma se esconde candor o ternura, o deli-
cadeza, o timidez...

que detrds de un trigal estd la vida y la proteccién que oculta y
le da misterio al vientre femenino...

que detrds de una alberca hay trasparencia o frescura, o paz de
una mirada...

que detrds de un rebafio hay blancura u orden, o igualdad de
unos dientes...

que detrds de una torre hay fortaleza o defensa, o autonomia, o
dignidad de la sexualidad femenina...

que detrds de una cria de gacela estd la suavidad, blandura o
uniformidad de los senos femeninos...

que detrds de un racimo de uvas estd la dulzura, la exuberancia
o la armonia de los pechos de una mujer...

que detrds de una azucena hay apertura o profundidad sexual
femenina...

que detrds de los semicirculos arménicos de un collar estdn las
caderas de una mujer... (De la Torre Guerrero, El Amor, 8).

120



En cuanto a la presencia de la metdafora, De la Torre Guerre-
ro afirma:

La metdfora, basada en el signo, ha tenido la osadia de hacernos
decir de ciertas cosas lo que éstas en s mismas nunca poseen.
Este atrevimiento rompe con las convenciones que tenemos de
los seres y abre nuevas posibilidades de ver con mayor riqueza
a cada ser. Y de esta forma cada ser queda tan enriquecido, que
casi es otro ser. Sin embargo, en todo este proceso la metdfora
no supera el campo literario, ya que afirma de un tercero lo que
pertenece a otro, pero el propio mundo de quien habla o escri-
be no queda comprometido. Esto es lo que hace que se piense
en algo mds alld de la metdfora, en algo en lo que se supere el
campo literario y se comprometa el campo existencial de quien
habla. Esto nos obliga a dar un paso mds.

Cuando el ser humano trata de revelar su propia interioridad
y sus experiencias espirituales mayores, supera el mundo de la
comunicacion corriente y tiene que echar mano de algo mds
que la metdfora. Es cierto que puede servirse de ella lo mismo
que de cualquier signo y de cualquier género literario, sea el
que sea. Lo literario le sirve al simbolo de medio de expresion
o de vehiculo para poder comunicar esa experiencia vital que
estd en el interior de la persona. Entonces, en un acto exclusi-
vamente humano, el interesado junta la expresion literaria con
su experiencia personal profunda y crea entonces el simbolo. El
signo, la metdfora o cualquier género literario narrativo quedan
entonces no solo superados, sino recreados, ya que aparecen
cargados de experiencia humana. Por lo mismo, si el lector no
puede o no sabe llegar hasta el simbolo, las narraciones bibli-
cas quedan a mitad de camino, no alcanzan a revelar toda su
riqueza de contenido. Todo esto ocurre con el Cantar de los
Cantares (9).

121



Totalidad y mistica

En el Zohar* se dice que el Cantar de los Cantares es ¢l resu-
men de toda la santa escritura, de toda la obra de la creacidn...,
el resumen del misterio del Nombre Sagrado y supremo. Este
cantico encierra todo lo que existe y lo que existird; todos los
sucesos que ocurran en el séptimo milenio, que es el Sabbat del
Sefior, estan resumidos en el Cantar de los Cantares.

Si miramos por una doctrina abarcadora del pensamiento bi-
blico debemos olvidarnos de esperar encontrar una teoria sis-
tematizada; la encontramos en un poema de amor, del amor de
una pareja. Por eso, este texto es el predilecto de los misticos y
el dolor de cabeza de los fisicos y metafisicos tradicionales.

Para los Padres de la Iglesia, el Cantar era el texto que mejor
catequizaba para el acceso a los Sacramentos (Misterios, en la
Iglesia Oriental); se proponia la analogia entre el amante y la
amante como los dos términos del hecho sacramental, se pedia
al cristiano que se acercara al Otro divino en el Sacramento co-
mo lo hacian los amantes del Cantar.

Ambrosio, Juan Criséstomo, Origenes, Gregorio Magno, Gre-
gorio de Niza en sus escritos son undnimes en reconocer a este
lenguaje como el mds adecuado para expresarse en términos de
la relacién amorosa de los hombres entre si y con la divinidad.

Hermenéutica, analogia y realismo poético
No hay ciencia humana que pueda otorgarse el privilegio de
hablar de la experiencia humana total. Eso queda reservado al

lenguaje de la poesia mistica, lenguaje que es icono, que inte-
gra y trasciende niveles de unificacion humana. Lenguaje ic6-

4 11, “esplendor”; es, para muchos, el libro central de la corriente cabalistica en
el judaismo; quizas del s. 1.

122



nico, como el del Cantar, lectura vélida en todos y cada uno de
los registros de referencia simbdlica, polisemia en accion.

La hermenéutica analdgica, en particular, parece ser un me-
dio para resolver, o aportar a la resolucién de las aporias con
las que se encuentran las posturas mds habituales en el campo
de las interpretaciones biblicas. Esto es, una tendencia a la bus-
queda de soluciones Unicas o a la dispersidn incontrolada de las
interpretaciones.

El llamado principio de analogia modula las afirmaciones al
ofrecer al mismo tiempo un reconocimiento del referente bibli-
co y la posibilidad de predicacién tanto desde / para, la simi-
litud cuanto desde / para las diferencias, incluso privilegiando
las diferencias.

El enmascaramiento dentro de Iimites pre-fijados del discurso
alcanza un tono de proporcionalidad bdsica que remite al acce-
so del decir sobre el fragmento, en cuanto a la sospecha de un
posible todo, que no desdeiia la posibilidad de un marco onto-
16gico débil pero suficiente.

No se pretende “comprender” univocamente, ni tampoco ne-
garse a “comprender” absolutamente cayendo en el marasmo de
la imposibilidad misma de locucion acerca de algo. La herme-
néutica analdgica permite decir y callar, acceder y limitarse,
balbucir cuasi comprendiendo sin creer que tiene la unicidad
del saber, y al mismo tiempo abrirse aproximadamente a un am-
plisimo mundo de abordajes evitando caer en la mudez del dis-
curso a que la llevaria un infinito de interpretaciones sin limite.

Dado el modelo de la poesia simbolista, recordamos que se
dijo que era una estética metafisica, porque solia buscar algo
trascendente. Para Baudelaire, todas las cosas eran simbolos,
esto es, no agotaban su ser en su corporeidad, es mds, no tenian
existencia fisica por derecho propio, sino para manifestar la Idea.

El poeta estd investido del poder casi mdgico de deducir y de
precisar el sentido de este simbolismo universal. Mds aun, co-

123



noce la génesis de su creacion. Ve en ella, gracias a una intui-
cién de iluminado, los elementos que surgen de una especie de
boca de sombra que tal vez sea el Absoluto, tal vez la Nada.
Ante sus ojos atentos se eleva, de no sabe qué insondable abis-
mo, el mundo cambiante de las apariencias (Schmidt, La litera-
tura simbolista, 7-8).

El poeta simbolista, analogable al redactor final del Cantar
de los Cantares, trata de superar lo aparente hacia lo profundo,
tal vez abismal y en este caso la presencia del Santo de los San-
tos en la vida del ser humano.

El simbolo, como toda analogia, es a la vez apertura y limite
que cierra:

Por lo tanto, es, al mismo tiempo, el instrumento de la vision
metafisica del poeta y el limite de esta vision. Para lanzarse a lo
absoluto, para refugiarse en €l, como el mistico en el seno de su
dios, serfa necesario que el poeta renuncie al poema, se calle,
abra la Ventana, rompa el Espejo, destroce el Vidrio. Pero no se
atreve a llevar a cabo este acto horrible porque, ligado a pesar
de todo a las apariencias, no estd seguro de encontrar todavia
algo cuando, para tomar un impulso que tal vez sea quimérico,
haya suprimido a todas las criaturas de su genio (9).

Se contenta con pulir el Cristal, con rastrear el Absoluto, con
eludir la Nada. Hace patente al Sefior en la humanidad deseante.

El poeta simbolista se consagraba a su Obra, como un alqui-
mista fabrica un mundo entre el Absoluto y la Nada, y se siente
con derecho a destruir sus criaturas. Siempre rozando la oscuri-
dad, como se ve en lo oscuro de sus tltimos poemas. Baudelai-
re, Mallarmé, Rimbaud, todos pretendieron escribir el Poema.

El poema es un dictado del alma que tiene su elocuencia propia,
de la que conoce los fines y las reglas, un dictado del alma que
da al escritor, no palabras justas, no términos propios, sino una

124



especie de palabra perpetua cuyos vocablos son particularmente
conmovedores, ya que expresan con impertinente lucidez esas
realidades invisibles de las que nuestra persona visible solo es
la apariencia superficial y muy a menudo desabrida (17).

Algunos otros poetas se refirieron a esta biisqueda, como Juan
Ramén Jiménez y Borges. Se buscaba e/ Poema, del que, por
supuesto, solo se alcanzaban aproximaciones y participaciones.
¢ Serd este el caso?, (El Sir ha sirim serd el Poema?

Entre los simbolistas europeos resalta “Baudelaire, grande
por haber encontrado la ley cardinal de la Analogia Universal”
(28). La analogia les servia para subir a lo alto: “Pero de todas
formas los simbolistas, como Mallarmé, aunque con un ardor
indiscreto que hace sonreir, asignan a la poesia la siguiente ta-
rea metafisica o mistica suprema: la revelacion de la Verdad”
(31). Por eso, el poeta era una especie de mago, profeta y sacer-
dote. En el Cantar: Rey, Profeta, Sacerdote, en sintesis el ser
humano planeado en la Creacién, Imagen y Semejanza, “El”.

[El simbolista] desdefia con derecho la inteligencia de sus lec-
tores, no ignora que, mal acostumbrados a las precisiones de
la Escuela, no estdn adiestrados en el bello arte de distinguir
el Simbolo, que presenta una realidad metafisica dificilmente
perceptible, y la alegoria o el emblema, que representa una rea-
lidad moral facilmente concebible.

El Simbolo sélo es oscuro por participar de las tinieblas de
las realidades hacia las cuales encamina la meditacion. Pero
la alegoria puede ser oscura por si misma, si el poeta o el pin-
tor que la traza la adorna con atributos demasiado rebuscados,
como atestiguan ciertas representaciones alegdricas del siglo
xv (37).

De ahf la insistencia en que se tuviera una lectura de los poe-
mas que no fuera literal. Mucho antes del siglo xv esta escucha
es esencial para el Cantar.

125



Una hermenéutica analdgica del realismo poético buscard
una lectura no puramente literal, pero tampoco puramente ale-
gorica; en esa mediacion reside precisamente la lectura analé-
gica, simbdlica, o icénica, que no tiene la pretension literalista,
pero tampoco la deriva alegorista. Se pone en el medio, partici-
pa de ambas, y de lo mejor de las dos saca su propia riqueza.

La poética de los simbolistas hace que se retinan, en el limi-
te, poesia, ética y ontologia:

En adelante la poesia tiende a convertirse en una ética o en
no sé qué instrumento irregular de conocimiento metafisico, le
inquieta la necesidad de “cambiar la vida”, como queria Rim-
baud, de cambiar al hombre haciéndole tocar 1o mas hondo del
ser (Raymond, De Baudelaire, 9).

La parte metafisica se da con respecto al mundo natural: “Bau-
delaire adopta frente a la naturaleza exterior una actitud suma-
mente notable. Ve en ella, no una realidad existente por ella mis-
ma y para ella misma, sino un inmenso depdsito de analogias
y también una especie de excitante para la imaginacion” (17).
Siempre una ontologia poética, imaginativa y basada en la ana-
logia, una ontologia analégica. La naturaleza es un bosque de
simbolos a interpretar.

La hermenéutica ayuda al hacer de la ontologia. La ontolo-
gia adquiere el cardcter de magia y de profecia: “Por tanto, la
tarea del poeta, de acuerdo con el sentido adivinatorio que hay en
él, consiste en percibir analogias, correspondencias, que adop-
tan el aspecto literario de la metdfora, del simbolo, de la com-
paracion o de la alegoria” (19). El simbolo conecta al poeta con
la realidad completa del universo, tanto lo material como lo es-
piritual; y es aqui donde nos brinca la imagen del hombre como
microcosmos.

Raymond se lo tribuye al alma, aqui sabemos que compete
al todo del Basar, Nefesh 'y Ruach. Decia Raymond: “Porque el

126



alma tiene medios de comunicarse con ese mas alla oculto, en-
tre el microcosmo y el macrocosmo, entrambos espirituales en
su esencia, existe un lenguaje comun que les permite mostrarse
el uno al otro y reconocerse: el idioma de los simbolos, de las
metaforas y de las analogias” (20). Hay una paridad muy espe-
cial entre la poesia y el sortilegio, la poesia y el Shemd, quiza
porque ambas dependen de la bisqueda del verbo original, el
verbum dimissum.

Los poetas simbolistas nos ensefiaron a percibir las analo-
gias que reinan entre todas las cosas, con lo cual la ontologia
occidental es llevada o acercada a la poesia. Y, dado que se tra-
ta del simbolo y de la metéfora, y que el simbolo se comprende
por una interpretacién analégica y la metdfora es una de las
formas de la analogia, la hermenéutica analdgica es apropia-
da para este realismo poético que encontramos en la manera
como los poetas simbolistas conjuntan la poesia con la ética y
aun con la ontologia; en el pensamiento hebreo el tema es mds
complejo, nos lleva hasta la fuente misma de la Creacién y
el Creador inmanente y trascendente en la expresion del amor
humano (Tresmontant, Ensayo).

Es verdad que en la tradicion Talmudica la hermenéutica pre-
tende llegar a devolver al texto sagrado la infinitud de interpre-
taciones, para devolver asf a la divinidad el infinito que perdié
al crear al hombre y su ser libre. Pero aun en ese caso el “Par-
dés” pone limites al quehacer de los interpretantes.

Podemos pensar en la multiplicidad como un ideal regula-
torio para la experiencia amorosa, profundamente humana y
divina al mismo tiempo.

La maravilla del Cantar quizds consista en posibilitar la do-
ble asercion de R. Akiba y del Zohar, el Cantar es sintesis del
todo de la experiencia humano-divina y en ello lo mds cercano,
en expresion mortal, al Santo de los Santos.

127



La condena a los amantes del Cantar y a sus escuchas

Desde siempre, comentaristas judios y cristianos, con moti-
vos lo suficientemente oscuros como para que sea imposible el
desciframiento total —aun para el mds licido hermeneuta o
el psicoanalista mas experimentado— han dedicado sus mejo-
res esfuerzos para prohibir la apreciacion del placer expansivo
de la pasion y el deseo de los enamorados del Cantar, y de todo
ser humano (Ranke-Heinemann, Eunucos).

Serfa muy larga, e incompleta, la lista de estos sabios, algu-
nos de los cuales, en su momento, enfilaron sus baterias sobre
fray Luis de Ledn y su traduccion del Cantar. Lo cierto es que
conformaron una mentalidad descalificadora del amor huma-
no; hoy participamos parcialmente en ese “imaginario social”
que sesga nuestra lectura del texto en cuestion, aunque no lo
queramos.

Aun cuando los especialistas en antropologia biblica, unidos
a todos los demads estudiosos de la Escritura, insisten y coin-
ciden en la valoracion positiva de la sexualidad y el placer en
la mds representativa Tradicion, es dificil sacudirnos la histo-
ria que cargamos y abrir los oidos a una escucha que tenga la
misma libertad de goce que las expresiones de los amantes del
Cantar, indisolublemente humano-divino.

Invitacion

Pelletier, Casalis, Tournay, entre muchos otros comentaristas
actuales, estdn de acuerdo en la necesidad de mantener una lec-
tura multiple, polisémica, del Cantar. Mas alld de considera-
ciones, que fueron una vez y que aun hoy dia son parcializantes
si no reduccionistas hacia lo antropoldgico o angelista, se im-
pone la polisemia. La iconicidad del Cantar permite retornar al
plan original de la divinidad. Salta por encima de la desarmo-

128



nia introducida por el asi llamado “pecado original” a partir de
Agustin de Hipona, establece una continuidad entre Génesis
caps. 1 y 2, con el presente continuo del amor humano, cuyo
fuego ardiente es como una llama divina, una llama de Yah
(Cant. 8:6-7):

jGraba mi nombre en tu corazén!

jGraba mi imagen en tu brazo!

i Tan fuerte es el amor

como la muerte!

i Tan cierta es la pasién

como la tumba!

iEl fuego del amor es una llama

que Dios mismo ha encendido!

iNo hay mares que puedan

apagarlo,

ni rios que puedan extinguirlo!

Si alguien se atreviera

A ofrecer todas sus riquezas

A cambio del amor,

no recibirfa mds que desprecio.
(La Biblia. Traduccion en lenguaje actual)

Sir ha Sirim (El Cantar de los Cantares) mds valioso que el
universo...

REFERENCIAS

AAVV. Bible de Jerusalem,; Nouvelle Edition, traduit en francais
sous la direction de L Ecole Biblique de Jerusalem, Paris, Cerf,
1998.

AAVV. Biblia de Jerusalén, trads. Edicién espafiola de la Biblia de
Jerusalén, Bilbao, Desclée de Brower, 1998.

AAVV. La Biblia, Traduccion en lenguaje actual con deuterocano-
nicos en orden alejandrino, Brasil, Sociedades Biblicas Unidas,
2004.

129



BAUDELAIRE, Charles, “Correspondences”. Poetry X. Les Fleurs du
Mal. <http://poetry.poetryx.com/poems/1075/> [fecha de consul-
ta: 24 de mayo 2010].

Branco BeLeDO, Ricardo, “Mito e icono en la tradicién judeocris-
tiana”, Tramas 13, 1999, 11-26.

Branco BeLEDO, Ricardo, “Transicionalidad de lo imaginario en
psicologia y filosofia de la Religién”, en Espacios Imaginarios,
Maria Noel Lapoujade (coord.), México, Universidad Nacional
Autonoma de México, 1999, 121-131.

Branco BELEDO, Ricardo, “La violencia y lo sagrado en la tradicion
judeocristiana. Un enfoque psicoanalitico”, Ponencia presenta-
da en la Jornada Internacional sobre Religiosidad y Violencia,
Buenos Aires, Universidad Catdlica Argentina, octubre 2005.

Branco BELEDO, Ricardo, “Sobre Hermenéutica, analogia, metéfo-
ras del significante y subjetividades contempordneas”, en Her-
menéutica analogica en Espariia,Joaquin Esteban Ortega (coord.),
Valladolid, Universidad Europea Miguel de Cervantes, 2008,
31-42.

Brown, Raymond, Joseph Fitzmayer y Roland MurpHY, The Jerome
Biblical Commentary, usa, Prentice Hall, 1968.

DE LA Torre GUERRERO, Gonzalo M., El Amor, Fuego Divino... In-
troduccion a la lectura del “Cantar de los Cantares”, Colombia,
Misioneros Claretianos, 1999.

EsLiN, J. C. (coord.), La Bible 2000 ans de lectures, Paris, Desclee
de Brower, 2003.

GELIN, Albert, L’homme selon la Bible, Paris, Ligel, 1962.

GreLoT, Pierre, La pareja humana en la Sagrada Escritura, Madrid,
Euramerica, 1963.

LEoN, fray Luis de, Salomon, El Cantar de los Cantares, México,
Espasa-Calpe, 1997 (Col. Austral, 464).

Lys, Daniel, “Ruach”, Le souffle dans L’Ancien Testament, Paris,
Presses Universitaires de France, 1962.

Lys, Daniel, La chair dans L’Ancien Testament, Basar, Paris, Presses
Universitaires de France, 1967.

130



MANTILLA SAHUN, Roberto, El Placer en el Cantar de los Cantares,
Vicisitudes de lo sublime, Tesis, México, Universidad Nacional
Auténoma de México, Facultad de Filosofia y Letras, 2000.

PELLETIER, Anne-Marie, El Cantar de los Cantares, Estella, Verbo
Divino, 1995 (Cuadernos Biblicos, 65).

PrrIMMER, Théo, Freud lecteur de la Bible, Paris, Presses Universi-
taires de France, 1982.

QUuESNEL, Michel y Philippe Gruson (dirs.), La Biblia y su cultura,
trad. Ramén Alfonso Diéz Aragon, Santander, Sal Terrae, 2002.

RANKE-HEINEMANN, Uta, Eunucos por el Reino de los Cielos, Madrid,
Trotta, 1994.

RaymonDp, M., De Baudelaire al surrealismo, México, Fondo de
Cultura Econémica, la. reimpr., 1983.

Scumipt, Albert Marie, La literatura simbolista (1870-1900), Argen-
tina, Eudeba, 1962.

ScHOKEL, Luis Alonso, El Cantar de los Cantares, Estella, Verbo Di-
vino, 1990.

ScHOKEL, Luis Alonso, La Biblia del Peregrino, Biblia de Estudio, 3
vols, Estella, Verbo Divino, 1997.

Tournay, R. J., El Cantar de los Cantares, Madrid, FAX, 1970.

TrESMONTANT, Claude, Ensayo sobre el pensamiento hebreo, Madrid,
Taurus, 1962.

VaLLE, Carlos del, La Misna, Salamanca, Sigueme, 1997.

WoLr, Hans, Antropologia del Antiguo Testamento, Salamanca, Si-
gueme, 1997.

131





