
113

Acta Poetica 31-2
julio-diciembre

2010 (113-131)

El Cantar de los Cantares, más valioso que el universo.
Realismo poético, hermenéutica y analogía 

en la lectura del Cantar de los Cantares

Ricardo F. Blanco Beledo

Se realiza una somera revisión de algunos elementos que remiten al aborda-
je hermenéutico para establecer una articulación entre exégesis tradicional 
y contemporánea sobre el Cantar de los Cantares. Se plantea la pertinencia 
de la hermenéutica analógica para realizar este tipo de trabajo de investiga-
ción en textos bíblicos. El Deseo desde un punto de vista psicoanalítico se 
muestra como eje conductor del texto del Cantar de los Cantares.

Palabras clave: Cantar de los Cantares, hermenéutica analógica, deseo, 
psicoanálisis.

A superficial overview of some elements which refer us to the hermeneutic 
approach was made in order to establish an articulation between the tradi-
tional and the contemporary exegesis of the Song of Songs. The pertinence 
of the analogical hermeneutics is suggested for this kind of work on biblical 
texts. Desire, from a psychoanalytic point of view, is shown as a directive 
axis in the text from the Song of Songs.

Key words: Song of Songs, analogical hermeneutics, desire, psychoanaly-
sis.

Fecha de recepción: 17 de noviembre de 2009.
Fecha de aceptación: 25 de mayo de 2010.



115

Acta Poetica 31-2
julio-diciembre

2010 (113-131)

Ricardo F. Blanco Beledo
Facultad de Filosofía y Letras
Universidad Nacional Autónoma de México

El Cantar de los Cantares, más valioso que el universo.
Realismo poético, hermenéutica y analogía 
en la lectura del Cantar de los Cantares

El Šir ha širim (El Cantar de los Cantares); más 
valioso que el universo. 
Dijo Rabí (ַר�בָּי “rabī”, Maestro, deriva de abun-
dante ó distinguido) Akiba, cuando se cuestionó la 
presencia del Cantar de los Cantares en el Canon 
de la Escritura: “El mundo entero no vale tanto 
como el día en que se le dio a Israel el Cantar de 
los Cantares”. ¿Por qué el mundo entero no vale 
tanto como la recepción de este poema? Contesta 
Rabí Akiba; “Porque todos los Escritos son santos, 
pero el Cantar es el Santo de los Santos”. 

Valle, Mišna, Tratado Yadayim 3,5; 1422

El Cantar es el Santo de los Santos. ¿Qué es el Santo de los 
Santos; el centro del Templo recientemente destruido, donde se 
hacía presente la divinidad? ¿Quién es el Santo de los Santos, 
el mismo YHWH (Tetragrama del nombre de D-s, impronun-
ciable), Elohim (el Señor, se prefiere este nombre en la lectura 
de la Sagrada Escritura), D-s (se prefiere este grafismo para no 



116

usar el de “Dios” en la escritura contemporánea)? ¿Debemos 
concluir que este texto es el mismísimo Revelador, Creador, 
Señor de señores? ¿Será por eso que no se lo nombra ni una 
sola vez en el Cantar, porque sería redundante?1 ¿Será que este 
canto de enamorados, desplegado desde la corporalidad más 
sensual y erótica, devela y enmascara, manifiesta y sugiere el 
Rostro y la Presencia terrena del Santo de los Santos? 

Ciento diecisiete versos de amor; un modo de decir que “nin-
guna cosa es más propia a Dios que el amor”. En un mundo de 
sensaciones corporales, gustativas, dérmicas, auditivas, visua-
les, vegetales, animales, se expande el anhelo del deseo insa-
tisfecho por esperado o por ya vivido. Carencia, falta, pérdida, 
desgarramiento, encuentros y seis consumaciones del amor (2: 
6, 2:16, 5:3-5, 6:3, 7:12-14, 8:3) (De la Torre, El Amor, 10).

En este régimen actual de la existencia humana, el verdadero 
amor no puede vivirse más que en esta tensión que acaba con 
los sueños de plenitud inmóvil, pero que relanza el deseo y lo 
hace crecer empujándolo tras los pasos del amado (Pelletier, El 
Cantar, 18).

¿Son, entonces, los amantes del Cantar y sus requiebros, el 
Santo de los Santos (Modo de referirse a D-s)?

Por sobreabundancia de sentido, el texto permite los diver-
sos modos de interpretación que ha tenido a través de la his-
toria, seguramente los modelos interpretativos ya utilizados y 
muchos otros más. Sí, es un canto erótico que se agota en la 
plenitud del vínculo interpersonal; sí, es también la alianza 
conyugal de YHWH e Israel, de Cristo y su Iglesia, del místico 
y su Dios, de dos que se hacen uno en la dinámica histórica 
de encuentros y desencuentros; este Absoluto Divino, Personal 
intencional y amante, no es fácilmente aprehensible desde los 
esquemas mentales de griegos y latinos. 

1 Solamente un apócope en 8:7, “Yah”.



117

El pensamiento hebreo inventó la historia, rompió con el 
principio de muerte oculto en las repeticiones inevitables del 
Eterno Retorno2 o de una divinidad impersonal, atemporal e 
inmóvil. Lo Absoluto Divino es en el devenir del amor y el 
desamor.

Kadosh (Sagrado)

“Nature est un temple ou des vivants piliers laissent parfois sor­
tir des confuses paroles”;3 pocas veces un poema ha expresado 
con tal claridad lo que constituye el escenario, el telón de fondo 
del Cantar de los Cantares. La más pura sensibilidad para de-
tectar lo simbólico teofánico en la sensualidad, en la corporei-
dad perceptora de la naturaleza y en los cuerpos de los amantes.

El cuerpo, propio y ajeno, no es nuestro ser biológico al modo 
occidental de sabernos pobre y limitadamente maniqueos, es-
toicos, gnósticos, cientificistas. El cuerpo y la naturaleza son 
oportunidad, puerta que se abre al viejo y nuevo espacio de la 
divinidad encarnada, imagen y semejanza del Otro. El Cantar 
es, para el cristianismo, preanuncio de la Encarnación del Cristo.

El cuerpo humano es naturaleza inspirada, cuerpo parlante, 
y desde esos registros puede, por tanto, captar al Trascendente 
desde la / su propia inmanencia. 

Lo sagrado (kadosh) a que se refería Rabí Akiba está pre-
sente aquí y ahora en la recuperación del paraíso (pardes, jar- 
dín de delicias) gracias al amor humano corporal, sensual, eróti-
co, espiritual; recuperador de la unidad del pobre, carente, nece- 
sitado y fragmentado ser humano eyectado, expulsado, de la 
armonía original-posible gracias al redentor vínculo amoroso.

2 Mircea Eliade afirma que la originalidad de la Religión de Israel es precisamen-
te esta, inaugurar una historia no atada a los ciclos del Eterno Retorno.

3 “La naturaleza es un templo de pilares vivientes que, a veces, dejan salir pala-
bras confusas” (Baudelaire, “Correspondences”).



118

Es la corporalidad anhelante, pasional, alerta a olores, sabores, 
colores, texturas que explota como la exhuberancia de la vida la 
epifanía de “Yah” (jamás se dice YHWH, el término completo); 
para qué, si el amor de la pareja es el mismo YHWH...

Recordando la reflexión psicoanalítica, no podía ser otro, más 
que un judío educado, crecido en el ambiente de la antropolo-
gía hebrea, quien como Freud pudiera descubrir el secreto de la 
histeria, enfermedad del sujeto sufriente por palabras atrapadas, 
literalmente, en el cuerpo. Lo opuesto al texto en consideración.

Se habían perdido las claves del misterio de la histeria, de la 
neurosis obsesiva, de la psicopatología gracias a los enfoques 
biologistas-mecanicistas, a los abordajes negadores de la reali-
dad simbólica del cuerpo humano, y por ende a la inmanencia 
de la divinidad. Solamente alguien que supiera de antemano, 
gracias a su educación Talmúdica (התלמוד es una amplia obra 
que recoge principalmente las discusiones de los maestros rabi-
nos sobre las leyes judías, las tradiciones, costumbres, etc.), que 
el cuerpo humano era una realidad simbólica, locuente, podía 
recuperar el secreto. 

El ser humano no responde a una “ley natural”, si entende-
mos por esta una reducción a las explicaciones positivistas de 
la “naturaleza”. Lo “natural” del ser humano es su crecimiento 
de sentido más allá de las posibilidades de la ciencia empírica: 
lo “natural” humano es esta posibilidad teofánica en el vínculo 
amoroso.

Desde lo humano, efectivamente “Nature est un temple”, y el 
Cantar lo testimonia.

Comentarios, Alegorías y Tipologías

Algunos han pretendido leer una dimensión conyugal en el tex-
to. Piadosa lectura; jamás el texto da pie para suponer una re-
lación de este tipo en el sentido institucional. El amor humano 



119

aquí expresado trasciende la Ley. Avance impresionante desde 
la misma tradición judía hacia la libertad de los hijos de Dios, 
que continuará desarrollándose tanto en textos sapienciales co- 
mo proféticos y será re-expresado con claridad por un Pablo 
de Tarso en I Cor 13; en citas apreciadas por Freud (Pfrimmer, 
Freud lecteur). 

Por supuesto que son valiosas y adecuadas, aunque parciales, 
las interpretaciones alegóricas y tipológicas del Cantar de los 
Cantares. Las expresiones del amor puestas en boca y gestos 
de los actores trascienden a los individuos y pueden ser analo-
gables para una expresión de la relación entre YHWH e Israel 
gracias a la alianza amorosa establecida, o el modo paulino de 
comprender las nupcias de Cristo y su Iglesia. 

Es un lenguaje de enamorados que reconocen los amantes, 
sean místicos individuales o comunidades gozosas de su relación 
corporativa con el Otro, divino y personal, inmanente y trascen- 
dente.

El Cantar de los Cantares parece que jamás será lugar de 
experiencia compartible para timoratos o legalistas. Hemos de 
reconocer la existencia de un grupo importante de insinceros 
que aplauden en el vacío porque así se los ordena su Comunidad 
o Iglesia, pero que en lo personal están desgarrados; no pueden 
con el sufrimiento de una vida angustiada, el silencio de Dios o 
el peso de las culpas personales. Aunque saben que ya están de 
antemano reconciliados, redimidos, perdonados, resucitados y 
revitalizados en la creación, el narcisismo impide, genera ido-
latría y se antepone a este tipo de experiencia. Desde ese lugar 
jamás se entenderá este poema aunque lo reciten de memoria.

Escribe Daniel Lys: “De hecho si el Cantar no estuviera en  
el canon (de la Biblia), nadie pensaría en darle un carácter ale-
górico, sino que lo tomaría por lo que es” (Pelletier, El Cantar, 
32).



120

De los conceptos y los signos

Siguiendo a De la Torre Guerrero podemos afirmar que en la 
descripción de los amantes y de su relación se utilizan:

-Signos botánicos (como mirra, ciprés, granada, bálsamo, lirio, 
racimo de uvas, trigo, viña jardín, manzano, palmera, racimo 
de palmera, cedro, etc.).
-Signos zoológicos (como gamo, cervatillo, rebaño de cabras, 
palomas, miel de abeja, etc.), 
-Signos caseros (como cinta, collares, capa, licor, columna, to-
rre, etc.). Vale la pena hacer el esfuerzo de comprender qué hay 
detrás de cada signo. El israelita, en el Cantar, hizo el viaje del 
concepto al signo. A nosotros nos corresponde hacer el viaje al 
revés: del signo al concepto.

Así se descubre:

Que detrás de una paloma se esconde candor o ternura, o deli-
cadeza, o timidez... 
que detrás de un trigal está la vida y la protección que oculta y 
le da misterio al vientre femenino... 
que detrás de una alberca hay trasparencia o frescura, o paz de 
una mirada... 
que detrás de un rebaño hay blancura u orden, o igualdad de 
unos dientes... 
que detrás de una torre hay fortaleza o defensa, o autonomía, o 
dignidad de la sexualidad femenina... 
que detrás de una cría de gacela está la suavidad, blandura o 
uniformidad de los senos femeninos... 
que detrás de un racimo de uvas está la dulzura, la exuberancia 
o la armonía de los pechos de una mujer... 
que detrás de una azucena hay apertura o profundidad sexual 
femenina... 
que detrás de los semicírculos armónicos de un collar están las 
caderas de una mujer... (De la Torre Guerrero, El Amor, 8).



121

En cuanto a la presencia de la metáfora, De la Torre Guerre-
ro afirma:

La metáfora, basada en el signo, ha tenido la osadía de hacernos 
decir de ciertas cosas lo que éstas en sí mismas nunca poseen. 
Este atrevimiento rompe con las convenciones que tenemos de 
los seres y abre nuevas posibilidades de ver con mayor riqueza 
a cada ser. Y de esta forma cada ser queda tan enriquecido, que 
casi es otro ser. Sin embargo, en todo este proceso la metáfora 
no supera el campo literario, ya que afirma de un tercero lo que 
pertenece a otro, pero el propio mundo de quien habla o escri-
be no queda comprometido. Esto es lo que hace que se piense 
en algo más allá de la metáfora, en algo en lo que se supere el 
campo literario y se comprometa el campo existencial de quien 
habla. Esto nos obliga a dar un paso más.

Cuando el ser humano trata de revelar su propia interioridad 
y sus experiencias espirituales mayores, supera el mundo de la 
comunicación corriente y tiene que echar mano de algo más 
que la metáfora. Es cierto que puede servirse de ella lo mismo 
que de cualquier signo y de cualquier género literario, sea el 
que sea. Lo literario le sirve al símbolo de medio de expresión 
o de vehículo para poder comunicar esa experiencia vital que 
está en el interior de la persona. Entonces, en un acto exclusi-
vamente humano, el interesado junta la expresión literaria con 
su experiencia personal profunda y crea entonces el símbolo. El 
signo, la metáfora o cualquier género literario narrativo quedan 
entonces no sólo superados, sino recreados, ya que aparecen 
cargados de experiencia humana. Por lo mismo, si el lector no 
puede o no sabe llegar hasta el símbolo, las narraciones bíbli-
cas quedan a mitad de camino, no alcanzan a revelar toda su 
riqueza de contenido. Todo esto ocurre con el Cantar de los 
Cantares (9).



122

Totalidad y mística

En el Zohar4 se dice que el Cantar de los Cantares es el resu-
men de toda la santa escritura, de toda la obra de la creación..., 
el resumen del misterio del Nombre Sagrado y supremo. Este 
cántico encierra todo lo que existe y lo que existirá; todos los 
sucesos que ocurran en el séptimo milenio, que es el Sabbat del 
Señor, están resumidos en el Cantar de los Cantares.

Si miramos por una doctrina abarcadora del pensamiento bí-
blico debemos olvidarnos de esperar encontrar una teoría sis-
tematizada; la encontramos en un poema de amor, del amor de 
una pareja. Por eso, este texto es el predilecto de los místicos y 
el dolor de cabeza de los físicos y metafísicos tradicionales.

Para los Padres de la Iglesia, el Cantar era el texto que mejor 
catequizaba para el acceso a los Sacramentos (Misterios, en la 
Iglesia Oriental); se proponía la analogía entre el amante y la 
amante como los dos términos del hecho sacramental, se pedía 
al cristiano que se acercara al Otro divino en el Sacramento co- 
mo lo hacían los amantes del Cantar. 

Ambrosio, Juan Crisóstomo, Orígenes, Gregorio Magno, Gre- 
gorio de Niza en sus escritos son unánimes en reconocer a este 
lenguaje como el más adecuado para expresarse en términos de 
la relación amorosa de los hombres entre sí y con la divinidad.

Hermenéutica, analogía y realismo poético

No hay ciencia humana que pueda otorgarse el privilegio de 
hablar de la experiencia humana total. Eso queda reservado al 
lenguaje de la poesía mística, lenguaje que es icono, que inte-
gra y trasciende niveles de unificación humana. Lenguaje icó-

 esplendor”; es, para muchos, el libro central de la corriente cabalística en“ ,זהד 4
el judaísmo; quizás del s. ii.



123

nico, como el del Cantar, lectura válida en todos y cada uno de 
los registros de referencia simbólica, polisemia en acción.

La hermenéutica analógica, en particular, parece ser un me-
dio para resolver, o aportar a la resolución de las aporías con 
las que se encuentran las posturas más habituales en el campo 
de las interpretaciones bíblicas. Esto es, una tendencia a la bús-
queda de soluciones únicas o a la dispersión incontrolada de las 
interpretaciones. 

El llamado principio de analogía modula las afirmaciones al 
ofrecer al mismo tiempo un reconocimiento del referente bíbli-
co y la posibilidad de predicación tanto desde / para, la simi-
litud cuanto desde / para las diferencias, incluso privilegiando 
las diferencias. 

El enmascaramiento dentro de límites pre-fijados del discurso 
alcanza un tono de proporcionalidad básica que remite al acce- 
so del decir sobre el fragmento, en cuanto a la sospecha de un 
posible todo, que no desdeña la posibilidad de un marco onto-
lógico débil pero suficiente. 

No se pretende “comprender” unívocamente, ni tampoco ne- 
garse a “comprender” absolutamente cayendo en el marasmo de 
la imposibilidad misma de locución acerca de algo. La herme-
néutica analógica permite decir y callar, acceder y limitarse, 
balbucir cuasi comprendiendo sin creer que tiene la unicidad 
del saber, y al mismo tiempo abrirse aproximadamente a un am-
plísimo mundo de abordajes evitando caer en la mudez del dis-
curso a que la llevaría un infinito de interpretaciones sin límite.

Dado el modelo de la poesía simbolista, recordamos que se 
dijo que era una estética metafísica, porque solía buscar algo 
trascendente. Para Baudelaire, todas las cosas eran símbolos, 
esto es, no agotaban su ser en su corporeidad, es más, no tenían 
existencia física por derecho propio, sino para manifestar la Idea.

El poeta está investido del poder casi mágico de deducir y de 
precisar el sentido de este simbolismo universal. Más aún, co-



124

noce la génesis de su creación. Ve en ella, gracias a una intui-
ción de iluminado, los elementos que surgen de una especie de 
boca de sombra que tal vez sea el Absoluto, tal vez la Nada. 
Ante sus ojos atentos se eleva, de no sabe qué insondable abis-
mo, el mundo cambiante de las apariencias (Schmidt, La litera­
tura simbolista, 7-8).

El poeta simbolista, analogable al redactor final del Cantar 
de los Cantares, trata de superar lo aparente hacia lo profundo, 
tal vez abismal y en este caso la presencia del Santo de los San-
tos en la vida del ser humano.

El símbolo, como toda analogía, es a la vez apertura y límite 
que cierra:

Por lo tanto, es, al mismo tiempo, el instrumento de la visión 
metafísica del poeta y el límite de esta visión. Para lanzarse a lo 
absoluto, para refugiarse en él, como el místico en el seno de su 
dios, sería necesario que el poeta renuncie al poema, se calle, 
abra la Ventana, rompa el Espejo, destroce el Vidrio. Pero no se 
atreve a llevar a cabo este acto horrible porque, ligado a pesar 
de todo a las apariencias, no está seguro de encontrar todavía 
algo cuando, para tomar un impulso que tal vez sea quimérico, 
haya suprimido a todas las criaturas de su genio (9).

Se contenta con pulir el Cristal, con rastrear el Absoluto, con 
eludir la Nada. Hace patente al Señor en la humanidad deseante.

El poeta simbolista se consagraba a su Obra, como un alqui- 
mista fabrica un mundo entre el Absoluto y la Nada, y se siente 
con derecho a destruir sus criaturas. Siempre rozando la oscuri-
dad, como se ve en lo oscuro de sus últimos poemas. Baudelai-
re, Mallarmé, Rimbaud, todos pretendieron escribir el Poema.

El poema es un dictado del alma que tiene su elocuencia propia, 
de la que conoce los fines y las reglas, un dictado del alma que 
da al escritor, no palabras justas, no términos propios, sino una 



125

especie de palabra perpetua cuyos vocablos son particularmente 
conmovedores, ya que expresan con impertinente lucidez esas 
realidades invisibles de las que nuestra persona visible sólo es 
la apariencia superficial y muy a menudo desabrida (17).

Algunos otros poetas se refirieron a esta búsqueda, como Juan 
Ramón Jiménez y Borges. Se buscaba el Poema, del que, por 
supuesto, solo se alcanzaban aproximaciones y participaciones. 
¿Será este el caso?, ¿El Šir ha širim será el Poema? 

Entre los simbolistas europeos resalta “Baudelaire, grande 
por haber encontrado la ley cardinal de la Analogía Universal” 
(28). La analogía les servía para subir a lo alto: “Pero de todas 
formas los simbolistas, como Mallarmé, aunque con un ardor 
indiscreto que hace sonreír, asignan a la poesía la siguiente ta-
rea metafísica o mística suprema: la revelación de la Verdad” 
(31). Por eso, el poeta era una especie de mago, profeta y sacer-
dote. En el Cantar: Rey, Profeta, Sacerdote, en síntesis el ser 
humano planeado en la Creación, Imagen y Semejanza, “Él”.

[El simbolista] desdeña con derecho la inteligencia de sus lec-
tores, no ignora que, mal acostumbrados a las precisiones de 
la Escuela, no están adiestrados en el bello arte de distinguir 
el Símbolo, que presenta una realidad metafísica difícilmente 
perceptible, y la alegoría o el emblema, que representa una rea-
lidad moral fácilmente concebible. 

El Símbolo sólo es oscuro por participar de las tinieblas de 
las realidades hacia las cuales encamina la meditación. Pero 
la alegoría puede ser oscura por sí misma, si el poeta o el pin-
tor que la traza la adorna con atributos demasiado rebuscados, 
como atestiguan ciertas representaciones alegóricas del siglo 
xv (37).

De ahí la insistencia en que se tuviera una lectura de los poe-
mas que no fuera literal. Mucho antes del siglo xv esta escucha 
es esencial para el Cantar.



126

Una hermenéutica analógica del realismo poético buscará 
una lectura no puramente literal, pero tampoco puramente ale-
górica; en esa mediación reside precisamente la lectura analó-
gica, simbólica, o icónica, que no tiene la pretensión literalista, 
pero tampoco la deriva alegorista. Se pone en el medio, partici-
pa de ambas, y de lo mejor de las dos saca su propia riqueza.

La poética de los simbolistas hace que se reúnan, en el lími-
te, poesía, ética y ontología:

 
En adelante la poesía tiende a convertirse en una ética o en 
no sé qué instrumento irregular de conocimiento metafísico, le 
inquieta la necesidad de “cambiar la vida”, como quería Rim-
baud, de cambiar al hombre haciéndole tocar lo más hondo del 
ser (Raymond, De Baudelaire, 9).

La parte metafísica se da con respecto al mundo natural: “Bau- 
delaire adopta frente a la naturaleza exterior una actitud suma-
mente notable. Ve en ella, no una realidad existente por ella mis-
ma y para ella misma, sino un inmenso depósito de analogías 
y también una especie de excitante para la imaginación” (17). 
Siempre una ontología poética, imaginativa y basada en la ana-
logía, una ontología analógica. La naturaleza es un bosque de 
símbolos a interpretar.

La hermenéutica ayuda al hacer de la ontología. La ontolo-
gía adquiere el carácter de magia y de profecía: “Por tanto, la 
tarea del poeta, de acuerdo con el sentido adivinatorio que hay en 
él, consiste en percibir analogías, correspondencias, que adop- 
tan el aspecto literario de la metáfora, del símbolo, de la com-
paración o de la alegoría” (19). El símbolo conecta al poeta con 
la realidad completa del universo, tanto lo material como lo es- 
piritual; y es aquí donde nos brinca la imagen del hombre como 
microcosmos.

Raymond se lo tribuye al alma, aquí sabemos que compete 
al todo del Basar, Nefesh y Ruach. Decía Raymond: “Porque el 



127

alma tiene medios de comunicarse con ese más allá oculto, en-
tre el microcosmo y el macrocosmo, entrambos espirituales en 
su esencia, existe un lenguaje común que les permite mostrarse 
el uno al otro y reconocerse: el idioma de los símbolos, de las 
metáforas y de las analogías” (20). Hay una paridad muy espe-
cial entre la poesía y el sortilegio, la poesía y el Shemá, quizá 
porque ambas dependen de la búsqueda del verbo original, el 
verbum dimissum.

Los poetas simbolistas nos enseñaron a percibir las analo-
gías que reinan entre todas las cosas, con lo cual la ontología 
occidental es llevada o acercada a la poesía. Y, dado que se tra-
ta del símbolo y de la metáfora, y que el símbolo se comprende 
por una interpretación analógica y la metáfora es una de las 
formas de la analogía, la hermenéutica analógica es apropia-
da para este realismo poético que encontramos en la manera 
como los poetas simbolistas conjuntan la poesía con la ética y 
aun con la ontología; en el pensamiento hebreo el tema es más 
complejo, nos lleva hasta la fuente misma de la Creación y 
el Creador inmanente y trascendente en la expresión del amor 
humano (Tresmontant, Ensayo).

Es verdad que en la tradición Talmúdica la hermenéutica pre- 
tende llegar a devolver al texto sagrado la infinitud de interpre-
taciones, para devolver así a la divinidad el infinito que perdió 
al crear al hombre y su ser libre. Pero aun en ese caso el “Par­
dés” pone límites al quehacer de los interpretantes.

Podemos pensar en la multiplicidad como un ideal regula-
torio para la experiencia amorosa, profundamente humana y 
divina al mismo tiempo.

La maravilla del Cantar quizás consista en posibilitar la do-
ble aserción de R. Akiba y del Zohar, el Cantar es síntesis del 
todo de la experiencia humano-divina y en ello lo más cercano, 
en expresión mortal, al Santo de los Santos.



128

La condena a los amantes del Cantar y a sus escuchas

Desde siempre, comentaristas judíos y cristianos, con moti-
vos lo suficientemente oscuros como para que sea imposible el 
desciframiento total —aun para el más lúcido hermeneuta o  
el psicoanalista más experimentado— han dedicado sus mejo-
res esfuerzos para prohibir la apreciación del placer expansivo 
de la pasión y el deseo de los enamorados del Cantar, y de todo 
ser humano (Ranke-Heinemann, Eunucos). 

Sería muy larga, e incompleta, la lista de estos sabios, algu-
nos de los cuales, en su momento, enfilaron sus baterías sobre 
fray Luis de León y su traducción del Cantar. Lo cierto es que 
conformaron una mentalidad descalificadora del amor huma-
no; hoy participamos parcialmente en ese “imaginario social” 
que sesga nuestra lectura del texto en cuestión, aunque no lo 
queramos.

Aun cuando los especialistas en antropología bíblica, unidos 
a todos los demás estudiosos de la Escritura, insisten y coin-
ciden en la valoración positiva de la sexualidad y el placer en 
la más representativa Tradición, es difícil sacudirnos la histo-
ria que cargamos y abrir los oídos a una escucha que tenga la 
misma libertad de goce que las expresiones de los amantes del 
Cantar, indisolublemente humano-divino.

Invitación

Pelletier, Casalis, Tournay, entre muchos otros comentaristas 
actuales, están de acuerdo en la necesidad de mantener una lec-
tura múltiple, polisémica, del Cantar. Más allá de considera-
ciones, que fueron una vez y que aun hoy día son parcializantes 
si no reduccionistas hacia lo antropológico o angelista, se im-
pone la polisemia. La iconicidad del Cantar permite retornar al 
plan original de la divinidad. Salta por encima de la desarmo-



129

nía introducida por el así llamado “pecado original” a partir de 
Agustín de Hipona, establece una continuidad entre Génesis 
caps. 1 y 2, con el presente continuo del amor humano, cuyo 
fuego ardiente es como una llama divina, una llama de Yah 
(Cant. 8:6-7):

¡Graba mi nombre en tu corazón! 
¡Graba mi imagen en tu brazo! 
¡Tan fuerte es el amor 
como la muerte! 
¡Tan cierta es la pasión 
como la tumba! 
¡El fuego del amor es una llama 
que Dios mismo ha encendido! 
¡No hay mares que puedan 
apagarlo, 
ni ríos que puedan extinguirlo! 
Si alguien se atreviera 
A ofrecer todas sus riquezas 
A cambio del amor, 
no recibiría más que desprecio.

(La Biblia. Traducción en lenguaje actual )  

Šir ha Širim (El Cantar de los Cantares) más valioso que el 
universo…

Referencias

AAVV. Bible de Jerusalem; Nouvelle Edition, traduit en francais 
sous la direction de L`Ecole Biblique de Jerusalem, Paris, Cerf, 
1998.

AAVV. Biblia de Jerusalén, trads. Edición española de la Biblia de 
Jerusalén, Bilbao, Desclée de Brower, 1998.

AAVV. La Biblia, Traducción en lenguaje actual con deuterocanó­
nicos en orden alejandrino, Brasil, Sociedades Bíblicas Unidas, 
2004.



130

Baudelaire, Charles, “Correspondences”. Poetry X. Les Fleurs du 
Mal. ‹http://poetry.poetryx.com/poems/1075/› [fecha de consul-
ta: 24 de mayo 2010].

Blanco Beledo, Ricardo, “Mito e icono en la tradición judeocris-
tiana”, Tramas 13, 1999, 11-26.

Blanco Beledo, Ricardo, “Transicionalidad de lo imaginario en 
psicología y filosofía de la Religión”, en Espacios Imaginarios, 
María Noel Lapoujade (coord.), México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, 1999, 121-131.

Blanco Beledo, Ricardo, “La violencia y lo sagrado en la tradición 
judeocristiana. Un enfoque psicoanalítico”, Ponencia presenta-
da en la Jornada Internacional sobre Religiosidad y Violencia, 
Buenos Aires, Universidad Católica Argentina, octubre 2005.

Blanco Beledo, Ricardo, “Sobre Hermenéutica, analogía, metáfo
ras del significante y subjetividades contemporáneas”, en Her­
menéutica analógica en España, Joaquín Esteban Ortega (coord.), 
Valladolid,  Universidad Europea Miguel de Cervantes, 2008, 
31-42.

Brown, Raymond, Joseph Fitzmayer y Roland Murphy, The Jerome 
Biblical Commentary, usa, Prentice Hall, 1968. 

De la Torre Guerrero, Gonzalo M., El Amor, Fuego Divino… In­
troducción a la lectura del “Cantar de los Cantares”, Colombia, 
Misioneros Claretianos, 1999.

Eslin, J. C. (coord.), La Bible 2000 ans de lectures, Paris, Desclee 
de Brower, 2003.

Gelin, Albert, L’homme selon la Bible, Paris, Ligel, 1962.
Grelot, Pierre, La pareja humana en la Sagrada Escritura, Madrid, 

Euramerica, 1963.
León, fray Luis de, Salomón, El Cantar de los Cantares, México, 

Espasa-Calpe, 1997 (Col. Austral, 464).
Lys, Daniel, “Ruach”, Le souffle dans L’Ancien Testament, Paris, 

Presses Universitaires de France, 1962.
Lys, Daniel, La chair dans L’Ancien Testament, Basar, Paris, Presses 

Universitaires de France, 1967.



131

Mantilla Sahún, Roberto, El Placer en el Cantar de los Cantares, 
Vicisitudes de lo sublime, Tesis, México, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Facultad de Filosofía y Letras, 2000.

Pelletier, Anne-Marie, El Cantar de los Cantares, Estella, Verbo 
Divino, 1995 (Cuadernos Bíblicos, 65).

Pfrimmer, Théo, Freud lecteur de la Bible, Paris, Presses Universi-
taires de France, 1982.

Quesnel, Michel y Philippe Gruson (dirs.), La Biblia y su cultura, 
trad. Ramón Alfonso Diéz Aragón, Santander, Sal Terrae, 2002.

Ranke-Heinemann, Uta, Eunucos por el Reino de los Cielos, Madrid, 
Trotta, 1994.

Raymond, M., De Baudelaire al surrealismo, México, Fondo de 
Cultura Económica, 1a. reimpr., 1983.

Schmidt, Albert Marie, La literatura simbolista (1870-1900), Argen-
tina, Eudeba, 1962.

Schökel, Luis Alonso, El Cantar de los Cantares, Estella, Verbo Di-
vino, 1990. 

Schökel, Luis Alonso, La Biblia del Peregrino, Biblia de Estudio, 3 
vols, Estella, Verbo Divino, 1997. 

Tournay, R. J., El Cantar de los Cantares, Madrid, FAX, 1970.
Tresmontant, Claude, Ensayo sobre el pensamiento hebreo, Madrid, 

Taurus, 1962.
Valle, Carlos del, La Mišna, Salamanca, Sígueme, 1997. 
Wolf, Hans, Antropología del Antiguo Testamento, Salamanca, Sí-

gueme, 1997.




