
7

Acta Poetica 31-2
julio-diciembre

2010 (7-13)

Silvana Rabinovich

Presentación

¿Quién no ha leído la Biblia? Es notable que el texto que más 
impresiones tiene en el mundo, con tantas traducciones y ver-
siones distintas y divergentes, sea tan citado y a la vez tan poco 
leído de fuente directa. La mayor parte de las veces se extrae 
una cita ignorando el laberinto intratextual que una Concor-
dancia Bíblica ofrece, o que la memoria —efecto de una lec-
tura repetida, por ejemplo ritual— da como experiencia. Biblia 
significa “libros”: el texto cuyo motivo es el monoteísmo es ra-
dicalmente plural. No nos detendremos en este número de Acta 
Poetica en abordajes exegéticos ni tampoco en rigurosos tra-
bajos filológicos. Ofrecemos un ramillete de lecturas del Libro 
que es “los libros”. Siguiendo la lectura de Henri Meschonnic, 
visitaremos la poética bíblica en tanto lugar de encuentro entre 
ética y política. De este modo, el dossier se divide acorde a las 
diversas lecturas planteadas.

El recorrido inicia con perspectivas éticas de la Biblia. En 
un sugerente artículo titulado “‘Dios mío’, dijo, ‘qué loca soy 
en los buques’. Alteridad e infinitud en perspectiva hermenéu-
tica”, Hans de Wit aborda —desde una ética heterónoma—, a 
propósito de la novela de Gabriel García Márquez El amor en 
los tiempos del cólera, la posibilidad de leer el texto bíblico 
desde la alteridad. 



8

“Nos-otros: los 70 en tojolabal. Diálogos con Carlos Lenkers-
dorf sobre la traducción bíblica” es una entrevista a Carlos 
Lenkersdorf, responsable de la traducción del Nuevo Testa-
mento al tojolabal, realizada por Silvana Rabinovich y Renato 
Huarte. En el diálogo con Lenkersdorf se deja entrever el apor-
te de la cosmovisión tojolabal al sentido del texto bíblico, a su 
inherencia en la vida actual.

En la segunda parte del dossier, los autores se acercan a la 
Biblia desde ciertas resonancias poéticas. Pablo Andiñach pro-
pone, en “Un amor clandestino. Aproximación al Cantar de los 
Cantares”, una lectura del tan comentado poema erótico bíbli-
co desde una perspectiva femenina. A su vez, Ricardo Blanco 
realiza, en “El Cantar de los Cantares: más valioso que el uni-
verso. Realismo Poético, Hermenéutica y Analogía en la lectu-
ra del Cantar de los Cantares”, un acercamiento hermenéutico 
plural que plantea al Deseo en el sentido psicoanalítico como 
hilo conductor en el poema erótico bíblico. 

Por otra parte, en el artículo “Blake y el sentido infernal de 
la Biblia”, Adrián Muñoz expone la apropiación que hace Wi-
lliam Blake en The Marriage of Heaven and Hell de la lírica y 
la retórica bíblica. 

La tercera parte del dossier refiere ciertas resonancias polí-
ticas de las lecturas bíblicas. No solo en el sentido restringido 
de “política”, sino de políticas de lectura. En “Profecía y libera-
ción”, Rubén Dri plantea dos proyectos políticos divergentes que 
se desprenden de la lectura de la Biblia: el monárquico y el pro-
fético que se entiende como confederación de tribus bajo el rei- 
nado de Yahvé. Este texto tiene connotaciones de suma actuali-
dad en Palestina-Israel si se piensa en consonancia con el libro 
de Martin Buber Una tierra para dos pueblos.1 

1 Martin Buber, Una tierra para dos pueblos, Salamanca, Sígueme-Universidad 
Nacional Autónoma de México, 2009.



9

En el último trabajo del dossier, “Teología bíblica contextual 
en América Latina”, René Krüger aborda los componentes so-
ciales, económicos y políticos que atraviesan las lecturas del 
texto bíblico en nuestra región.

La sección “Artículos” reúne dos escritos interesantes. Por 
una parte, Horacio Luján Martínez, como respuesta a un artícu-
lo presentado en Acta Poetica 27-2 plantea (a partir de Borges 
y Cortázar) la incidencia de la idea freudiana de “lo ominoso” 
en la construcción literaria del sí mismo. Y por otra, José Fran-
cisco Barrón Tovar lee en el concepto levinasiano de experien-
cia sus necesarias proyecciones políticas.

En la sección de “Reseñas” tenemos un excelente trabajo 
que atañe al tema del dossier: José Ricardo Chaves ofrece una 
lectura inquietante del libro de Stephen Batchelor Confession 
of a Buddhist Atheist, publicado por Spiegel & Grau (New 
York, 2010).

Gracias a Sandra Joana Salazar Rojas y a Renato Huarte, 
Anahí Briano Veloz y Arlen Turcott Flores, ya que sin su tra-
bajo de edición este número no hubiera sido posible. Gracias 
al Departamento de Publicaciones del iifl de la unam por su 
importantísima labor.

Preludio

La Biblia se encuentra atravesada de diferentes maneras por lo 
político. El mismo acto de lectura de las Escrituras es reflejo 
de decisiones políticas que van del ritmo en la lectura pública, 
pasando por la selección operada por la traducción, las múlti-
ples y tantas veces contradictorias interpretaciones a las que se 
presta, hasta los usos de pasajes del texto con fines políticos y 
militares. Lo cierto es que el texto bíblico nunca deja de lado el 
elemento social que es la raíz de toda política. Baste un ejem-
plo: el relato de la torre de Babel. Tradicionalmente Génesis 11: 



10

1-9 ha sido leído como el castigo divino por la pretensión huma-
na de conocer los secretos del Altísimo. Partiendo de un estado 
idílico de “una sola lengua” (Gén. 11-1), se supone que Dios 
limitó el deseo humano de poder a través de la multiplicación 
de las lenguas, dando lugar así a una incapacidad de comuni-
cación que impidió la culminación de la obra arquitectónica. 
Nostalgia de la unidad perdida, vulgarmente esta interpretación 
fue la más difundida. 

El filósofo Yeshahayahu Leibowitz interpretó desde otra ló-
gica la narración bíblica:

[…] Una lectura superficial del texto indicaría un pecado de la 
humanidad y su consecuente castigo. Sin embargo, un análisis 
más pormenorizado revela una total asimetría entre la genera-
ción del diluvio y la generación de la separación [postdiluvia-
na]. Respecto de la primera, se dice claramente: “toda la carne 
había corrompido su camino sobre la tierra” (Bereshit, 6:12) y 
su castigo fue el diluvio. En relación con la generación de la 
separación, la Torá sólo relata que los hombres planearon cons-
truir una ciudad y una torre para congregarse en torno a ella. Si 
bien la Torá no desaprueba esta acción, Dios ordenó la involu-
ción de los idiomas y la dispersión del hombre por el mundo. 
Una vez más, una lectura superficial sugeriría un nuevo castigo, 
pero esto no se explicita claramente en la Torá.

A mi entender, esta orden no constituye un castigo, sino que 
por el contrario, fue un acto en beneficio de la humanidad. El 
significado más relevante en torno del acontecimiento de la To-
rre de Babel no es en absoluto el intento de construir una torre, 
sino que nos retrotrae a lo señalado anteriormente: “toda la tie-
rra tenía un solo idioma y un mismo propósito” (Bereshit 11:1). 
El intento fallido de la construcción fue seguido del surgimien-
to de distintos idiomas y ello dio lugar a un nuevo discurso. 
Creo yo que la raíz del error o el pecado de la generación de la 
separación no fue la construcción de la ciudad o la torre, sino el 
objetivo de recurrir a estos medios artificiales para asegurar una 
situación de “un solo idioma y un mismo propósito”, es decir, 



11

de centralización, o en términos actuales, de totalitarismo. Des-
de una perspectiva ingenua, un solo idioma y un mismo pro-
pósito es para algunos una descripción de una situación ideal: 
la humanidad entera como una unidad sin distinciones y, en 
consecuencia, sin conflictos. Pero quien realmente comprende 
esta idea sabe que no existe mayor amenaza que este confor-
mismo artificial: una ciudad y una torre como símbolo de con-
centración de la humanidad entera en torno a un mismo tema, 
sin diferencia de opiniones ni debate sobre diferentes puntos 
de vista y valores. No es posible imaginar mayor tiranía que 
ésta, mayor esterilidad mental y moral que esta perspectiva que 
proscribe las excepciones y sanciona las desviaciones de lo que 
es correcto y mancomunadamente aceptado, y todo ello susten-
tado artificialmente por medio de una ciudad y una torre.

En Su misericordia y compasión por la humanidad, Dios evi-
tó que esto sucediera e hizo una humanidad donde el totalita-
rismo de unidad total fuera imposible. De esta manera, existen 
disidencias y contrastes, diferencias de pensamientos y de valo-
res en virtud de los cuales la gente debe luchar por sus valores, 
sus objetivos y sus propios deseos, que difieren unos de otros.

Es cierto que el resultado hizo que uno de los mayores his-
toriadores de todos los tiempos caracterizara a la historia de la 
humanidad como una crónica de crímenes, desatinos y desas-
tres de la especie humana. Este historiador (Edward Gibbon) 
señaló una verdad, pero sólo una verdad parcial. Es cierto que 
la historia es una crónica de crímenes, desatinos y desastres, 
pero también es la crónica de la lucha del ser humano contra los 
crímenes, desatinos y desastres y la existencia de esta lucha en 
todos los tiempos y en todas las sociedades humanas es lo que 
le otorga significado moral a la historia de la humanidad.

No es casualidad que sólo después del episodio de la Torre 
de Babel, cuando no existía ya “un solo idioma” ni “un mismo 
propósito” para toda la humanidad, Abraham se rebelara con-
tra el mundo de su padre Terah y sus ídolos (según la agadá, 
Abraham también se rebeló contra Nimrod, —el soberano mal-
dito). En un mundo de “un solo idioma y un mismo propósito” 
Abraham nunca podría haberse levantado en contra de Terah (y 



12

Nimrod). Dios nos concedió un favor al evitar la concentración 
totalitaria de los hombres y permitirles, e incluso obligarles, a 
luchar por sus ideas y sus valores, aun cuando esta lucha com-
portase grandes sacrificios, pero sacrificios de importancia.

Uno de los Sabios Judíos más destacados del último período 
(R. Akiva) dijo sobre el versículo “cuando lleguen los años en 
que digas, no encuentro en ellos placer alguno” (Kohelet 12:1) 
que, de acuerdo con su interpretación literal se refiere a la an-
cianidad del hombre, que es parte de la enunciación mesiánica: 
“cuando no haya ni mérito ni culpa”: en un mundo en que no 
existen los problemas y reina la armonía, donde los actos no se 
dividen en buenos y malos, y donde no hay lugar para la lucha 
y el esfuerzo, no habrá para ellos “razón de ser”. El propósito 
que podemos discernir consiste simplemente en la diferencia-
ción, en las perspectivas opuestas y las diferencias por las que 
el hombre libra la batalla que otorga sentido moral a su exis-
tencia.2

Leibowitz marca un punto de viraje decisivo respecto a las 
interpretaciones dominantes: la luz con la que lee el relato ya 
no es la de la moral, sino la de la política. O mejor dicho, aque-
lla de la relación entre ética y política. Allí donde, con horror 
ante la pluralidad, se ha visto la pérdida de la unidad, el filósofo 
ve la promesa de la diferencia, las posibilidades de resistencia. 
El filósofo que —al modo de los profetas— incansablemente 
y sin concesiones advertía contra las formas modernas de la 
idolatría (el Estado, los símbolos patrios, el apego a la tierra, a 
los lugares sagrados e incluso la adhesión idolátrica a los en-
seres rituales de la religión judía que incluyen a las Escrituras 
en tanto objeto idolatrado) señala los peligros del pensamiento 
único. El filósofo kantiano tampoco se dejaba engañar por las 
apariencias de la pluralidad presuntamente democrática; yen-
do al fondo de la cuestión, no cejaba ante cualquier forma de 

2 Yeshahayahu Leibowitz, Comentarios sobre el Pentateuco (en hebreo), traduci-
do del hebreo por Leonel Levy, Jerusalén, Academón, 1988. 



13

adoración o dogma advirtiendo la tentación del pensamiento 
único y del fascismo aun en los discursos que pregonan la de-
mocracia y la pluralidad. Leibowitz, apegado a su concepción 
de la religión como “yugo de la Torá y los preceptos”, resistió 
a los oropeles de la fama y el éxito.3 Tenía la mirada del judío 
ortodoxo coherente que sabe resistir al poder terreno y entiende 
que su obligación es luchar por la verdad y la responsabilidad. 
Por eso difiere del historiador citado, pues en lugar de quedar-
se con la resignación ante la injusticia, de modo mesiánico el 
intérprete de la Torá encuentra la posibilidad de la redención. 
En lugar de la pereza resignada, Leibowitz se empeña en la 
incansable e ineludible tarea ética emanada de un compromiso 
—profético— con la justicia.

***

Como en todas las tramas textuales, en esta revista el orden del 
índice aquí expuesto no es el único posible. Precisamente por 
ese lugar poético donde convergen ética y política, los textos 
aquí recogidos dialogan entre sí y cambian sus posiciones. 

3 En 1967, inmediatamente después de las conquistas del ejército de Israel duran-
te la “Guerra de los Seis Días”, el filósofo hizo un llamado a devolver los territorios 
ocupados.


