Acta Poetica 30-2
OTONO
2009

El espacio de la memoria

Norma Garza Saldivar

El espacio urbano y el literario, la ciudad y la obra son, para Walter Benja-
min, espacios donde se tienen experiencias. Por ello, a través del recorrido
por pasajes, calles, ciudades y el deambular por su obra fragmentaria se
crean las condiciones para que un objeto se haga de nuevo visible. Se trata
de caminar y de leer esos espacios como posibilidad de la experiencia y de
la historia, y serd a partir de imdgenes dialécticas como se configure en un
mismo lugar lo que ha sido y el ahora, la ruina y el progreso como un acto
de la memoria y de la mirada intima y politica.

PALABRAS CLAVE: espacio, experiencia, memoria.

The urban and literary space, the city and the work are for Walter Benjamin
spaces where we have experiences. Therefore by traveling through passages,
streets and cities, and by wandering through his fragmentary work, the con-
ditions to make an object visible are created. Walking and reading these spa-
ces as a possibility for experience and history, will be based on dialectical
images in order to configure, in the same place, what it has been and what
it is now, ruin and progress, as an act of memory and political and intimate
gaze.

KEY WORDS: space, experience, memory.

Fecha de recepcion: 19 de febrero de 2010
Fecha de aceptacion: 04 de agosto de 2010

151



Acta Poetica 30-2
OTONO
2009

Norma Garza Saldivar
Universidad Autonoma de la Ciudad de México

El espacio de la memoria

[...] la ciudad se transformé en un libro que
tenia entre mis manos |...]
WALTER BENJAMIN

El espacio urbano y el literario, la ciudad y la obra son, para
Walter Benjamin, lugares donde se tienen experiencias, espa-
cios de la memoria que de algin modo resguardan o dan cuen-
ta de la vida politica, cultural, social o econdmica pero, sobre
todo, de la vida singular de cada individuo. Espacio que, como
explica Heidegger, significa “algo aviado (espaciado), algo a lo
que se le ha franqueado espacio, o sea dentro de una frontera”,
y la frontera no es aquello en lo que algo termina sino, como
sabian ya los griegos, “aquello a partir de donde algo comienza
a ser lo que es”, y esto que comienza se ensambla por medio
de otros lugares o puentes (Heidegger, “Construir, habitar, pen-
sar”). En este sentido, tanto el texto como la ciudad pueden
considerarse como zonas abiertas que apelan a la entrada del
otro para comenzar a ser a partir, justamente, de ese vinculo:
puentes o pasajes que unen una orilla con la otra; también se
trata de la extension que se abre entre la escritura y la lectura al

153



crear un distanciamiento que busca mirar el afuera. La ciudad,
como urdimbre de puentes y pasajes, hace posible el encuentro
entre el habitante y su experiencia; la experiencia como una
travesia, un pasar a través de, en este caso, los fragmentos del
mundo visible que conducen, por el deambular o la lectura, a la
complicidad y la percepcion de lo Otro. Esos espacios, creados
en gran medida por la apertura a la experiencia del afuera, per-
miten construir o, como dice Heidegger, “habitar”, palabra que
originariamente en alemdn tenia la misma raiz, bauen, segun la
cual somos en la tierra.

Lo que Benjamin parece hacer en su Libro de los pasajes es
recoger ‘lo habitual’ de las travesias cotidianas de los habitan-
tes de una ciudad. En ese tejido de lo familiar y lo nuevo crea
el espacio literario y erige al Parfis del siglo xix, al revelar la
vida y la voz de la experiencia en la ciudad y el caricter de
las formas sociales modernas. Se trata de una narracion de la
modernidad que recupera, examina o descifra el espacio al de-
tenerse en las minucias y los desechos de la existencia urbana.
Este libro emula el recorrido de los habitantes por la ciudad vy,
por ello, su lectura puede entenderse como un gran mosaico de
voces y sentidos, de lugares y épocas para retornar al espacio
de la escritura y al presente siempre actualizado de una lectura
critica en la que se trataria de desenraizarse y abrirse al saber
del umbral o de la frontera, de la linea divisoria entre una calle
y otra, un barrio y otro, una ciudad y otra:

solo en apariencia es uniforme la ciudad. Incluso su nombre
suena de distinta forma en sus distintos sectores. En ningtin
sitio, a no ser en los suefos, se experimenta todavia de modo
mds primigenio el fendmeno del limite como en las ciudades.
Conocerlas supone saber de esas lineas que a lo largo del ten-
dido ferroviario, a través de las casas, dentro de los parques o
siguiendo la orilla del rio, corren como lineas divisorias; supo-
ne conocer tanto esos limites como también los enclaves de los
distintos sectores. Como umbral discurre el limite por las ca-

154



lles; una nueva seccién comienza como un paso en falso, como
si nos encontrdramos en un escalén mas bajo que antes nos
paso desapercibido (Benjamin, Libro de los pasajes, 115).

Benjamin parece tener siempre como prioridad la relacion con
lo Otro en la condicién de aquello que es presente; de ahi que,
desde el momento actual, solicite, turbe o desestabilice lo cons-
tituido como tal; por ello quiza podamos entender la identidad
no como un dato mds sino como la determinacién de algo en la
relacion con el otro. No se trata de un presente o de una presencia
estable, auténoma o autoconstituida, sino del movimiento perpe-
tuo entre lo ya sido, lo que es y lo por venir. En efecto, podemos
pensar el puente o el “pasaje” como el movimiento entre lo uno
y lo otro, lo interno y lo externo, en una relacién de implicacion
reciproca, de cohabitacion. Asi, en el espacio literario se piensa
lo urbano, la ciudad, en términos de escritura, o la experiencia
como apertura a la alteridad.

Ya Derrida, en el libro Adesso I’architettura (Ahora la arqui-
tectura), hablaba de una “escritura del espacio” no s6lo como
articulacion objetiva de lo singular con sus diversas estratifica-
ciones, desde el deseo individual hasta el ser con los otros, sino
sobre todo como condicion de que la experiencia tenga lugar,
de que ésta pueda ser compartida y transmitida. Habitar el es-
pacio urbano como el literario deberia dar lugar a la posibilidad
de lo venidero, al instituir la huella en la obra de piedra o de
tinta. La ciudad no es sélo una representacion del pensamiento,
sino que conforma las huellas, las marcas, las pistas que des-
cubren un discurso que nos abre a la pregunta sobre el lugar
habitable y la construccion del texto. Para Derrida, las formas
arquitecténicas de una ciudad tienen significados ligados a las
formas de vida: “existe un deseo informe de otras formas. El
deseo de un lugar nuevo, de nuevas galerias, nuevos recorridos,
nuevos modos de habitar, de pensar. Esto es un evento, una
promesa” (Derrida, Adesso [’architettura, 102. La traduccion

155



es mia). Quizd también Benjamin tenia el deseo informe de
otras formas de pertenecer o habitar un lugar; lee la ciudad al
tiempo que la va tejiendo a través del recorrido por pasajes,
calles, historias y lugares, donde el lector deambula por su obra
fragmentaria creando asi las condiciones para que un objeto se
haga de nuevo visible. Se trata de caminar y de leer esos espa-
cios como posibilidad de la experiencia y de la historia, y sera
a partir de imagenes dialécticas como se configure en un mis-
mo lugar lo que ha sido y el ahora, la decadencia y el progreso
como huellas plasmadas en las formas de cualquier ciudad; pues
“la decadencia no es en nada menos estable ni mds sorprendente
que el progreso” (Benjamin, Direccion unica, 27).

Walter Benjamin fue atravesado en su quehacer profesional
y, concretamente, en su estilo de escritura, por toda la riqueza
cultural de su tiempo, la historia, la filosofia y la literatura. Sin
duda conoci6 la barbarie del régimen nazi, que estaba gestan-
dose y poco a poco se introducia en la vida cotidiana, en las
calles y las ciudades, en las formas de vida, dejando a su paso
los desechos y las ruinas de la sociedad moderna. Benjamin,
junto a otros pensadores, se dio a la tarea de recoger y plasmar
€s0s restos en su propia escritura; cre6 un método de investiga-
cién al que llamé montaje literario: “no tengo nada que decir.
S6lo que mostrar. No me apropiaré de ninguna formulacién
profunda, no hurtaré nada valioso. Pero los harapos, los dese-
chos: ésos no los quiero describir, sino mostrar” (Libro de los
pasajes, 854). A partir de la lectura y la escritura, Benjamin nos
devuelve la imagen del Paris del siglo xix para mostrarnos el
proceso de modernizacion:

pequeiia propuesta metddica para la dialéctica histérico-cultural.
Es muy fécil establecer en cada época dicotomias en distintos
“terrenos” seguin determinados puntos de vista, de modo que de
un lado quede la parte “fructifera”, “prefiada de futuro”, “viva”,
“positiva” de esa época, y de otro la indtil, atrasada y muerta.

Incluso tnicamente podra perfilarse con claridad el contorno de

156



esta parte positiva si se la contrasta con la negativa. Pero toda
negacién, por otra parte, vale sélo como fondo para perfilar
lo vivo, lo positivo [...] Y asi in infinitum, hasta que, en una
apocatéstasis de la historia, todo el pasado haya sido llevado al
presente (462).

Con esa técnica del montaje o del uso de imdgenes dialéc-
ticas, Benjamin quiso descubrir en el andlisis del “pequefio mo-
mento singular, el cristal del acontecer total” (463). Capt6 en su
libro los fenémenos de la edificacion urbana: nombres de calles,
grandes almacenes, cafés, exposiciones universales, sistemas de
iluminacién, de moda, publicidad, mercancias, finalmente es-
pacios publicos y las contradicciones de todo ello; luego, Ben-
jamin les dio una perspectiva dialéctica en constante reinterpre-
tacion. Recogio figuras como la del coleccionista, el flaneur, el
jugador, la prostituta, el trapero; expuso las metamorfosis de
los habitantes de la ciudad con la llegada de la modernidad:
el tedio, la melancolia, la errancia, la pérdida. Observé y se
detuvo sobre todo en el envejecimiento de las novedades y en
las invenciones que brotaron de las fuerzas productivas del ca-
pitalismo acelerado. Benjamin vio asi el rasgo caracteristico
del espacio como memoria de una ciudad donde confluyen los
tiempos y la historia, plasmados en la arquitectura y en el dise-
o urbanistico de una modernidad temprana, expresado en este
caso por las palabras de otro, la cita, método muy caracteristico
del Libro de los pasajes:

Los tiempos més heterogéneos conviven en la ciudad. Cuando
se sale de una casa del siglo xvi para entrar en una del xvi, se
desciende vertiginosamente por la pendiente del tiempo; justo al
lado hay una iglesia del periodo gético que nos precipita en la pro-
fundidad; basta un par de pasos, y estamos en una calle del tiempo
de los afios fundacionales [...] subimos la montaiia del tiempo.
Quien camina por una ciudad se siente como en un tejido onirico
donde a un suceso de hoy también se le junta uno del mas remoto

157



pasado. Una casa se junta a otra, da igual de qué épocas sean,
y asi nace una calle. Y mds adelante, cuando esta calle, aunque
sea de la época de Goethe, desemboca en otra, aunque sea de
la época guillermina, surge el barrio. Los puntos culminantes
de la ciudad son sus plazas, donde no sélo convergen radial-
mente muchas calles, sino las corrientes de su historia. Apenas
afluyen a ellas, se ven rodeadas, y los bordes de la plaza son la
orilla, de modo que la misma forma exterior de la plaza da idea
de la historia que se desarrolla en ella [...] Cosas que no lle-
gan, 0 apenas, a expresarse en los acontecimientos politicos, se
despliegan en las ciudades, que son un instrumento de altisima
precision, sensibles como un arpa edlica, a pesar de su pesadez
pétrea, a las vibraciones del viento de la historia viva (Lion,
“Apuntes sobre las ciudades”, La historia desde un punto de
vista biologico, apud Libro de los pasajes, 438).

La ciudad, pues, como ese “tejido onirico” que se manifiesta
en el tejido narrativo de fragmentos, citas y rodeos, o como la
que va trazando a partir del recorrido y del mirar atento, del ca-
minar preciso para, justamente, aprender a perderse y comen-
zar a habitar un lugar al darle nombre, al recoger sus huellas
y construir de nuevo su imagen para tener otra experiencia del
espacio, donde “la ciudad se separa nitidamente en sus polos
dialécticos: se le abre como paisaje, le rodea como habitacion”
(872). Benjamin se sumergid en regiones de la historia que ha-
bian sido despreciadas o no consideradas, en lo que quiza se
habia mencionado pero no se habia visto. Su mirada se detuvo
en territorios poco ortodoxos e incluso poco académicos, en el
otro lado de las cosas o de la realidad, en lo que se despierta a
partir de los suefios, de la embriaguez narcética, de la memoria,
de la narracion y la alegoria, para construir con todo ello iméa-
genes dialécticas. Ese despertar le revel6 otra forma de hacer
critica, impregnada por el concepto de historia y de experien-
cia, para hacer, entonces, “una reflexién concreta, materialista,
sobre lo mas cercano”. Como escribe Eduardo Cadava, “la ver-

158



dad de la historia no involucra la representacion de un ‘pasado
eterno’ sino mas bien la produccion de una imagen, en relacion
con un agente y con un presente” (Trazos de luz, 137).

Las teorias y concepciones historicas, filosoficas y filologi-
cas de Walter Benjamin, su teoria del conocimiento y de la ex-
periencia, su mirada critica, su pensar creativo, y sus incesantes
viajes y recorridos por diversas ciudades, le dan la posibilidad
de una lectura atenta a los signos de su tiempo y su espacio,
donde intentaba “leer en la vida y en las formas perdidas y
aparentemente secundarias de aquella época, la vida y las for-
mas de hoy”, ya que, como expresa en su tesis numero tres
de la historia: “el cronista que narra los acontecimientos sin
distinguir entre los grandes y los pequefios, da cuenta de una
verdad: que nada de lo que una vez haya acontecido ha de dar-
se por perdido para la historia” (7esis sobre la historia, 18).
La ciudad representaba para Benjamin no sélo el estudio de la
topografia urbana, o la transformacion de la arquitectura, sino
la edificacién de las formas y la existencia humanas. De ahi
que la ciudad y el texto se le revelen como umbral topografico
y literario para penetrar en los objetos mudos, en las huellas
invisibles, en las ruinas y las voces silenciadas, y hacer asunto
suyo, como él mismo escribié que hacia Proust, “el otro lado, el
revés —menos del mundo que de la vida misma—" (Benjamin,
Libro de los pasajes, 561). Una imagen basica en el método
“ametddico”, como dijera Adorno de la escritura de Benjamin,
es el de “constelacion”: imagen que permite el trayecto de lo
que ha sido alo que es y a lo que vendrd; asi, el pasado esté car-
gado de tiempo actual. Del mismo modo, hay constelaciones
que configuran una cierta mirada de la ciudad: la “mirada del
alegdrico que se encuentra con la ciudad, la mirada de quien
es extrafio”. Los elementos de las culturas pasadas se rescatan
y redimen para reunirse en novedosas “constelaciones” que se
conectan con el presente en tanto “imdgenes dialécticas”. De
ahi que el sistema benjaminiano de conocimiento o percepcion

159



de la realidad, conciba la imagen misma como el principio ar-
ticulador entre lenguaje e historia, ya que:

no es que lo pasado arroje luz sobre lo presente, o lo presente
sobre lo pasado, sino que imagen es aquello en donde lo que ha
sido se une como un relampago al ahora en una constelacién. En
otras palabras: imagen es la dialéctica en reposo. Pues mientras
que la relacién del presente con el pasado es puramente tem-
poral, continua, la de lo que ha sido con el ahora es dialéctica:
no es un discurrir, sino una imagen en discontinuidad. Sélo las
imagenes dialécticas son imdgenes auténticamente historicas,
esto es, no arcaicas, y el lugar donde se las encuentra es el len-
guaje. La imagen leida, o sea, la imagen en el ahora de la cog-
noscibilidad, lleva en el mas alto grado la marca del momento
critico y peligroso que subyace a toda lectura (464-465).

En ese sentido, ;qué implica la “lectura”? ;Desde donde leer
las imdgenes, si no es acaso desde la observacién atenta a las
formas de vida, a la memoria y al lenguaje? Un espacio creado
justamente a partir de los puentes que establece la lectura, para
desde ahi conocer, criticar, destruir, en el sentido del que hablaba
Benjamin del “caricter destructivo” de la critica, donde siempre
se estd en la encrucijada, y donde el critico “hace ruinas lo exis-
tente y no por las ruinas mismas, sino por el camino que pasara
en medio de ellas” (“El carédcter destructivo”, 145). Quiza por
ello Benjamin trabaja mds con imagenes que con conceptos, y
con ellas quiere acercar las cosas, dejar que entren en nuestra
vida. El lector del Libro de los pasajes se encuentra mds bien
ante las ruinas y el ocaso de una arquitectura, y ahi, en la des-
composicion, se percibe mejor el proyecto de su misma edifica-
cion. Un proyecto que Benjamin relaciona con la historia, pero
sobre todo con la manera de leer esa historia; en su libro sobre
las Tesis de la historia y otros fragmentos, Benjamin agrega:

si se quiere considerar la historia como un texto, vale para ella lo
que un autor reciente dice acerca de los textos literarios: el pasado

160



ha consignado en ellos imdgenes que se podrian comparar a las
que son fijadas por una placa fotosensible. “Sélo el futuro tiene
a su disposicion reveladores lo bastante fuertes como para hacer
que la imagen salga a relucir con todos sus detalles™. [...] El mé-
todo histérico es un método filolégico cuyo motivo es el libro de
la vida. “Leer lo que nunca fue escrito”, estd en Hofmannsthal. El
lector al que se refiere es el historiador verdadero. La pluralidad
de historias se parece a la pluralidad de las lenguas (46).

Asi como en la realidad habria que “leer lo que nunca fue
escrito”, quizd también podamos entender la memoria como
la facultad, diria Heidegger, de pensar en lo no pensado, y de
unir el pensar con lo ya pensado y al mismo tiempo con lo que
estd por pensarse. Pero a pensar se aprende cuando se atiende
a aquello que es de consideracion y da qué pensar; sin embar-
go, para el filésofo alemén, “lo preocupante de nuestro tiempo
—un tiempo que da qué pensar— se muestra en que todavia
no pensamos’, es decir que no se atiende lo que es de consi-
deracion, o en todo caso, que la facultad de la memoria se esté
deteriorando.

Instaurar un espacio de la memoria, ciertamente no quiere de-
cir crear un sitio sometido a una tradicién o a una conmemora-
cién, y menos todavia a un paseo turistico o museografico, sino
mads bien construir un espacio afectado, vinculado a una mirada
narrativa para seguir pensandolo y contandolo, para construirlo y
habitarlo. Como escribe Cadava, “el pensamiento no puede ‘pen-
sar’ sin tocar, al mismo tiempo, el cuerpo como su condicion de
posibilidad. El espacio en el que pensamiento y cuerpo, memoria
y materia se retinen es —como dice Benjamin en su ensayo sobre
el surrealismo— el ‘espacio imagen’” (Trazos de luz, 143).

La ciudad se convierte para Benjamin no sélo en el despertar
de las imagenes, sino también en la posibilidad de pensarlas y
narrarlas. Ese arte de la narracién del que ya Benjamin, en su
ensayo “El narrador”, anunciaba su fin, paradéjicamente, es el
que €l mismo parece recuperar sobre todo con esos libros de pa-

161



sajes, citas y comentarios, al rescatar, finalmente, esos espacios,
imagenes de la vida vivida, de la comunidad, del oido atento a la
escucha, de la memoria, para adherir un acontecimiento a otros
muy diversos. Lo narrativo, en este sentido, no se refiere sélo a
una categoria literaria o a la transmision de boca en boca de una
experiencia, sino que configura una forma epistemoldgica dife-
rente de acercarnos a la realidad. Mdas que dar explicaciones, lo
interesante de la narracién es la bisqueda de fendmenos signi-
ficativos, la creacion de sentidos o la configuracion compuesta
de partes heterogéneas; palabras o imdgenes que, finalmente,
nos dan “otra” verdad para considerar y pensar, para guardar en
la memoria. Se trata de narrar una experiencia para comprender
su entorno, y asi, entre la trama de la narracion y su contexto,
abrirse a la pluralidad de historias y de imagenes.

Pareceria que Benjamin, en ese su “mostrar” los harapos, los
desechos, mostrara finalmente las formas de habitar un sitio.
Al recoger los restos de lo pasado, las ruinas de la historia, Ben-
jamin no intenta restaurar o interpretar, sino juntar esos pedazos
piadosamente y guardar con ellos los valores sustantivos here-
dados de una sociedad, porque quiza nadie mejor que Benjamin
sabe que la memoria viva del pasado y el proyecto del provenir
desaparecen juntos. Como nos recuerda Cornelius Castoriadis,
“s6lo una transformacion radical de la sociedad podra hacer del
pasado otra cosa que no sea un cementerio visitado ritualmen-
te, inttilmente y cada vez con menor frecuencia por algunos
parientes maniacos y desconsolados” (Ventana al caos, 18). La
lectura y la memoria crean en la escritura el &mbito no sélo
para exponer o mostrar la realidad sino para pensar a partir del
“recorrido”, de la “narracion” o de la “anécdota”, con lo cual se
tiene otra forma de leer, de acercarse y dar cuenta del acontecer
de una vida en un espacio y un tiempo determinados:

Las construcciones de la historia son comparables a instruc-
ciones militares que acuartelan y acorazan la verdadera vida.

162



Por el contrario, la anécdota es un levantamiento callejero. La
anécdota nos acerca las cosas en el espacio, permite que entren
en nuestra vida. Supone la estricta contraposicion a esa historia
que exige “empatia”, que hace de todo algo abstracto. Hay que
acreditar la misma técnica de cercania frente a las épocas, a
modo de calendario (Benjamin, Libro de los pasajes, 559).

Hay un pasaje en su libro autobiografico, Direccion tnica,
donde dice que el interior burgués es un lugar donde solamente
podria alojarse un cadaver, es el lugar de las cosas muertas. Qui-
za por ello, para Benjamin, la calle, el exterior, la plaza publica,
aquella ciudad por donde circulan las masas y las multitudes,
sea mas el espacio de las cosas vivas. Como explica Eugenio
Turri, arquitecto italiano, el paisaje urbano no deberia ser solo
un hecho para contemplar o para mirar fugazmente, sino un
sistema de lectura, un discurso en el que se escucharan las re-
giones mas profundas de la realidad y se buscaran los pasajes
hacia la propia experiencia del tiempo y del espacio; cada signo
expresa a escala local toda una manera general de ocupacion
humana de un territorio. La organizacion espacial de un barrio,
de un pueblo, se asocia al mismo tiempo a la organizacion de
una ciudad y a la peculiar expresion de una cultura; sin embar-
go, cada individuo tiene la propia experiencia del paisaje y del
pasaje, con el que establece relaciones con lo otro a través de la
facultad de reconocer e individualizar un espacio.

Probablemente detrés de esa insaciable lectura de libros, sig-
nos y de si mismo, no se encuentre mas que el insaciable amor
de Benjamin por el Otro, es decir: su afecto, su valoracién y su
reconocimiento por aquel amor del que hablaban los griegos,
la philia, y que Aristételes consideraba como el mayor de los
bienes en las ciudades, y que iria en contra de toda disolucion
de identidades o comunidades. Es el “amor”, el afecto que Ben-
Jamin mantuvo no sélo para coleccionar espacios e imagenes
sino para rescatar de entre las ruinas lo mds persistente y atin
vivo, la patina del tiempo que siempre esta por recobrarse. Como

163



escribe Proust, “cuando ya nada subsiste de un pasado remoto,
tras la muerte de los seres y la destruccion de las cosas, el olor y
el sabor, aislados, més fragiles pero también mds vivos, mas
inmateriales, persistentes y fieles, se mantienen en el recuerdo
por mucho tiempo atn, como si fueran almas, y aguardaran so-
bre las ruinas de todo lo demds, cargando sin doblegarse, en su
gota casi impalpable, el inmenso edificio del recuerdo” (Proust,
De la imaginacion y del deseo, 11).

Desde su pensamiento ensayistico, filoséfico, politico e his-
térico, Benjamin sabia que ni los tiempos ni los espacios se
agotan con la escritura. Habia que infiltrarse por las grietas y
los intersticios, corriendo peligros que, por experiencia sabia,
se encontraban escondidos entre la maleza informativa, el or-
dinario parloteo de los poderes en curso, la descomposicion de
la arquitectura, la agonia del paisaje atravesado por las alam-
bradas de las tiranias y los muros de los poderes hegemonicos.
El lenguaje y la historia, la ciudad y su vivencia, lo obligaban a
la lectura constante de los signos que lo rodeaban y de muchos
de los libros que pasaron por sus manos en la Biblioteca Na-
cional de Paris. Del mismo modo se internaba en los rincones
de la cultura moderna, habitando y recorriendo las calles y los
textos, plasmando su pensamiento critico en lo instituido como
verdad o certeza, creando espacios de la memoria para des-
de ahi cepillar la historia a contrapelo. El espacio es también
tiempo, un tiempo que se hace historia, pero sobre todo que se
materializa en la memoria de los individuos; por ello, todo lo
que nos rodea se muestra como signo que proyecta a su vez
otra cosa, espacios-tiempos que hay que leer y por tanto poner
en movimiento a través del espacio literario. El espacio debe-
ria dar forma al ser mismo, crear una mirada intima y politica
de quien habita un lugar, para tener, asi, las condiciones que
posibiliten la experiencia, y no sélo transformar la ciudad en
un libro, como quiere Benjamin en el epigrafe de este ensayo,
sino hacer de la obra, como dijera Blanchot, el acontecimiento,

164



la presencia no de otro mundo sino del “otro de todo mundo, lo
que es siempre otro que mundo”.

REFERENCIAS

BeniamiN, Walter, “El caracter destructivo”, en Para una critica de la
violencia, México, Nave de los locos, 1982.

——, Direccion tinica, Madrid, Altea/Taurus/Alfaguara, 1987.

——, Libro de los pasajes, Madrid, Akal, 2005.

——, Tesis sobre la historia y otros fragmentos, México, Contrahis-
torias, 2005.

BLaNcHOT, Maurice, El espacio literario, Barcelona, Paidés, 1992.

Cabava, Eduardo, Trazos de luz. Tesis sobre la fotografia de la histo-
ria, Santiago de Chile, Palinodia, 2006.

Castoriabis, Cornelius, Ventana al caos, Buenos Aires, Fce, 2008.

DEerrIDA Jacques, Adesso [’architettura, Milano, Libri Scheiwiller,
2008.

HEIDEGGER, Martin, “Construir, habitar, pensar” y “; Qué quiere decir
pensar?”’, en Conferencias y articulos, trad. Eustaquio Barjan,
Barcelona, Ediciones del Serbal, 1994, 113-125 y 127-142.

Proust, Marcel, De la imaginacion y del deseo, Barcelona, Penin-
sula, 2001.

Turri, Eugenio, Antropologia del paesaggio, Venezia, Marsilio, 2008.

165





