
151

Acta Poetica 30-2
OTOÑO

2009

El espacio de la memoria

Norma Garza Saldívar

El espacio urbano y el literario, la ciudad y la obra son, para Walter Benja-
min, espacios donde se tienen experiencias. Por ello, a través del recorrido 
por pasajes, calles, ciudades y el deambular por su obra fragmentaria se 
crean las condiciones para que un objeto se haga de nuevo visible. Se trata 
de caminar y de leer esos espacios como posibilidad de la experiencia y de 
la historia, y será a partir de imágenes dialécticas como se configure en un 
mismo lugar lo que ha sido y el ahora, la ruina y el progreso como un acto 
de la memoria y de la mirada íntima y política.

Palabras clave: espacio, experiencia, memoria.

The urban and literary space, the city and the work are for Walter Benjamin 
spaces where we have experiences. Therefore by traveling through passages, 
streets and cities, and by wandering through his fragmentary work, the con-
ditions to make an object visible are created. Walking and reading these spa-
ces as a possibility for experience and history, will be based on dialectical 
images in order to configure, in the same place, what it has been and what 
it is now, ruin and progress, as an act of memory and political and intimate 
gaze.

Key words: space, experience, memory.

Fecha de recepción: 19 de febrero de 2010
Fecha de aceptación: 04 de agosto de 2010



153

Acta Poetica 30-2
OTOÑO

2009

Norma Garza Saldívar
Universidad Autónoma de la Ciudad de México

El espacio de la memoria

[…] la ciudad se transformó en un libro que 
tenía entre mis manos […]

Walter Benjamin

El espacio urbano y el literario, la ciudad y la obra son, para 
Walter Benjamin, lugares donde se tienen experiencias, espa-
cios de la memoria que de algún modo resguardan o dan cuen-
ta de la vida política, cultural, social o económica pero, sobre 
todo, de la vida singular de cada individuo. Espacio que, como 
explica Heidegger, significa “algo aviado (espaciado), algo a lo 
que se le ha franqueado espacio, o sea dentro de una frontera”, 
y la frontera no es aquello en lo que algo termina sino, como 
sabían ya los griegos, “aquello a partir de donde algo comienza 
a ser lo que es”, y esto que comienza se ensambla por medio 
de otros lugares o puentes (Heidegger, “Construir, habitar, pen-
sar”). En este sentido, tanto el texto como la ciudad pueden 
considerarse como zonas abiertas que apelan a la entrada del 
otro para comenzar a ser a partir, justamente, de ese vínculo: 
puentes o pasajes que unen una orilla con la otra; también se 
trata de la extensión que se abre entre la escritura y la lectura al 



154

crear un distanciamiento que busca mirar el afuera. La ciudad, 
como urdimbre de puentes y pasajes, hace posible el encuentro 
entre el habitante y su experiencia; la experiencia como una 
travesía, un pasar a través de, en este caso, los fragmentos del 
mundo visible que conducen, por el deambular o la lectura, a la 
complicidad y la percepción de lo Otro. Esos espacios, creados 
en gran medida por la apertura a la experiencia del afuera, per-
miten construir o, como dice Heidegger,  “habitar”, palabra que 
originariamente en alemán tenía la misma raíz, bauen, según la 
cual somos en la tierra. 

Lo que Benjamin parece hacer en su Libro de los pasajes es 
recoger ‘lo habitual’ de las travesías cotidianas de los habitan-
tes de una ciudad. En ese tejido de lo familiar y lo nuevo crea 
el espacio literario y erige al París del siglo xix, al revelar la 
vida y la voz de la experiencia en la ciudad y el carácter de 
las formas sociales modernas. Se trata de una narración de la 
modernidad que recupera, examina o descifra el espacio al de-
tenerse en las minucias y los desechos de la existencia urbana. 
Este libro emula el recorrido de los habitantes por la ciudad y, 
por ello, su lectura puede entenderse como un gran mosaico de 
voces y sentidos, de lugares y épocas para retornar al espacio 
de la escritura y al presente siempre actualizado de una lectura 
crítica en la que se trataría de desenraizarse y abrirse al saber 
del umbral o de la frontera, de la línea divisoria entre una calle 
y otra, un barrio y otro, una ciudad y otra:

sólo en apariencia es uniforme la ciudad. Incluso su nombre 
suena de distinta forma en sus distintos sectores. En ningún 
sitio, a no ser en los sueños, se experimenta todavía de modo 
más primigenio el fenómeno del límite como en las ciudades. 
Conocerlas supone saber de esas líneas que a lo largo del ten-
dido ferroviario, a través de las casas, dentro de los parques o 
siguiendo la orilla del río, corren como líneas divisorias; supo-
ne conocer tanto esos límites como también los enclaves de los 
distintos sectores. Como umbral discurre el límite por las ca-



155

lles; una nueva sección comienza como un paso en falso, como 
si nos encontráramos en un escalón más bajo que antes nos 
pasó desapercibido (Benjamin, Libro de los pasajes, 115).

Benjamin parece tener siempre como prioridad la relación con 
lo Otro en la condición de aquello que es presente; de ahí que, 
desde el momento actual, solicite, turbe o desestabilice lo cons-
tituido como tal; por ello quizá podamos entender la identidad 
no como un dato más sino como la determinación de algo en la 
relación con el otro. No se trata de un presente o de una presencia 
estable, autónoma o autoconstituida, sino del movimiento perpe-
tuo entre lo ya sido, lo que es y lo por venir. En efecto, podemos 
pensar el puente o el “pasaje” como el movimiento entre lo uno 
y lo otro, lo interno y lo externo, en una relación de implicación 
recíproca, de cohabitación. Así, en el espacio literario se piensa 
lo urbano, la ciudad, en términos de escritura, o la experiencia 
como apertura a la alteridad. 

Ya Derrida, en el libro Adesso l’architettura (Ahora la arqui-
tectura), hablaba de una “escritura del espacio” no sólo como 
articulación objetiva de lo singular con sus diversas estratifica-
ciones, desde el deseo individual hasta el ser con los otros, sino 
sobre todo como condición de que la experiencia tenga lugar, 
de que ésta pueda ser compartida y transmitida. Habitar el es-
pacio urbano como el literario debería dar lugar a la posibilidad 
de lo venidero, al instituir la huella en la obra de piedra o de 
tinta. La ciudad no es sólo una representación del pensamiento, 
sino que conforma las huellas, las marcas, las pistas que des-
cubren un discurso que nos abre a la pregunta sobre el lugar 
habitable y la construcción del texto. Para Derrida, las formas 
arquitectónicas de una ciudad tienen significados ligados a las 
formas de vida: “existe un deseo informe de otras formas. El 
deseo de un lugar nuevo, de nuevas galerías, nuevos recorridos, 
nuevos modos de habitar, de pensar. Esto es un evento, una 
promesa” (Derrida, Adesso l’architettura, 102. La traducción 



156

es mía). Quizá también Benjamin tenía el deseo informe de 
otras formas de pertenecer o habitar un lugar; lee la ciudad al 
tiempo que la va tejiendo a través del recorrido por pasajes, 
calles, historias y lugares, donde el lector deambula por su obra 
fragmentaria creando así las condiciones para que un objeto se 
haga de nuevo visible. Se trata de caminar y de leer esos espa-
cios como posibilidad de la experiencia y de la historia, y será 
a partir de imágenes dialécticas como se configure en un mis-
mo lugar lo que ha sido y el ahora, la decadencia y el progreso 
como huellas plasmadas en las formas de cualquier ciudad; pues 
“la decadencia no es en nada menos estable ni más sorprendente 
que el progreso” (Benjamin, Dirección única, 27). 

Walter Benjamin fue atravesado en su quehacer profesional 
y, concretamente, en su estilo de escritura, por toda la riqueza 
cultural de su tiempo, la historia, la filosofía y la literatura. Sin 
duda conoció la barbarie del régimen nazi, que estaba gestán-
dose y poco a poco se introducía en la vida cotidiana, en las 
calles y las ciudades, en las formas de vida, dejando a su paso 
los desechos y las ruinas de la sociedad moderna. Benjamin, 
junto a otros pensadores, se dio a la tarea de recoger y plasmar 
esos restos en su propia escritura; creó un método de investiga-
ción al que llamó montaje literario: “no tengo nada que decir. 
Sólo que mostrar. No me apropiaré de ninguna formulación 
profunda, no hurtaré nada valioso. Pero los harapos, los dese-
chos: ésos no los quiero describir, sino mostrar” (Libro de los 
pasajes, 854). A partir de la lectura y la escritura, Benjamin nos 
devuelve la imagen del París del siglo xix para mostrarnos el 
proceso de modernización:

pequeña propuesta metódica para la dialéctica histórico-cultural. 
Es muy fácil establecer en cada época dicotomías en distintos 
“terrenos” según determinados puntos de vista, de modo que de 
un lado quede la parte “fructífera”, “preñada de futuro”, “viva”, 
“positiva” de esa época, y de otro la inútil, atrasada y muerta. 
Incluso únicamente podrá perfilarse con claridad el contorno de 



157

esta parte positiva si se la contrasta con la negativa. Pero toda 
negación, por otra parte, vale sólo como fondo para perfilar 
lo vivo, lo positivo […] Y así in infinitum, hasta que, en una 
apocatástasis de la historia, todo el pasado haya sido llevado al 
presente (462).

Con esa técnica del montaje o del uso de imágenes dialéc­
ticas, Benjamin quiso descubrir en el análisis del “pequeño mo-
mento singular, el cristal del acontecer total” (463). Captó en su 
libro los fenómenos de la edificación urbana: nombres de calles, 
grandes almacenes, cafés, exposiciones universales, sistemas de 
iluminación, de moda, publicidad, mercancías, finalmente es-
pacios públicos y las contradicciones de todo ello; luego, Ben-
jamin les dio una perspectiva dialéctica en constante reinterpre-
tación. Recogió figuras como la del coleccionista, el flâneur, el 
jugador, la prostituta, el trapero; expuso las metamorfosis de 
los habitantes de la ciudad con la llegada de la modernidad: 
el tedio, la melancolía, la errancia, la pérdida. Observó y se 
detuvo sobre todo en el envejecimiento de las novedades y en 
las invenciones que brotaron de las fuerzas productivas del ca-
pitalismo acelerado. Benjamin vio así el rasgo característico 
del espacio como memoria de una ciudad donde confluyen los 
tiempos y la historia, plasmados en la arquitectura y en el dise-
ño urbanístico de una modernidad temprana, expresado en este 
caso por las palabras de otro, la cita, método muy característico 
del Libro de los pasajes:

Los tiempos más heterogéneos conviven en la ciudad. Cuando 
se sale de una casa del siglo xviii para entrar en una del xvi, se 
desciende vertiginosamente por la pendiente del tiempo; justo al 
lado hay una iglesia del periodo gótico que nos precipita en la pro-
fundidad; basta un par de pasos, y estamos en una calle del tiempo 
de los años fundacionales […] subimos la montaña del tiempo. 
Quien camina por una ciudad se siente como en un tejido onírico 
donde a un suceso de hoy también se le junta uno del más remoto 



158

pasado. Una casa se junta a otra, da igual de qué épocas sean, 
y así nace una calle. Y más adelante, cuando esta calle, aunque 
sea de la época de Goethe, desemboca en otra, aunque sea de 
la época guillermina, surge el barrio. Los puntos culminantes 
de la ciudad son sus plazas, donde no sólo convergen radial-
mente muchas calles, sino las corrientes de su historia. Apenas 
afluyen a ellas, se ven rodeadas, y los bordes de la plaza son la 
orilla, de modo que la misma forma exterior de la plaza da idea 
de la historia que se desarrolla en ella […] Cosas que no lle-
gan, o apenas, a expresarse en los acontecimientos políticos, se 
despliegan en las ciudades, que son un instrumento de altísima 
precisión, sensibles como un arpa eólica, a pesar de su pesadez 
pétrea, a las vibraciones del viento de la historia viva (Lion, 
“Apuntes sobre las ciudades”, La historia desde un punto de 
vista biológico, apud Libro de los pasajes, 438).

La ciudad, pues, como ese “tejido onírico” que se manifiesta 
en el tejido narrativo de fragmentos, citas y rodeos, o como la 
que va trazando a partir del recorrido y del mirar atento, del ca-
minar preciso para, justamente, aprender a perderse y comen-
zar a habitar un lugar al darle nombre, al recoger sus huellas 
y construir de nuevo su imagen para tener otra experiencia del 
espacio, donde “la ciudad se separa nítidamente en sus polos 
dialécticos: se le abre como paisaje, le rodea como habitación” 
(872). Benjamin se sumergió en regiones de la historia que ha-
bían sido despreciadas o no consideradas, en lo que quizá se 
había mencionado pero no se había visto. Su mirada se detuvo 
en territorios poco ortodoxos e incluso poco académicos, en el 
otro lado de las cosas o de la realidad, en lo que se despierta a 
partir de los sueños, de la embriaguez narcótica, de la memoria, 
de la narración y la alegoría, para construir con todo ello imá-
genes dialécticas. Ese despertar le reveló otra forma de hacer 
crítica, impregnada por el concepto de historia y de experien-
cia, para hacer, entonces, “una reflexión concreta, materialista, 
sobre lo más cercano”. Como escribe Eduardo Cadava, “la ver-



159

dad de la historia no involucra la representación de un ‘pasado 
eterno’ sino más bien la producción de una imagen, en relación 
con un agente y con un presente” (Trazos de luz, 137).

Las teorías y concepciones históricas, filosóficas y filológi-
cas de Walter Benjamin, su teoría del conocimiento y de la ex-
periencia, su mirada crítica, su pensar creativo, y sus incesantes 
viajes y recorridos por diversas ciudades, le dan la posibilidad 
de una lectura atenta a los signos de su tiempo y su espacio, 
donde intentaba “leer en la vida y en las formas perdidas y 
aparentemente secundarias de aquella época, la vida y las for-
mas de hoy”, ya que, como expresa en su tesis número tres 
de la historia: “el cronista que narra los acontecimientos sin 
distinguir entre los grandes y los pequeños, da cuenta de una 
verdad: que nada de lo que una vez haya acontecido ha de dar-
se por perdido para la historia” (Tesis sobre la historia, 18). 
La ciudad representaba para Benjamin no sólo el estudio de la 
topografía urbana, o la transformación de la arquitectura, sino 
la edificación de las formas y la existencia humanas. De ahí 
que la ciudad y el texto se le revelen como umbral topográfico 
y literario para penetrar en los objetos mudos, en las huellas 
invisibles, en las ruinas y las voces silenciadas, y hacer asunto 
suyo, como él mismo escribió que hacía Proust, “el otro lado, el 
revés —menos del mundo que de la vida misma—” (Benjamin, 
Libro de los pasajes, 561). Una imagen básica en el método 
“ametódico”, como dijera Adorno de la escritura de Benjamin, 
es el de “constelación”: imagen que permite el trayecto de lo 
que ha sido a lo que es y a lo que vendrá; así, el pasado está car-
gado de tiempo actual. Del mismo modo, hay constelaciones 
que configuran una cierta mirada de la ciudad: la “mirada del 
alegórico que se encuentra con la ciudad, la mirada de quien 
es extraño”. Los elementos de las culturas pasadas se rescatan 
y redimen para reunirse en novedosas “constelaciones” que se 
conectan con el presente en tanto “imágenes dialécticas”. De 
ahí que el sistema benjaminiano de conocimiento o percepción 



160

de la realidad, conciba la imagen misma como el principio ar-
ticulador entre lenguaje e historia, ya que: 

no es que lo pasado arroje luz sobre lo presente, o lo presente 
sobre lo pasado, sino que imagen es aquello en donde lo que ha 
sido se une como un relámpago al ahora en una constelación. En 
otras palabras: imagen es la dialéctica en reposo. Pues mientras 
que la relación del presente con el pasado es puramente tem-
poral, continua, la de lo que ha sido con el ahora es dialéctica: 
no es un discurrir, sino una imagen en discontinuidad. Sólo las 
imágenes dialécticas son imágenes auténticamente históricas, 
esto es, no arcaicas, y el lugar donde se las encuentra es el len-
guaje. La imagen leída, o sea, la imagen en el ahora de la cog-
noscibilidad, lleva en el más alto grado la marca del momento 
crítico y peligroso que subyace a toda lectura (464-465).

En ese sentido, ¿qué implica la “lectura”? ¿Desde dónde leer 
las imágenes, si no es acaso desde la observación atenta a las 
formas de vida, a la memoria y al lenguaje? Un espacio creado 
justamente a partir de los puentes que establece la lectura, para 
desde ahí conocer, criticar, destruir, en el sentido del que hablaba 
Benjamin del “carácter destructivo” de la crítica, donde siempre 
se está en la encrucijada, y donde el crítico “hace ruinas lo exis-
tente y no por las ruinas mismas, sino por el camino que pasará 
en medio de ellas” (“El carácter destructivo”, 145). Quizá por 
ello Benjamin trabaja más con imágenes que con conceptos, y 
con ellas quiere acercar las cosas, dejar que entren en nuestra 
vida. El lector del Libro de los pasajes se encuentra más bien 
ante las ruinas y el ocaso de una arquitectura, y ahí, en la des-
composición, se percibe mejor el proyecto de su misma edifica-
ción. Un proyecto que Benjamin relaciona con la historia, pero 
sobre todo con la manera de leer esa historia; en su libro sobre 
las Tesis de la historia y otros fragmentos, Benjamin agrega:

si se quiere considerar la historia como un texto, vale para ella lo 
que un autor reciente dice acerca de los textos literarios: el pasado 



161

ha consignado en ellos imágenes que se podrían comparar a las 
que son fijadas por una placa fotosensible. “Sólo el futuro tiene 
a su disposición reveladores lo bastante fuertes como para hacer 
que la imagen salga a relucir con todos sus detalles”. […] El mé-
todo histórico es un método filológico cuyo motivo es el libro de 
la vida. “Leer lo que nunca fue escrito”, está en Hofmannsthal. El 
lector al que se refiere es el historiador verdadero. La pluralidad 
de historias se parece a la pluralidad de las lenguas (46).

Así como en la realidad habría que “leer lo que nunca fue 
escrito”, quizá también podamos entender la memoria como 
la facultad, diría Heidegger, de pensar en lo no pensado, y de 
unir el pensar con lo ya pensado y al mismo tiempo con lo que 
está por pensarse. Pero a pensar se aprende cuando se atiende 
a aquello que es de consideración y da qué pensar; sin embar-
go, para el filósofo alemán, “lo preocupante de nuestro tiempo 
—un tiempo que da qué pensar— se muestra en que todavía 
no pensamos”, es decir que no se atiende lo que es de consi-
deración, o en todo caso, que la facultad de la memoria se está 
deteriorando. 

Instaurar un espacio de la memoria, ciertamente no quiere de-
cir crear un sitio sometido a una tradición o a una conmemora-
ción, y menos todavía a un paseo turístico o museográfico, sino 
más bien construir un espacio afectado, vinculado a una mirada 
narrativa para seguir pensándolo y contándolo, para construirlo y 
habitarlo. Como escribe Cadava, “el pensamiento no puede ‘pen-
sar’ sin tocar, al mismo tiempo, el cuerpo como su condición de 
posibilidad. El espacio en el que pensamiento y cuerpo, memoria 
y materia se reúnen es —como dice Benjamin en su ensayo sobre 
el surrealismo— el ‘espacio imagen’” (Trazos de luz, 143).

La ciudad se convierte para Benjamin no sólo en el despertar 
de las imágenes, sino también en la posibilidad de pensarlas y 
narrarlas. Ese arte de la narración del que ya Benjamin, en su 
ensayo “El narrador”, anunciaba su fin, paradójicamente, es el 
que él mismo parece recuperar sobre todo con esos libros de pa-



162

sajes, citas y comentarios, al rescatar, finalmente, esos espacios, 
imágenes de la vida vivida, de la comunidad, del oído atento a la 
escucha, de la memoria, para adherir un acontecimiento a otros 
muy diversos. Lo narrativo, en este sentido, no se refiere sólo a 
una categoría literaria o a la transmisión de boca en boca de una 
experiencia, sino que configura una forma epistemológica dife-
rente de acercarnos a la realidad. Más que dar explicaciones, lo 
interesante de la narración es la búsqueda de fenómenos signi-
ficativos, la creación de sentidos o la configuración compuesta 
de partes heterogéneas; palabras o imágenes que, finalmente, 
nos dan “otra” verdad para considerar y pensar, para guardar en 
la memoria. Se trata de narrar una experiencia para comprender 
su entorno, y así, entre la trama de la narración y su contexto, 
abrirse a la pluralidad de historias y de imágenes.

Parecería que Benjamin, en ese su “mostrar” los harapos, los 
desechos, mostrara finalmente las formas de habitar un sitio. 
Al recoger los restos de lo pasado, las ruinas de la historia, Ben
jamin no intenta restaurar o interpretar, sino juntar esos pedazos 
piadosamente y guardar con ellos los valores sustantivos here-
dados de una sociedad, porque quizá nadie mejor que Benjamin 
sabe que la memoria viva del pasado y el proyecto del provenir 
desaparecen juntos. Como nos recuerda Cornelius Castoriadis, 
“sólo una transformación radical de la sociedad podrá hacer del 
pasado otra cosa que no sea un cementerio visitado ritualmen-
te, inútilmente y cada vez con menor frecuencia por algunos 
parientes maníacos y desconsolados” (Ventana al caos, 18). La 
lectura y la memoria crean en la escritura el ámbito no sólo 
para exponer o mostrar la realidad sino para pensar a partir del 
“recorrido”, de la “narración” o de la “anécdota”, con lo cual se 
tiene otra forma de leer, de acercarse y dar cuenta del acontecer 
de una vida en un espacio y un tiempo determinados:

Las construcciones de la historia son comparables a instruc-
ciones militares que acuartelan y acorazan la verdadera vida. 



163

Por el contrario, la anécdota es un levantamiento callejero. La 
anécdota nos acerca las cosas en el espacio, permite que entren 
en nuestra vida. Supone la estricta contraposición a esa historia 
que exige “empatía”, que hace de todo algo abstracto. Hay que 
acreditar la misma técnica de cercanía frente a las épocas, a 
modo de calendario (Benjamin, Libro de los pasajes, 559).

Hay un pasaje en su libro autobiográfico, Dirección única, 
donde dice que el interior burgués es un lugar donde solamente 
podría alojarse un cadáver, es el lugar de las cosas muertas. Qui-
zá por ello, para Benjamin, la calle, el exterior, la plaza pública, 
aquella ciudad por donde circulan las masas y las multitudes, 
sea más el espacio de las cosas vivas. Como explica Eugenio 
Turri, arquitecto italiano, el paisaje urbano no debería ser sólo 
un hecho para contemplar o para mirar fugazmente, sino un 
sistema de lectura, un discurso en el que se escucharan las re-
giones más profundas de la realidad y se buscaran los pasajes 
hacia la propia experiencia del tiempo y del espacio; cada signo 
expresa a escala local toda una manera general de ocupación 
humana de un territorio. La organización espacial de un barrio, 
de un pueblo, se asocia al mismo tiempo a la organización de 
una ciudad y a la peculiar expresión de una cultura; sin embar-
go, cada individuo tiene la propia experiencia del paisaje y del 
pasaje, con el que establece relaciones con lo otro a través de la 
facultad de reconocer e individualizar un espacio.

Probablemente detrás de esa insaciable lectura de libros, sig-
nos y de sí mismo, no se encuentre más que el insaciable amor 
de Benjamin por el Otro, es decir: su afecto, su valoración y su 
reconocimiento por aquel amor del que hablaban los griegos, 
la philia, y que Aristóteles consideraba como el mayor de los 
bienes en las ciudades, y que iría en contra de toda disolución 
de identidades o comunidades. Es el “amor”, el afecto que Ben-
jamin mantuvo no sólo para coleccionar espacios e imágenes 
sino para rescatar de entre las ruinas lo más persistente y aún 
vivo, la pátina del tiempo que siempre está por recobrarse. Como 



164

escribe Proust, “cuando ya nada subsiste de un pasado remoto, 
tras la muerte de los seres y la destrucción de las cosas, el olor y 
el sabor, aislados, más frágiles pero también más vivos, más 
inmateriales, persistentes y fieles, se mantienen en el recuerdo 
por mucho tiempo aún, como si fueran almas, y aguardaran so-
bre las ruinas de todo lo demás, cargando sin doblegarse, en su 
gota casi impalpable, el inmenso edificio del recuerdo” (Proust, 
De la imaginación y del deseo, 11).

Desde su pensamiento ensayístico, filosófico, político e his-
tórico, Benjamin sabía que ni los tiempos ni los espacios se 
agotan con la escritura. Había que infiltrarse por las grietas y 
los intersticios, corriendo peligros que, por experiencia sabía, 
se encontraban escondidos entre la maleza informativa, el or-
dinario parloteo de los poderes en curso, la descomposición de 
la arquitectura, la agonía del paisaje atravesado por las alam-
bradas de las tiranías y los muros de los poderes hegemónicos. 
El lenguaje y la historia, la ciudad y su vivencia, lo obligaban a 
la lectura constante de los signos que lo rodeaban y de muchos 
de los libros que pasaron por sus manos en la Biblioteca Na-
cional de París. Del mismo modo se internaba en los rincones 
de la cultura moderna, habitando y recorriendo las calles y los 
textos, plasmando su pensamiento crítico en lo instituido como 
verdad o certeza, creando espacios de la memoria para des-
de ahí cepillar la historia a contrapelo. El espacio es también 
tiempo, un tiempo que se hace historia, pero sobre todo que se 
materializa en la memoria de los individuos; por ello, todo lo 
que nos rodea se muestra como signo que proyecta a su vez 
otra cosa, espacios-tiempos que hay que leer y por tanto poner 
en movimiento a través del espacio literario. El espacio debe-
ría dar forma al ser mismo, crear una mirada íntima y política 
de quien habita un lugar, para tener, así, las condiciones que 
posibiliten la experiencia, y no sólo transformar la ciudad en 
un libro, como quiere Benjamin en el epígrafe de este ensayo, 
sino hacer de la obra, como dijera Blanchot, el acontecimiento, 



165

la presencia no de otro mundo sino del “otro de todo mundo, lo 
que es siempre otro que mundo”. 

Referencias

Benjamin, Walter, “El carácter destructivo”, en Para una crítica de la 
violencia, México, Nave de los locos, 1982.

	 , Dirección única, Madrid, Altea/Taurus/Alfaguara, 1987.
	 , Libro de los pasajes, Madrid, Akal, 2005.
	 , Tesis sobre la historia y otros fragmentos, México, Contrahis-

torias, 2005.
Blanchot, Maurice, El espacio literario, Barcelona, Paidós, 1992.
Cadava, Eduardo, Trazos de luz. Tesis sobre la fotografía de la histo-

ria, Santiago de Chile, Palinodia, 2006.
Castoriadis, Cornelius, Ventana al caos, Buenos Aires, fce, 2008.
Derrida Jacques, Adesso l’architettura, Milano, Libri Scheiwiller, 

2008.
Heidegger, Martin, “Construir, habitar, pensar” y “¿Qué quiere decir 

pensar?”, en Conferencias y artículos, trad. Eustaquio Barján, 
Barcelona, Ediciones del Serbal, 1994, 113-125 y 127-142.

Proust, Marcel, De la imaginación y del deseo, Barcelona, Penín-
sula, 2001.

Turri, Eugenio, Antropologia del paesaggio, Venezia, Marsilio, 2008.




