Acta Poetica 30-2
OTONO
2009

Julio Quesada Martin, Heidegger de camino al Holocausto, Bi-
blioteca Nueva, Madrid, 2008.

—(Co6mo puede ser gobernada Alemania por un
hombre de tan escasa formaciéon como Hitler?—,
pregunta desconcertado Jaspers a Heidegger con
ocasion de su tltima visita en mayo de 1933.Y
Heidegger responde: “jLa formacién es indife-
rente por completo [...], mire usted solamente sus
preciosas manos!”

RUDIGER SAFRANSKI

Me quedé paralizado ante un Heidegger que es-
taba poseido él mismo por el delirio. No le dije
que estaba en el falso camino. Dejé de confiar en
su esencia transformada. Y senti en propia piel la
amenaza ante la violencia en la que Heidegger
participaba ahora.

RUDIGER SAFRANSKI

No cabe duda que el resultado de la Gran Guerra abrid, en el corazén
de Alemania, el resentimiento, el odio y la impotencia frente a una
derrota de consecuencias jamds vistas en su historia. La humillacion
del Tratado de Versalles definié en buena parte el futuro germano.
Las disposiciones del mismo arrebataron a Alemania sus colonias,
obligaron a la devolucion de Alsacia y Lorena a Francia, ademas del
pago excesivo de indemnizaciones de guerra; esto llevd, al menos
en términos de Heidegger, a una “exigencia primitiva del ser-ahi”
(Safranski, Un maestro de Alemania, 312), es decir, a la bisqueda
para recuperar la esencia del pueblo alemén.

235



Ciertamente, mas de un autor, entre ellos el historiador Hobsbawm,
considera la fecha de 1914 como un parte aguas en la historia de la
sociedad occidental. El mapa geopolitico sufre una trasformacion ra-
dical, por ejemplo, la caida del Imperio Austrohtingaro y, con éste,
la recomposicién de los estados-nacién. La Primera Guerra Mundial
marca ya, de alguna manera, el principio de la decadencia de un siglo
que apenas empieza, el horror del surgimiento de sociedades autori-
tarias que desembocard, afios después, en plenos totalitarismos. Ca-
tdstrofe podria ser la palabra que resumiera la situacion de Europa,
en particular de Alemania. Sin embargo, la suerte de esta crisis que
marca la posguerra alemana, no estd echada. Los dados estdn en el
aire, aunque Heidegger “el zorro™:

En su espeluznante ignorancia acerca de las trampas y no-trampas, y
dada su increible familiaridad con las trampas, dio é] en un pensamien-
to enteramente nuevo e inaudito entre zorros: se construyé como ma-
driguera una trampa, se aposenté en ella y se las dio de que su trampa
era una madriguera normal (y esto no por astucia, sino porque siempre
habia tomado las trampas de los demds por sus madrigueras) (Arendt,
“Heidegger el zorro”, 436).

Sin embargo, habrd otros que saldrdn de su madriguera para res-
catar del aire la crisis y transformarla en critica. Ahi estdn Walter
Benjamin, Ernst Bloch, Franz Rosenzweig, Herbert Marcuse, Ador-
no, Horkheimer y la propia Hannah Arendt. Si para Heidegger el
problema se centraba en la pregunta por el Ser, en el regreso a un
“origen” de lo germano, a la ipseidad del ser aleman olvidado de
si mismo y de su relacion con la Grecia Antigua, para otros, como
Walter Benjamin, el problema se encuentra en la historia de ese lla-
mado progreso de la modernidad, en esas ruinas que su dngel mira
con ojos desorbitados. Cuando Heidegger se pregunta por el olvi-
do del Ser como posibilidad tnica de responder al quebrantamiento
sufrido por el pueblo alemdn, no se da cuenta de que su mirada, al
dirigirse a la mismidad germana, pone justamente en peligro al Ser,
no sélo alemédn, sino universal. Esto en la medida en que el nazismo,
al que se adhirié en 1933, dio lugar “a la ruptura de la civilizacién”
(Adorno), “a una imagen del infierno donde se traté de erradicar el
concepto de ser humano” (Arendt) o, en palabras de Jean Améry, a

236



“Auschwitz [que] es el pasado, el presente y el futuro de la huma-
nidad”.

Por otra parte, Walter Benjamin, sélo siete afios mayor que Heide-
gger, tiene una percepcion de la catdstrofe y de su desenlace en térmi-
nos completamente opuestos. Se trata de tiempos sombrios, de cuyas
ruinas habra que reconstruir la historia, una historia no con mayuscu-
las, hecha esta vez por quienes han quedado sin voz, los “hundidos”,
que no pueden “habitar porque no pueden construir”. Esto, parodiando
al propio Heidegger cuando afirma: “solamente podemos habitar cuan-
do podemos construir” (Heidegger, El ser y el tiempo, 191).

Ahora bien, si coincidimos en que, en efecto, Alemania sufrié la
peor de sus derrotas y que la Repuiblica de Weimar no logré salvarla de
la humillacién, sino que profundizé el desencanto de la sociedad, po-
demos pensar que la llegada de Hitler al poder, por increible que sea,
fue siempre una posibilidad latente. La guerra habia terminado pero la
paz estaba lejos aun. La inestabilidad politica y social, y el asesinato
politico, marcarian los préximos cinco afios. Karl Liebknecht y Rosa
Luxemburgo serdn asesinados en 1919, Walter Rathenau, el ministro
de relaciones exteriores, en junio 1922. El desempleo se convierte en
protagonista central de la historia junto con la crisis financiera e in-
flacionaria. Los desempleados sobrepasan la cifra de dos millones y
medio en el invierno de 1923-1924. La gran mayoria de las clases edu-
cadas de Alemania gravitan hacia la derecha y las universidades son
uno de los puntos nodales de las fuerzas antidemocraticas durante la
época de Weimar. Ante este panorama, la filosofia de Heidegger parece
haber optado por recuperar y reafirmar el espiritu aleman:

La autoafirmacion de la Universidad alemana es la voluntad originaria,
comun, de su esencia. Para nosotros, la Universidad alemana es la es-
cuela superior que, desde la ciencia y mediante la ciencia, acoge, para
su educacion y disciplina, a los dirigentes y guardianes del destino del
pueblo alemén. La voluntad de la esencia de 1a Universidad alemana es
voluntad de ciencia en el sentido de aceptar la mision espiritual historica
del pueblo alemdn, pueblo que se conoce a si mismo en su Estado (Hei-
degger, “La autoafirmacién de la Universidad alemana”, 32).

Sin comentario. Su conducta durante el periodo 1933-1945, no deja
lugar a dudas de su abierta participacion en el nazismo. Y, sin embar-

237



g0, ;es posible establecer un vinculo directo entre su pensamiento y la
doctrina nazi?

En términos generales, todo acto de pensar implica en si mismo
una posicion ética y politica; toda escritura es ya una toma de partido
y, por lo tanto, resulta dificil disociar la obra de su autor y su contex-
to —como lo intenté durante mucho tiempo el Estructuralismo—.
No obstante, el libro de Julio Quesada, Heidegger de camino al Ho-
locausto, intenta rebasar todo limite, asociando de manera inclemente
la obra de Heidegger, no sélo con el nazismo sino con el aberrante
panfleto antisemita de Hitler: Mein Kampf (1925). Julio Quesada parte
del hecho de que “Heidegger es el pensador del nazismo™ (81) y, para
probarlo, escudriiia no sélo en Ser y Tiempo sino en el “Discurso del
rectorado” y, en particular, en el discurso de 1933 de Heidegger —ya
como rector— en el Instituto de Anatomia Patologica de Friburgo.
Quesada confronta este dltimo con “Los 25 puntos del Nspap”. Es
cierto que existen escalofriantes correspondencias entre ambos tex-
tos; por ejemplo, escribe Heidegger: “Cada pueblo lleva su primera
garantia de autenticidad y de grandeza en su sangre, en su tierra’y en
su crecimiento fisico” o “nuestra mds intima creencia nos dice que a
través de la revolucion nacionalsocialista el pueblo alemédn no sélo se
ha vuelto a encontrar consigo mismo, sino que de este acontecimiento
nacerd una nueva y auténtica comunidad de pueblos y naciones”.!

Julio Quesada pretende, como él mismo lo dice, “ser un narrador”
(120), y, en efecto, en términos benjaminianos, lo es. Se impone la
tarea de leer la historia de la Filosofia a contrapelo, para desenmas-
carar la oscuridad agazapada en el pensamiento y la accion heideg-
gerianas. Y, hasta cierto punto, lo logra. Sin embargo, para una fi-
l6sofa advenediza —como yo— esta exposicion tan evidente, sin
matices ni claroscuros, me despierta cierta suspicacia. Si es asi de
claro y transparente el vinculo entre la pregunta por el Ser y la ideo-
logia nazi, ;por qué hasta ahora?, ; por qué Ser y Tiempo sigue siendo
considerada una de las obras médximas de la Filosoffa del siglo xx?
Es cierto, Quesada no es el primero que establece esta relacion; el
“caso Heidegger” es vieja historia; los fil6sofos, heideggerianos y no,

! Julio Quesada, Heidegger de camino al Holocausto. Todas las referencias a este
titulo son a la misma edicién por lo que, una vez consignada, anotaré el nombre del
autor y el nimero de pagina entre paréntesis.

238



se han preguntado hasta el cansancio el porqué de su participacién
en el régimen nazi. Los heideggerianos de manera particular siguen
buscando una respuesta a su silencio frente al genocidio judio. Y la
propia Hannah Arendt, discipula y amante, judia exiliada por los na-
zis, le otorga el beneficio de la duda. En una carta del maestro a su
alumna, escrita en el invierno de 1932-1933, Heidegger responde con
todo desparpajo:

Querida Hannah:

Los rumores que te inquietan son calumnias que encajan perfecta-
mente con otras experiencias que he tenido que vivir en los tltimos
anos.

El hecho de que dificilmente pueda excluir a los judios de las invi-
taciones a los seminarios puede deducirse de la circunstancia de que
en los dltimos cuatro semestres no he tenido ninguna invitacién al se-
minario. El que, segtin dicen, no saludo a los judios es una difamacién
tan grave que eso si, la tendré muy en cuenta en el futuro.

Para aclarar mi actitud frente a los judios, bastan los siguientes he-
chos [...] Quien a pesar de ello viene y debe doctorarse y, ademds,
podrd hacerlo, es un judio. Quien puede venir a verme mensualmente
para informar de un trabajo importante en curso, es otro judio. Quien
hace unas semanas me envié un extenso trabajo para que lo revisara
con urgencia, es judio. Los dos becarios de la comunidad de asistencia
cuyo nombramiento consegui en los dltimos tres meses, son judios.
Quien recibe a través de mi una beca para Roma, es un judio.

Quien quiera llamarlo “antisemitismo furibundo”, que lo haga (H.
Arendt y M. Heidegger, Correspondencia, 136).

Después de esta respuesta, o Heidegger era esquizofrénico, o Han-
nah Arendt y la Filosofia occidental han errado en el camino. Y, con
todo, no dejo de preguntarme si la respuesta puede ser sintetizada en
los términos en que Quesada lo plantea:

La filiacién de Heidegger al NsDAP ya no puede seguir contempldndose
como un “error”’, un despiste que tuvo el ciudadano Heidegger; sino
como una légica consecuencia de sus planteamientos filoséficos. Tam-
poco puede caber la menor duda de que se empapo de Mein Kampf; 'y
que, a la luz de sus escritos politicos y no tan politicos, era consciente
de que la revolucién nazi implicaba el antisemitismo con todas sus
consecuencias, comenzando con la eugenesia (120. Enfasis mio).

239



Si Mein Kampf fue publicado en 1925 y 1926 y Ser y Tiempo en
1927, ;de qué manera Heidegger pudo haberse “empapado” del pan-
fleto hitleriano cuando Ser y Tiempo fue un trabajo que, seguramente,
llevo afios de reflexion? Por supuesto, coincido totalmente con la pri-
mera parte de la cita, un “error” de tal magnitud exigia una explica-
cidén por parte de Heidegger, cosa que nunca llegé, a menos que con-
sideremos el cinismo de la carta a Hannah Arendt como la respuesta
que lo redime de toda culpa. Es la relacion entre la escritura de Ser
y Tiempo y de Mein Kempf —obra de un charlatdn de cantina, con-
vertido en el arquitecto del genocidio antisemita— lo que, a pesar de
los ejemplos que nos ofrece Quesada, me desconcierta. Reconozco,
de manera ambigua, mi inocencia frente a tal aberracién; si bien es
cierto que no puedo disociar el pensamiento de un autor de su précti-
ca, me es dificil aceptar que una de las mayores obras de la Filosofia,
que pretendia igualarse a la de la Grecia Antigua, se haya podido
alimentar de la bazofia hitleriana. Es aqui, en este punto, donde mi
lectura del libro de Quesada se detiene con una gran interrogacion.

Esto no quiere decir que apruebo el comportamiento de Heidegger,
ni tampoco que simpatizo con su filosoffa y, mucho menos, me con-
formo con el cinismo de su respuesta a los timidos cuestionamien-
tos de Arendt. Estoy convencida de que el trabajo analitico de su
filosofia, en correspondencia con su participaciéon en el nazismo es
hoy, mds que nunca, una tarea ineludible. En este sentido, el libro
de Quesada aporta, sin duda, elementos clave para el debate. Sin
embargo, y a pesar de que mi lectura no es la de una conocedora a
fondo de la obra heideggeriana, percibo a lo largo del libro una pa-
sién “negativa” que domina toda reflexién por encima de cualquier
mediacién tedrica. El caso de Mein Kampf'y Ser y Tiempo,como obras
“emparentadas”, fruto del pensamiento de la raza, la tierra y la sangre,
tendria, necesariamente, que venir acompafiado por un trabajo mucho
mds fino y matizado que permitiera al lector comprender las simili-
tudes, pero también las diferencias. Insisto. El estudio detallado que
Quesada realiza a partir de gran nimero de textos heideggerianos,
no resuelve del todo el “caso Heidegger” aunque, definitivamente,
nos coloca en el camino del pensamiento genocida. Es necesario, no
obstante, entender que nada se da en blanco y negro y que, a veces,
los grises o los claroscuros, resultan mucho mads utiles y atinados.

240



Al final del camino, quizds sea el Holocausto el que nos regrese a
Heidegger. Pero, para ello, habrd, como escribe Arendt, que sacar al
Fil6sofo de su madriguera para ver qué hay de “zorro” en €l y qué,
en él, apunta hacia otro horizonte.

EsTHER COHEN

REFERENCIAS

AReNDT, Hannah, “Heidegger el zorro”, en Ensayos de comprension, 1930-
1954, trad. Agustin Serrano de Haro, Caparrds Editores, 2005, 435-
436.

—— y M. HEDEGGER, Correspondencia 1925-1975 y otros documentos de
los legados, trad. Adan Kovacsics, Herder, Barcelona, 2000, 136.

HEIDEGGER, Martin, El ser y el tiempo, trad. José Gaos, Fondo de Cultura
Econdmica, México, 1999.

——, “La autoafirmacién de la Universidad alemana. Discurso del recto-
rado”, en Escritos sobre la Universidad alemana, Madrid, Tecnos,
1996.

La autoafirmacion de la Universidad alemana. El Rectorado, 1933-1934.
Entrevista del ‘Spiegel’. Trad. Ramén Rodriguez. Madrid, Tecnos,
1989.

QuEsaDa, Julio, Heidegger de camino al Holocausto, Madrid, Biblioteca
Nueva, 2008.

SarraNskl, Riidiger, Un maestro de Alemania. Heidegger y su tiempo, trad.
Raul Gabas Koeppel, Barcelona, Tusquets, 2000, 276-275.

241



