
235

Acta Poetica 30-2
OTOÑO

2009

Julio Quesada Martín, Heidegger de camino al Holocausto, Bi-
blioteca Nueva, Madrid, 2008.

—¿Cómo puede ser gobernada Alemania por un 
hombre de tan escasa formación como Hitler?—, 
pregunta desconcertado Jaspers a Heidegger con 
ocasión de su última visita en mayo de 1933. Y 
Heidegger responde: “¡La formación es indife-
rente por completo […], mire usted solamente sus 
preciosas manos!” 

Rüdiger Safranski

Me quedé paralizado ante un Heidegger que es-
taba poseído él mismo por el delirio. No le dije 
que estaba en el falso camino. Dejé de confiar en 
su esencia transformada. Y sentí en propia piel la 
amenaza ante la violencia en la que Heidegger 
participaba ahora. 

Rüdiger Safranski

No cabe duda que el resultado de la Gran Guerra abrió, en el corazón 
de Alemania, el resentimiento, el odio y la impotencia frente a una 
derrota de consecuencias jamás vistas en su historia. La humillación 
del Tratado de Versalles definió en buena parte el futuro germano. 
Las disposiciones del mismo arrebataron a Alemania sus colonias, 
obligaron a la devolución de Alsacia y Lorena a Francia, además del 
pago excesivo de indemnizaciones de guerra; esto llevó, al menos 
en términos de Heidegger, a una “exigencia primitiva del ser-ahí” 
(Safranski, Un maestro de Alemania, 312), es decir, a la búsqueda 
para recuperar la esencia del pueblo alemán. 



236

Ciertamente, más de un autor, entre ellos el historiador Hobsbawm, 
considera la fecha de 1914 como un parte aguas en la historia de la 
sociedad occidental. El mapa geopolítico sufre una trasformación ra-
dical, por ejemplo, la caída del Imperio Austrohúngaro y, con éste, 
la recomposición de los estados-nación. La Primera Guerra Mundial 
marca ya, de alguna manera, el principio de la decadencia de un siglo 
que apenas empieza, el horror del surgimiento de sociedades autori-
tarias que desembocará, años después, en plenos totalitarismos. Ca-
tástrofe podría ser la palabra que resumiera la situación de Europa, 
en particular de Alemania. Sin embargo, la suerte de esta crisis que 
marca la posguerra alemana, no está echada. Los dados están en el 
aire, aunque Heidegger “el zorro”:

 
En su espeluznante ignorancia acerca de las trampas y no-trampas, y 
dada su increíble familiaridad con las trampas, dio él en un pensamien-
to enteramente nuevo e inaudito entre zorros: se construyó como ma-
driguera una trampa, se aposentó en ella y se las dio de que su trampa 
era una madriguera normal (y esto no por astucia, sino porque siempre 
había tomado las trampas de los demás por sus madrigueras) (Arendt, 
“Heidegger el zorro”, 436).

Sin embargo, habrá otros que saldrán de su madriguera para res-
catar del aire la crisis y transformarla en crítica. Ahí están Walter 
Benjamin, Ernst Bloch, Franz Rosenzweig, Herbert Marcuse, Ador-
no, Horkheimer y la propia Hannah Arendt. Si para Heidegger el 
problema se centraba en la pregunta por el Ser, en el regreso a un 
“origen” de lo germano, a la ipseidad del ser alemán olvidado de 
sí mismo y de su relación con la Grecia Antigua, para otros, como 
Walter Benjamin, el problema se encuentra en la historia de ese lla-
mado progreso de la modernidad, en esas ruinas que su ángel mira 
con ojos desorbitados. Cuando Heidegger se pregunta por el olvi-
do del Ser como posibilidad única de responder al quebrantamiento 
sufrido por el pueblo alemán, no se da cuenta de que su mirada, al 
dirigirse a la mismidad germana, pone justamente en peligro al Ser, 
no sólo alemán, sino universal. Esto en la medida en que el nazismo, 
al que se adhirió en 1933, dio lugar “a la ruptura de la civilización” 
(Adorno), “a una imagen del infierno donde se trató de erradicar el 
concepto de ser humano” (Arendt) o, en palabras de Jean Améry, a 



237

“Auschwitz [que] es el pasado, el presente y el futuro de la huma-
nidad”.

Por otra parte, Walter Benjamin, sólo siete años mayor que Heide
gger, tiene una percepción de la catástrofe y de su desenlace en térmi-
nos completamente opuestos. Se trata de tiempos sombríos, de cuyas 
ruinas habrá que reconstruir la historia, una historia no con mayúscu-
las, hecha esta vez por quienes han quedado sin voz, los “hundidos”, 
que no pueden “habitar porque no pueden construir”. Esto, parodiando 
al propio Heidegger cuando afirma: “solamente podemos habitar cuan-
do podemos construir” (Heidegger, El ser y el tiempo, 191).

Ahora bien, si coincidimos en que, en efecto, Alemania sufrió la 
peor de sus derrotas y que la República de Weimar no logró salvarla de 
la humillación, sino que profundizó el desencanto de la sociedad, po-
demos pensar que la llegada de Hitler al poder, por increíble que sea, 
fue siempre una posibilidad latente. La guerra había terminado pero la 
paz estaba lejos aún. La inestabilidad política y social, y el asesinato 
político, marcarían los próximos cinco años. Karl Liebknecht y Rosa 
Luxemburgo serán asesinados en 1919, Walter Rathenau, el ministro 
de relaciones exteriores, en junio 1922. El desempleo se convierte en 
protagonista central de la historia junto con la crisis financiera e in-
flacionaria. Los desempleados sobrepasan la cifra de dos millones y 
medio en el invierno de 1923-1924. La gran mayoría de las clases edu-
cadas de Alemania gravitan hacia la derecha y las universidades son 
uno de los puntos nodales de las fuerzas antidemocráticas durante la 
época de Weimar. Ante este panorama, la filosofía de Heidegger parece 
haber optado por recuperar y reafirmar el espíritu alemán:

La autoafirmación de la Universidad alemana es la voluntad originaria, 
común, de su esencia. Para nosotros, la Universidad alemana es la es-
cuela superior que, desde la ciencia y mediante la ciencia, acoge, para 
su educación y disciplina, a los dirigentes y guardianes del destino del 
pueblo alemán. La voluntad de la esencia de la Universidad alemana es 
voluntad de ciencia en el sentido de aceptar la misión espiritual histórica 
del pueblo alemán, pueblo que se conoce a sí mismo en su Estado (Hei-
degger, “La autoafirmación de la Universidad alemana”, 32).

Sin comentario. Su conducta durante el periodo 1933-1945, no deja 
lugar a dudas de su abierta participación en el nazismo. Y, sin embar-



238

go, ¿es posible establecer un vínculo directo entre su pensamiento y la 
doctrina nazi? 

En términos generales, todo acto de pensar implica en sí mismo 
una posición ética y política; toda escritura es ya una toma de partido 
y, por lo tanto, resulta difícil disociar la obra de su autor y su contex-
to —como lo intentó durante mucho tiempo el Estructuralismo—. 
No obstante, el libro de Julio Quesada, Heidegger de camino al Ho-
locausto, intenta rebasar todo límite, asociando de manera inclemente 
la obra de Heidegger, no sólo con el nazismo sino con el aberrante 
panfleto antisemita de Hitler: Mein Kampf (1925). Julio Quesada parte 
del hecho de que “Heidegger es el pensador del nazismo” (81) y, para 
probarlo, escudriña no sólo en Ser y Tiempo sino en el “Discurso del 
rectorado” y, en particular, en el discurso de 1933 de Heidegger —ya 
como rector— en el Instituto de Anatomía Patológica de Friburgo. 
Quesada confronta este último con “Los 25 puntos del nsdap”. Es 
cierto que existen escalofriantes correspondencias entre ambos tex-
tos; por ejemplo, escribe Heidegger: “Cada pueblo lleva su primera 
garantía de autenticidad y de grandeza en su sangre, en su tierra y en 
su crecimiento físico” o “nuestra más íntima creencia nos dice que a 
través de la revolución nacionalsocialista el pueblo alemán no sólo se 
ha vuelto a encontrar consigo mismo, sino que de este acontecimiento 
nacerá una nueva y auténtica comunidad de pueblos y naciones”.1

Julio Quesada pretende, como él mismo lo dice, “ser un narrador” 
(120), y, en efecto, en términos benjaminianos, lo es. Se impone la 
tarea de leer la historia de la Filosofía a contrapelo, para desenmas-
carar la oscuridad agazapada en el pensamiento y la acción heideg-
gerianas. Y, hasta cierto punto, lo logra. Sin embargo, para una fi-
lósofa advenediza —como yo— esta exposición tan evidente, sin 
matices ni claroscuros, me despierta cierta suspicacia. Si es así de 
claro y transparente el vínculo entre la pregunta por el Ser y la ideo-
logía nazi, ¿por qué hasta ahora?, ¿por qué Ser y Tiempo sigue siendo 
considerada una de las obras máximas de la Filosofía del siglo xx? 
Es cierto, Quesada no es el primero que establece esta relación; el 
“caso Heidegger” es vieja historia; los filósofos, heideggerianos y no, 

1 Julio Quesada, Heidegger de camino al Holocausto. Todas las referencias a este 
título son a la misma edición por lo que, una vez consignada, anotaré el nombre del 
autor y el número de página entre paréntesis. 



239

se han preguntado hasta el cansancio el porqué de su participación 
en el régimen nazi. Los heideggerianos de manera particular siguen 
buscando una respuesta a su silencio frente al genocidio judío. Y la 
propia Hannah Arendt, discípula y amante, judía exiliada por los na-
zis, le otorga el beneficio de la duda. En una carta del maestro a su 
alumna, escrita en el invierno de 1932-1933, Heidegger responde con 
todo desparpajo:

Querida Hannah:
Los rumores que te inquietan son calumnias que encajan perfecta-
mente con otras experiencias que he tenido que vivir en los últimos 
años. 

El hecho de que difícilmente pueda excluir a los judíos de las invi-
taciones a los seminarios puede deducirse de la circunstancia de que 
en los últimos cuatro semestres no he tenido ninguna invitación al se-
minario. El que, según dicen, no saludo a los judíos es una difamación 
tan grave que eso sí, la tendré muy en cuenta en el futuro.

Para aclarar mi actitud frente a los judíos, bastan los siguientes he-
chos […] Quien a pesar de ello viene y debe doctorarse y, además, 
podrá hacerlo, es un judío. Quien puede venir a verme mensualmente 
para informar de un trabajo importante en curso, es otro judío. Quien 
hace unas semanas me envió un extenso trabajo para que lo revisara 
con urgencia, es judío. Los dos becarios de la comunidad de asistencia 
cuyo nombramiento conseguí en los últimos tres meses, son judíos. 
Quien recibe a través de mí una beca para Roma, es un judío.

Quien quiera llamarlo “antisemitismo furibundo”, que lo haga (H. 
Arendt y M. Heidegger, Correspondencia, 136).

Después de esta respuesta, o Heidegger era esquizofrénico, o Han-
nah Arendt y la Filosofía occidental han errado en el camino. Y, con 
todo, no dejo de preguntarme si la respuesta puede ser sintetizada en 
los términos en que Quesada lo plantea: 

La filiación de Heidegger al nsdap ya no puede seguir contemplándose 
como un “error”, un despiste que tuvo el ciudadano Heidegger; sino 
como una lógica consecuencia de sus planteamientos filosóficos. Tam-
poco puede caber la menor duda de que se empapó de Mein Kampf; y 
que, a la luz de sus escritos políticos y no tan políticos, era consciente 
de que la revolución nazi implicaba el antisemitismo con todas sus 
consecuencias, comenzando con la eugenesia  (120. Énfasis mío).



240

Si Mein Kampf fue publicado en 1925 y 1926 y Ser y Tiempo en 
1927, ¿de qué manera Heidegger pudo haberse “empapado” del pan-
fleto hitleriano cuando Ser y Tiempo fue un trabajo que, seguramente, 
llevó años de reflexión? Por supuesto, coincido totalmente con la pri-
mera parte de la cita, un “error” de tal magnitud exigía una explica-
ción por parte de Heidegger, cosa que nunca llegó, a menos que con-
sideremos el cinismo de la carta a Hannah Arendt como la respuesta 
que lo redime de toda culpa. Es la relación entre la escritura de Ser 
y Tiempo y de Mein Kempf —obra de un charlatán de cantina, con-
vertido en el arquitecto del genocidio antisemita— lo que, a pesar de 
los ejemplos que nos ofrece Quesada, me desconcierta. Reconozco, 
de manera ambigua, mi inocencia frente a tal aberración; si bien es 
cierto que no puedo disociar el pensamiento de un autor de su prácti-
ca, me es difícil aceptar que una de las mayores obras de la Filosofía, 
que pretendía igualarse a la de la Grecia Antigua, se haya podido 
alimentar de la bazofia hitleriana. Es aquí, en este punto, donde mi 
lectura del libro de Quesada se detiene con una gran interrogación.

Esto no quiere decir que apruebo el comportamiento de Heidegger, 
ni tampoco que simpatizo con su filosofía y, mucho menos, me con-
formo con el cinismo de su respuesta a los tímidos cuestionamien-
tos de Arendt. Estoy convencida de que el trabajo analítico de su 
filosofía, en correspondencia con su participación en el nazismo es 
hoy, más que nunca, una tarea ineludible. En este sentido, el libro 
de Quesada aporta, sin duda, elementos clave para el debate. Sin 
embargo, y a pesar de que mi lectura no es la de una conocedora a 
fondo de la obra heideggeriana, percibo a lo largo del libro una pa-
sión “negativa” que domina toda reflexión por encima de cualquier 
mediación teórica. El caso de Mein Kampf y Ser y Tiempo, como obras 
“emparentadas”, fruto del pensamiento de la raza, la tierra y la sangre, 
tendría, necesariamente, que venir acompañado por un trabajo mucho 
más fino y matizado que permitiera al lector comprender las simili-
tudes, pero también las diferencias. Insisto. El estudio detallado que 
Quesada realiza a partir de gran número de textos heideggerianos, 
no resuelve del todo el “caso Heidegger” aunque, definitivamente, 
nos coloca en el camino del pensamiento genocida. Es necesario, no 
obstante, entender que nada se da en blanco y negro y que, a veces, 
los grises o los claroscuros, resultan mucho más útiles y atinados. 



241

Al final del camino, quizás sea el Holocausto el que nos regrese a 
Heidegger. Pero, para ello, habrá, como escribe Arendt, que sacar al 
Filósofo de su madriguera para ver qué hay de “zorro” en él y qué, 
en él, apunta hacia otro horizonte.

Esther Cohen

Referencias

Arendt, Hannah, “Heidegger el zorro”, en Ensayos de comprensión, 1930-
1954, trad. Agustín Serrano de Haro, Caparrós Editores, 2005, 435-
436.

	   y M. Heidegger, Correspondencia 1925-1975 y otros documentos de 
los legados, trad. Adan Kovacsics, Herder, Barcelona, 2000, 136.

Heidegger, Martin, El ser y el tiempo, trad. José Gaos, Fondo de Cultura 
Económica, México, 1999.

	 , “La autoafirmación de la Universidad alemana. Discurso del recto-
rado”, en Escritos sobre la Universidad alemana, Madrid, Tecnos, 
1996.

La autoafirmación de la Universidad alemana. El Rectorado, 1933-1934. 
Entrevista del ‘Spiegel’. Trad. Ramón Rodríguez. Madrid, Tecnos, 
1989.

Quesada, Julio, Heidegger de camino al Holocausto, Madrid, Biblioteca 
Nueva, 2008.

Safranski, Rüdiger, Un maestro de Alemania. Heidegger y su tiempo, trad. 
Raúl Gabas Koeppel, Barcelona, Tusquets, 2000, 276-275.


