
199

Acta Poetica 30-2
OTOÑO

2009

Circunvalaciones de la muerte.
Beckett-Derrida-Poe

Gabriela García Hubard

Tomando como hilo conductor la posibilidad y/o la imposibilidad de vivir 
la propia muerte, la primera parte de este texto explora las coincidencias 
entre algunas aporías en los textos de Samuel Beckett y de Jacques Derri-
da; vinculando muerte y escritura, la aporía no se presenta como un sim-
ple impasse, sino como agonía, es decir, como una lucha. Continuando con 
la tensión entre muerte y escritura, la segunda parte del texto indaga sobre la 
contaminación y los ecos que produce la obra de Edgar Allan Poe en algunos 
textos de Jacques Derrida; la relación entre escritura, muerte e hipnosis parece 
desestabilizar la frontera que separa y une a la literatura y a la filosofía.

Palabras clave: Beckett, Derrida, muerte y escritura.

Bearing in mind, as the main thematic line, the possibility and/or impossibi-
lity of living one’s death, the first part of this paper explores the similarities 
between some aporias in the texts of Samuel Beckett and Jacques Derrida; 
relating then death and writing, aporia is not presented as a simple impasse 
but as agony, as struggle. Following the tension between death and writing, 
the second part of the text inquires into the contamination produced by Ed-
gar Allan Poe’s work in some of Derrida’s texts; the relationship between 
writing, death and hypnosis seems to undermine the boundary that separates 
and brings together literature and philosophy. 

Key words: Beckett, Derrida, death and writing.

Fecha de recepción: 12 de marzo de 2010
Fecha de aceptación: 5 de agosto de 2010



201

Acta Poetica 30-2
OTOÑO

2009

Gabriela García Hubard
Universidad Nacional Autónoma de México

Circunvalaciones de la muerte.
Beckett-Derrida-Poe

¿Dónde situar el sintagma “mi muerte” como 
posibilidad y/o imposibilidad del pasar? (la 
barra móvil entre y/o, y/y o/y o/o, es una fron-
tera singular —lo vamos a ver— a la vez con-
juntiva, disyuntiva o indecidible). 

Jacques Derrida

La muerte es sin duda uno de los temas más recurrentes en di-
versas disciplinas, dentro de las cuales la literatura y la filosofía 
ocupan un lugar incuestionable. Dentro de este tema tan vasto 
e inagotable podemos reconocer otra línea, o “barra móvil”, 
entre la muerte en general y la propia muerte. Es pues a partir 
del sintagma “mi muerte”, el cual “relaciona aquí lo posible 
con lo imposible” (Derrida, Résistances de la psychanalyse, 
48), como me gustaría comenzar esta lectura sobre las aporías 
de la muerte y su relación con la escritura. 

La palabra “aporía” proviene del griego a-póros, literalmen-
te sin paso, y el término se aplica principalmente a aquellos 
lugares difíciles de cruzar, o incluso intransitables, como los 
mares y los océanos. En su forma más común, la aporía repre-



202

senta el callejón sin salida, por lo que en la filosofía moderna 
se identifica con una dificultad lógica insuperable. Sin embar-
go, como lo muestra Rodolphe Gasché (2002), el estatus de la 
aporía no se puede reducir, si pensamos en los griegos, a un 
simple impasse o camino bloqueado. Si para los escépticos la 
aporía es el único tema posible de todo esfuerzo filosófico, si 
para Platón designa la pausa del razonamiento filosófico que está 
comprometido con el camino de la verdad, y para Aristóteles 
es el método de investigación que parte de opiniones opuestas, 
nos encontramos entonces frente a un abanico de posibilidades 
aporéticas que se encuentran muy lejos de la simple negación 
del camino.1 

Dentro de este abanico de posibilidades que va más allá de los 
griegos, me gustaría delinear algunos paralelos entre las aporías 
beckettianas y derridianas —las cuales conllevan las huellas de 
Heidegger y Poe—, para subrayar algunas coincidencias sin bo-
rrar sus diferencias. 

La vieja idea filosófica de no poder vivir la propia muer-
te es evocada en la obra de Samuel Beckett desde Eleutheria 
en los años cincuenta: “Si yo estuviera muerto [dice Víctor], 
no sabría que estoy muerto. Es lo único que tengo contra la 
muerte” (146). Vieja imposibilidad que encontramos de nuevo 
en Malone Muere —segundo libro de la Trilogía— cuando el 
narrador admite: “No me miraré morir, eso lo falsearía todo” 
(8. Traducción modificada), reconociendo así la imposibilidad de 
vivir la propia muerte; si Malone muere, como lo sugiere el título 
de la obra, ya no estará ahí para mirarse. 

Pero esta imposibilidad de vivir la propia muerte adquiere 
otra dimensión, dos páginas más adelante, cuando el narrador 

1 Es por esto que Gasché nos dice que “confrontados con la aporía de-
bemos encontrar un poros”, es decir “un camino para salir de la situación 
difícil e intolerable. Y por lo mismo, un poros no es cualquier camino” 
(“L’experience aporétique”, 107). Las traducciones del francés al español 
son mías, salvo aquellas que aparecen en español en la bibliografía. 



203

confunde la posibilidad y/o la imposibilidad de vivir la pro-
pia muerte con la escritura: “Durante la noche he tenido que 
reflexionar sobre mi empleo del tiempo. Creo que podré con-
tarme cuatro historias, cada una sobre un tema distinto […] Es 
posible que no tenga tiempo para terminar. Por otro lado, tal vez 
termine demasiado pronto. Heme aquí de nuevo en mis viejas 
aporías” (10). En la versión original en francés, la confusión 
entre escritura y muerte, entre terminar y morir, es más cla-
ra: “Peut-être que je n’aurai pas le temps de finir. D’un autre 
côté, je finirai peut-être trop tôt. Mais/Me voilà à nouveau dans 
mes vieilles apories” (10). Mostrando una fuerte ambivalencia 
con respecto a “terminar” (finir), el narrador pone en marcha 
el juego de la indecisión que relaciona la muerte y la escri-
tura. Es así como el narrador está frente a la posibilidad y/o 
imposibilidad de terminar de contar sus historias, la cual se 
confunde con la posibilidad y/o imposibilidad de morir, finir, 
terminar. Esta ambivalencia en torno a la palabra “finir”, en-
tendida como “terminar” o como “morir”, esta doble paradoja 
que podríamos parafrasear de la siguiente manera: terminar es 
no terminar, puesto que terminando uno no termina, este doble 
juego —que en sí se vuelve a desdoblar— es al que el narrador 
llama “viejas aporías”.

Ante esta posibilidad y/o imposibilidad de la propia muerte 
y de la propia escritura, pero sobre todo de la propia muerte, 
resulta inevitable pensar en Heidegger quien, en un momento 
dado, nos dice que “la muerte es la posibilidad de la absoluta 
imposibilidad del ‘ser ahí’ ” (El ser y el tiempo, 274). Los ecos 
heideggerianos que podemos encontrar en la obra de Beckett 
—muchos de ellos con una alta dosis de ironía— no son pocos, 
sin embargo, me gustaría detenerme un instante en esta idea 
de la propia muerte como la posibilidad de la imposibilidad y 
su relación con la escritura. Mientras que el juego beckettiano 
en torno al “finir” (terminar) le permite a Malone acercarse, a 
través de la escritura, a su propia muerte —y a la muerte en 



204

general—, también conlleva el riesgo de destruir muy pron-
to —trop tôt, como lo dice el narrador— toda posibilidad de 
escritura puesto que puede morir; si Malone muere no podrá 
continuar con sus historias.

Es justo en este punto donde podemos encontrar una fuerte 
coincidencia entre las aporías de Malone y la aporía que Derri-
da pone en evidencia cuando muestra la manera en que el “‘fin’ 
amenaza y torna posible la analítica” existencial de Heidegger 
(Derrida, Aporías, 129). En su libro Aporías, Derrida sostiene 
que no podemos asegurar las fronteras cuando hablamos de la 
muerte, e insiste en que la delimitación que Heidegger esta-
blece en El ser y el tiempo entre la muerte del Dasein y las 
otras formas de terminar o perecer, es problemática desde el 
momento en que se establece una jerarquía —con principio y 
fin— sobre los distintos modos de morir. Sin embargo, como 
es de Beckett y Derrida de quienes estoy hablando, no me voy 
a detener en las aporías heideggerianas. Retengamos por el mo-
mento esta idea del finir, morir, terminar, como aquello que 
amenaza y hace posible el “análisis” y la escritura. 

En esta tensión entre la escritura y la muerte reconocemos el 
temor de morir antes de terminar de escribir. Mientras Malone 
se pregunta si no tendrá tiempo de terminar o si terminará de-
masiado pronto, también reconoce que ignora el momento pre-
ciso de su propia muerte y, por ende, cuál será su última palabra 
escrita. Este miedo, que es quizás tan viejo como la aporía, 
amenaza constantemente la escritura derridiana: “otra vez mie-
do de morir antes de haber terminado mi frase”, leemos en los 
envíos de La tarjeta postal (53). Pero es en su texto “Circon-
fession”, en el cual Derrida escribe sobre la agonía de su ma-
dre, en donde este temor, que pareciera multiplicarse, adquiere 
mayor relevancia: 

el miedo que tengo desde siempre, pues al menos a eso soy 
fiel, se disloca, se encuentra amenazado por dos inminencias 



205

aparentemente contradictorias, la del escritor que teme morirse 
antes del fin de una larga frase, eso es todo, sin firmar ningún 
contra-ejemplo, y la del hijo que temiendo verla morir antes 
del fin de la confidencia, por esta confesión que se promete a 
la muerte, tiembla pues, así mismo, de marcharse antes que su 
madre (52).2

Me parece importante resaltar varios aspectos de este frag-
mento. Por un lado, podemos reconocer que, al igual que en Ma-
lone Muere, en este texto el “fin” —o más bien la lucha con 
el “finir”— amenaza y torna posible la escritura. Si la madre 
muere, se termina la “confesión” sobre la agonía, pues este es 
el tema (o uno de los temas principales) del texto. Por el otro 
lado, estamos por lo menos frente a tres miedos: el temor de 
morir antes de terminar la frase, que va de la mano con el mie-
do de ver morir a la madre antes de terminar la confesión, pero 
también con el temor de morir antes que la madre: “si yo muero 
antes que mi madre” (91), “esperando morir antes que la ma-
dre” (103), escribe una y otra vez Derrida.

Ahora bien, siete u ocho años antes de la publicación de 
“Circonfession”, Derrida escribió “Mes Chances”. En este tex-
to aborda —entre otros temas— el último capítulo del libro 

2 “la peur qui me tient depuis toujours, car à cela du moins je suis fi-
dèle, se désaccorde, elle se menace depuis deux imminences apparemment 
contradictoires, celle de l’écrivain qui craint de mourir avant la fin d’une 
longue phrase, un point c’est tout, sans signer le contre-exemple, et celle du 
fils qui, redoutant de la voir mourir avant la fin de l’aveu, pour cette confes-
sion promise à la mort, tremble donc aussi de partir avant sa mère” (52). 
Resulta interesante señalar que en esta misma página en donde el filósofo 
“confiesa” estos miedos ante la muerte, Geoffrey Bennington, en su texto 
titulado “Derridabase” y que acompaña el texto de Derrida de una manera 
poco usual, escribe: “Ce qu’on appelle ici ‘mort’ est le nom générique qu’on 
donnera à mon absence en général par rapport à ce que j’écris” (52). A esta 
relación entre la muerte y la ausencia, con respecto a la escritura, regresa-
remos más adelante.



206

de Freud, Psicopatología, en donde el padre del psicoanálisis 
cuenta la tan mencionada historia de la anciana que era su pa-
ciente y a quien tenía que visitar, no sin antes llegar a una di-
rección equivocada por error del chofer. Recordando ese texto 
que evoca la muerte de la anciana ese mismo año y que explora 
temas como la creencia, el azar y la superstición, Derrida es-
cribe: 

Parece que Freud excluye rápidamente cualquier comunicación 
entre el inconsciente del que conduce y el suyo propio. Siguien-
do entonces mi propia compulsión [hermenéutica], me dije sú-
bitamente: “¿y si esa anciana fuera la madre de Freud?” Ya sa-
ben cuánto temía Freud la muerte de su madre, efectivamente, 
pero también temía morir antes que ella: double bind (37).3

Este temor de la muerte de la madre que pareciera espejearse 
con el temor de morir antes que ella —tema que también en-
contramos en la trilogía de Beckett— es, en palabras del filó-
sofo, un double bind.

El double bind, como bien sabemos, es un gesto doble y 
contradictorio que tiene una historia compleja en la psiquiatría, 
pero también en los estudios lingüísticos. Sin embargo, me voy 
a limitar a recordar que, en Resistencias del psicoanálisis, De-
rrida nos dice que el double bind determina la experiencia de la 
aporía y sin ellos no habría evento (52). Lógicamente tendría-
mos que preguntarnos: ¿qué puede significar el hecho de que 
el double bind determine la aporía?, ¿la precisa, la limita, la 
reconoce, la regula, la causa o la produce, le permite ser? Ese 
gesto contradictorio, sutil y agudo, que une y separa al mismo 

3 “Freud semble exclure bien vite toute communication entre l’inconscient 
de celui qui le conduisait et le sien propre. Suivant alors ma propre compul-
sion [herméneutique], je me suis dit brusquement: ‘et si cette vieille dame 
était la mère de Freud?’ Vous savez combien il redoutait la mort de sa mère, 
certes, mais craignait aussi de mourir avant elle: double bind” (37).



207

tiempo, es un gesto doble, y en la palabra doble identificamos 
una multiplicación, puesto que no hablamos de un gesto o de 
un simple gesto, sino de un doble gesto. En esta dirección, po-
demos decir que lo que preceda, pero también lo que procede 
de la aporía en la obra del filósofo, es siempre plural, puesto que 
pluralizar significa, para Derrida, “otorgarse siempre una salida 
de emergencia” (Aporías, 39). Precisamente esto es lo que hace 
nuestro autor frente a la aporía de la muerte: pluralizarla. Basta 
hacer referencia a algunos títulos de sus textos: “Las muertes 
de Roland Barthes”, Aporías, Memorias para Paul de Man, 
Espectros de Marx, ‘et caetera’, todos ellos en plural.

Es justamente a través de esta coyuntura entre el double bind 
y la aporía como podemos regresar a las viejas aporías de Ma-
lone, puesto que estas tensiones y estos temores en torno a la 
muerte, en las obras de Beckett y Derrida, parecen llevarnos 
por un camino similar y, por paradójico que sea —puesto que 
estamos hablando de aporía, es decir, de la ausencia de cami-
no—, ese camino o esos caminos paralelos, son justamente las 
aporías. Finalmente, tanto en Malone Muere como en “Circon
fession”, estamos frente a una contaminación entre la agonía 
de la muerte y la agonía de escribir. Entre ellas, la aporía como 
fin, muerte, pérdida, límite o contradicción, también se pre-
senta como una lucha; la aporía es un combate que esboza un 
pensamiento, que no puede ser ni simplemente literario, ni pu-
ramente filosófico. 

Pero esta relación entre escritura y muerte aún tiene mucho 
que decirnos. Desde los años sesenta, en La voz y el fenóme-
no, uno de los textos más decisivos en la obra de Derrida, la 
importancia que éste confiere a la muerte como la condición 
de la posibilidad del lenguaje y de la escritura, se ve más que 
ejemplificada, contaminada con el epígrafe de “La verdad so-
bre el caso del señor Valdemar” de Edgar Allan Poe. En ese 
texto, donde el filósofo deconstruye algunos puntos claves de 
la fenomenología de Husserl, no dejan de sorprendernos las 



208

referencias a Poe. El hecho de que Derrida “empieza” su libro 
con dos epígrafes de Husserl, quien buscaba una objetividad 
científica, y las palabras del señor Valdemar “—Ahora estoy 
muerto”, permite aventurar la lectura de esos ecos en la obra 
del filósofo que, desde mi parecer, no han sido lo suficiente-
mente explorados.

Pero detengámonos un instante en la obra de Poe. Aquello 
que Julio Cortázar llamó “el lado anormalmente sádico y ne-
crofílico del genio de Poe” (Poe, Cuentos I, 31), engendra un 
repertorio que pareciera inigualable. Tan sólo pensemos en las 
pinceladas que roban la vida de la amada en “El retrato oval”, en 
las innumerables muertes por enfermedades o epidemias como 
en “La máscara de la Muerte Roja” o, más aún, en los supues-
tos “crímenes” cometidos por un orangután en “Los crímenes 
de la Calle Morgue”. ¿Cómo olvidar la confusión entre la vida 
y la muerte en los entierros prematuros y “La caída de la Casa 
Usher”? Entramos a un mundo, minuciosamente descrito, de 
manchas escarlata, de cadáveres que se mueven y recobran vida 
y en donde sólo “en la muerte se mide la fuerza del afecto”, 
como en “Ligeia”: “la amada, la augusta, la hermosa, la ente-
rrada” (310). 

Sin embargo, frente a este universo mortuorio y más allá de 
toda la fantasía, lo extraordinario, el terror, lo absurdo, lo ma-
cabro, lo mórbido y lo sobrenatural, quisiera destacar la mane-
ra como la posibilidad y/o la imposibilidad de vivir la propia 
muerte juega un papel importante en su obra: “Los límites que 
separan la Vida y la Muerte son, en el mejor de los casos, vagos 
e indefinidos. ¿Quién puede decir dónde termina una y dón-
de empieza la otra?”, nos dice el narrador de “El entierro pre-
maturo” (194). Entre las innumerables experiencias mortuorias 
en la obra de Poe encontramos, por un lado, enfermos y, por el 
otro, muertos vivientes, fantasmas o espectros; pero son pocos 
los relatos que se detienen en esa frontera que separa la vida y 
la muerte. Revisando la obra del escritor podemos mencionar 



209

—hasta el momento— tres relatos: “Un cuento de las Monta-
ñas Escabrosas”, “La verdad sobre el caso del señor Valdemar” 
y “Revelación mesmérica”, destacando la manera en que, en 
estos tres cuentos, la posibilidad y/o imposibilidad de vivir la 
propia muerte parece indisociable del mesmerismo o del hip-
notismo —los cuales hasta finales del siglo xix eran práctica-
mente sinónimos—: “Si estuviera despierto”, dice el personaje 
de “Revelación mesmérica”, “me gustaría morir, pero ahora no 
tiene importancia. El estado mesmérico se avecina lo bastan-
te a la muerte como para satisfacerme” (341). Sueño, muerte, 
hipnosis; este parentesco tiene una historia más antigua en la 
mitología: Hipnos, no solamente es el dios del sueño, sino que 
es el hermano gemelo de Tánatos, dios de la muerte. 

Resulta fascinante comprobar que en “Marginalia I”, Poe 
se ocupa de las repercusiones que ‘La verdad sobre el caso del 
señor Valdemar’  tuvo en Londres, donde fue tomado por un in-
forme científico” (Cortázar apud Poe, Cuentos II, 493), lo cual 
se explica por el hecho de que el mesmerismo y el hipnotismo 
estaban en pleno auge y generaban un gran interés en la época. 
Pero si pensamos hoy en día en el hipnotismo nos damos cuen-
ta que estamos frente a otra frontera inestable, ¿no es acaso una 
práctica que oscila, y ha oscilado siempre, entre el ocultismo, 
la terapia, el espectáculo y la ciencia? Cortázar señala que Poe 
se familiarizó con el tema a través de una abundante biblio-
grafía y asistiendo a conferencias de “magos”, pero también 
agrega que el autor nunca aceptó los principios del mesmeris-
mo, aunque los usaba con una gran destreza (506-509). Es así 
como, de manera extraña e irónica, el autor nos coloca entre 
tres (o más) fronteras frágiles y misteriosas: el sueño, la muerte 
y la hipnosis.

Ahora bien, lo que me parece importante señalar es la manera 
como las palabras del epígrafe en el libro de Derrida (“—Sí… 
No… Estuve durmiendo… y ahora… ahora… estoy muerto”) 
son indisociables del hipnotismo, de hecho son “pronunciadas” 



210

bajo el efecto hipnótico en el cuento de Poe (123-124). Aun 
cuando en los ejemplos de La voz y el fenómeno “mi muerte” 
puede ser el nombre genérico que damos a “mi ausencia” en 
general en relación a lo que escribo, como lo dice Benning-
ton (“Derridabase”, 52), tanto la preferencia del filósofo por 
hablar de la muerte, como sus referencias a Poe y la huella de 
la hipnosis, rompen con lo que podría convertirse en la simple 
contraposición presencia/ausencia, vida/muerte. El narrador de 
Valdemar es ese “intruso” al que Derrida invita, no de mane-
ra gratuita, para desestabilizar la frontera que separa y une la 
literatura, la filosofía y más allá, como lo veremos en un mo-
mento. 

Pero antes quisiera recordar algunos de los puntos de La voz 
y el fenómeno. Cuando enunciamos la expresión “yo soy”, nos 
dice Derrida, para que ésta sea entendida, tiene que serlo “en 
ausencia del objeto, de la presencia intuitiva, por consiguiente, 
aquí, de mí mismo” (157). Cuando ustedes leen o escuchan “yo 
soy”, entienden la expresión más allá de si me conocen, me ven 
o estoy viva.

Para comprender un enunciado de percepción no necesitamos 
percibir, de esta misma manera no necesitamos conocer a la per
sona que dice o escribe “yo” para comprender la palabra “yo”. 
Es por esto que el filósofo señala que comprendemos la palabra 
“yo” aun cuando el “autor” es ficticio o está muerto. Si perci-
bimos en el momento en que decimos un enunciado de per-
cepción, o si estamos vivos y presentes cuando decimos “yo”, 
no tiene mayor importancia en el funcionamiento del lenguaje. 
“Mi muerte [concluye Derrida] es estructuralmente necesaria 
al funcionamiento del Yo […] Y esta estructura está activa, 
guarda su eficacia original incluso cuando digo ‘yo estoy vivo’ 
[…] El enunciado ‘yo estoy vivo’ acompaña mi estar-muerto y 
su posibilidad requiere la posibilidad de que esté muerto; e in-
versamente. No es esto una historia extraordinaria de Poe, sino 
la historia ordinaria del lenguaje” (158).



211

A partir de lo expuesto entendemos que un signo puede re-
petirse en la ausencia del sujeto que lo emite, pero también en 
la ausencia del receptor específico. Curiosamente ese posible 
y/o imposible receptor es el que parece tomar especial rele-
vancia en su texto “Télépathie”, uno de los envíos que debía 
aparecer en La tarjeta postal, y en donde leemos: “l’hypnose, 
c’est toi” (Derrida, “Télépathie”, 258), “la hipnosis, eres tú.” 
No resulta extraño que La tarjeta postal sea el libro de Derrida 
que más veces evoca la hipnosis. En un primer momento esta 
cita podría reforzar la hipótesis de la relación muerte-ausencia, 
ya que desde el prólogo leemos: “¿Quién escribe? ¿A quién? 
¿Y para enviar, destinar, expedir qué? ¿A qué dirección? […] 
finalmente no lo sé” (15), confiesa el filósofo. 

Es en esas cartas o envíos en donde el “autor” borra todo lo 
que permite identificar la destinación: adestination nos dice el 
filósofo en donde la “a” privativa nos recuerda la “a” de a-póros 
—en dónde entendemos los ecos de: sin destinación o destino 
y sin camino—, en esos envíos la palabra hipnosis aparece en 
varias ocasiones, transformando una y otra vez sus posibles lec-
turas: “Multipliqué los trayectos, es como si escribiera bajo hip-
nosis” (149), y un poco más adelante: “No sé si la hipnosis ocu-
rre cuando me voy o cuando vengo (tranquilízame, ¿no puede 
ser ambas cosas a la vez, verdad?), y si lo que llamo letargo de 
escritura ocurre cuando escribo o cuando no escribo, cuando te 
escribo a ti o no a ti” (150), finalmente el posible “autor” de los 
envíos confiesa escribir bajo hipnosis. Éstas son tan sólo algunas 
citas de La tarjeta postal en donde podemos entender la hipnosis 
como sueño, muerte, ausencia, incertidumbre, sugestión, entre 
otras, todas ellas relacionadas, directa o indirectamente, con la 
escritura.

Pero la hipnosis no significa una simple ausencia, no es un 
sinónimo de muerte —aunque se avecine a ella como en la obra 
de Poe o tenga un parentesco con ella en la mitología—, y en 
la obra del filósofo la hipnosis tiene una historia más rica y 



212

compleja que nos lleva más allá de una simple relación entre la 
literatura y la filosofía, es decir al psicoanálisis. 

Aun cuando desde La tarjeta postal se establece una fuerte 
relación entre la hipnosis y el psicoanálisis, es en Resistencias 
del psicoanálisis donde, hablando de los sueños según Freud y 
del nudo de los sueños que resiste al análisis, Derrida sugiere 
que habría que tomar en cuenta el hecho de que el psicoanálisis 
comenzó a través del análisis de una resistencia a la sugestión 
hipnótica, y que esa resistencia legítima era insuperable (30). 

A partir de este texto reconocemos que aquello que une —y 
por ende separa— la hipnosis, el psicoanálisis, la deconstruc-
ción, y habría que agregar la literatura, son, por un lado, la 
compulsión a la repetición, la cual, como bien sabemos, está 
íntimamente relacionada con la pulsión de muerte en “Más allá 
del principio del placer” y, por el otro lado, a las resistencias. 
Ante las preguntas, ¿cómo podemos leer en la obra de Derrida 
el epígrafe que cita el texto de Poe? —y aquí entra en juego 
todo el trabajo sobre la citación en su obra—, ¿qué papeles 
juegan en La voz y el fenómeno —y prospectivamente en su 
obra— aquella voz bajo hipnosis que destaca la posibilidad y/o 
la imposibilidad de vivir la propia muerte?, tendríamos que re-
conocer el papel que desempeña ya no sólo la muerte sino tam-
bién las resistencias en aquello que el filósofo llama “la historia 
ordinaria del lenguaje” y que no es una historia extraordinaria 
de Poe. Pareciera entonces que son precisamente algunas resis-
tencias —resistencias a la significación, por ejemplo— las que 
nos impiden, por el momento, ir más lejos. 

Pero lo que sí podemos decir para concluir es que la muerte 
de la que habla Derrida no es un simple contrapeso a la presen-
cia metafísica. A través de la muerte radicaliza, por un lado, la 
importancia de la ausencia y, por el otro, escapa a las dicoto-
mías, gracias a que los límites que separan la vida y la muerte, 
como bien lo dijo Poe, son vagos e indefinidos. Es así como, 
desde el epígrafe de Poe en La voz y el fenómeno, empezamos 



213

a percibir el papel que juega no sólo la muerte, sino la relación 
muerte-hipnosis en la obra del filósofo, la cual complica y en-
riquece de manera poco sutil todo su trabajo. 

Si es verdad que no podemos delimitar claramente las fron-
teras en relación con la muerte, ¿cómo podemos entonces dis-
cernir las aporías de la muerte que van de la filosofía a la lite-
ratura, viceversa, y más allá? 

Referencias

Beckett, Samuel, Malone Muere [1951], trad. Ana María Moix, Ma-
drid, Alianza, 1997.

	 , Eleutheria, París, Minuit, 1995.
Bennington, Geoffrey, “Derridabase”, en Jacques Derrida, París, 

Seuil, 1991. 
Derrida, Jacques, La voz y el fenómeno [1967], trad. Patricio Peñal-

ver, Valencia, Pre-Textos, 1995.
	 , La tarjeta postal [1980], trad. Haydée Silva, México, Siglo 

XXI, 2a edición aumentada, 2001.
	 , “Télépathie”, en Psyché-Inventions de l’autre, París, Galilée, 

1987-1998, 237-270. 
	 , “Mes chances”, Cahiers Confrontation 19, París, Aubier-Mon-

taigne, Printemps 1988, 19-45.
	 , “Circonfession”, en Jacques Derrida, París, Seuil, 1991. 
	 , Résistances de la psychanalyse, París, Galilée, 1996.
	 , Aporías [1996], trad. Cristina de Peretti, Barcelona, Paidós, 

1998.
Gasché, Rodolphe, “L’expérience aporétique aux origines de la pen-

sée: Platon, Heidegger, Derrida”, trad. Georges Leroux, en Étu-
des Françaises 38.1-2. 

	 , “Derrida Lecteur”, Ginette Michaud y Georges Leroux ed., Mon-
treal, Les Presses del’Université de Montréal, 2002, 103-21.

Heidegger, Martin, El ser y el tiempo [1927], trad. José Gaos, Méxi-
co, Fondo de Cultura Económica, 2005.

Poe, Edgar Allan, Cuentos I y II [1956], prol., trad. y notas Julio Cor-
tázar, Madrid-México, Alianza Editorial, 1992.




