Acta Poetica 30-2
OTONO
2009

Filosofia y filologia
(texto, comentario, traduccion)

Tatiana Bubnova

Esta es una visién desde la filologia sobre las bases de una posible aproxi-
macién entre dos dominios que alguna vez fueron uno solo: recordemos a
Platén. Una conversacion a fondo entre fildsofos y fildlogos se ha vuelto
imposible en no sé¢ qué momento. Es imposible siempre y cuando no esté
basada en una cita o un comentario filolégico de una concepcion filosoéfica.
La filologia es una especie de “ciencia positiva” que pretende basarse en los
datos exactos que arrojan las disciplinas ancilares que son la lingiiistica, la
historia, la literatura, entre otras. La filologia se concibe a si misma como
una ciencia de la comprension, y la comprension sélo puede basarse en un
saber: para comprender, hay que saber, y no imaginar. Si llevamos esta po-
sicion al extremo, la filosofia puede verse como un dominio de la creacién,
igual que la literatura, mientras que la filologia es un dominio de la inves-
tigacion, y prefiere basarse en la deduccion. No obstante, los casos como
el de Bajtin, al que muchos han catalogado como fil6logo, puede desmentir
esta costumbre de atenerse a un “hecho”, por hacer prevalecer el constructo
sobre los datos concretos. Desde este punto de vista, los propios hechos
resultan estar bajo sospecha de interpretacion, y el resultado de la investi-
gacion se acerca mas a la creacion que al saber exacto. La interpretacion es
también un recurso que en cierta forma une los intereses de los fildlogos con
los de algunos fil6sofos. El comentario como forma o género de discurso
filolégico o filosdfico podria manifestarse como un terreno donde las dis-
ciplinas se reencuentren: siempre y cuando se base en la premisa de que lo
comentado prevalece sobre el comentario.

PaLABRAS cLAVE: Bajtin, filologfa, interpretacion.

181



This is an essay which stems from the point of view of philology and is about
the possible approximation between two domains which used to be one: we
can remember Plato. A conversation among philosophers and philologists
has become impossible in a moment I can not specify. It is impossible as
long as it is not based on a quote or a philological commentary of a philo-
sophical conception. Philology is a kind of “positive science” which aims
to build itself on accurate data thrown by ancillary disciplines as linguis-
tics, history, literature, and others. Philology conceives itself as a science
of understanding, and understanding can only be based on one knowledge:
to understand, one must know, not imagine. If we take this position to the
extreme, philosophy can be seen as a domain of creation, just like literature,
while philology is a domain of research, and prefers to base itself on deduc-
tion. However, cases like that of Bakhtin, who has been labeled by many
as a philologist, can refute this custom of accepting a “fact”, that may pre-
vail the construct over the concrete data. From this point of view, the facts
themselves end up being under suspicion of interpretation, and the result of
research becomes closer to creation than to exact knowledge. Interpretation
is also a resource that somehow connects the interests of philologists with
those of some philosophers. The commentary as a form or a kind of philo-
logical or philosophical discourse may manifest itself as a ground where
disciplines meet once again: as long as it is based on the premise that what
is commented on must prevail over the commentary.

KEey worbs: Bakhtin, philology, interpretation.

Fecha de recepcion: 15 de marzo de 2010
Fecha de aceptacion: 20 de julio de 2010

182



Acta Poetica 30-2
OTONO
2009

Tatiana Bubnova
Instituto de Investigaciones Filologicas,
Universidad Nacional Autonoma de México

Filosofia y filologia (texto, comentario, traduccion)

El destacado y ampliamente reconocido fil6logo ruso M. Gas-
parov fue autor de importantes trabajos sobre la literaturarusa y la
literatura y cultura cldsicas. Siendo al mismo tiempo permanente
opositor post mortem del pensamiento y del culto al pensador (y
popular tedrico de la literatura) M. Bajtin (1895-1975), lo critic
poniendo de manifiesto la ruptura entre la filosoffa y la filologia
de la manera siguiente. La filologia es una ciencia positiva, que
busca simplificar lo dificil (la investigacion simplifica el cuadro
del mundo, dice, al sistematizar y ordenar los valores antiguos),
mientras que la filosofia, para él, pertenece al &mbito de una es-
pecie de creatividad desbordante, que no pide justificacion de su
propio proceder y goza de una libertad metodoldgica que le niega
a la filologia: la filosofia es creacion, lo mismo que la literatura.'
Esta exageracion fue paraddjicamente injusta, porque a la obra de

! Para Kant, la relacion seria exactamente a la inversa: “filosofia y lite-
ratura se diferenciarfan propiamente, en el pensamiento de Kant, cuando,
para formular una idea de la historia universal, Kant cree necesario oponer
la idea de un ‘sistema’ a lo que de otro modo no seria mds que una novela”
(Sdnchez Meca, “Filosofia y literatura”, 13). En otro lugar, Gaspdrov, en
un llamado a los investigadores de no convertir la recepcién de las ideas de
Bajtin en una epopeya, dice que sus teorias representan una “novela”.

183



Gaspdrov, recientemente muerto, se le atribuyeron las cualidades
de una filosofia de las ciencias humanas. En cambio, Bajtin, al
que se le consideré oficialmente como fildlogo, tedrico y critico
literario, siempre concibid su propia tarea como filosofica, y ac-
tualmente se habla de él como pensador mas que como filélogo, a
pesar de su formacion en filologia cldsica. Ademas, por lo que se
puede juzgar, jamas estaria de acuerdo con la definicion que Gas-
parov hizo de la filosofia como libre creacién. Si la filologia se
declara a si misma, modestamente, como un “servicio de la com-
prension”, aqui tenemos una de las numerosas confirmaciones a la
postura semidtica de Bajtin con referencia al concepto del texto:
“Ni un solo fenémeno de la naturaleza posee una ‘significacion’;
solo los signos (las palabras inclusive) tienen significaciones. Por
eso todo estudio de los signos, no importa qué direccion haya
adoptado, empieza necesariamente por la comprension” (Estética
dela creacion verbal, 292). Se evidencia, pues, una contradiccion
y una ruptura, de la que acabo de describir un episodio particu-
lar, y al mismo tiempo una inquietante y evidente vecindad entre
filosofia y filologia, no s6lo etimoldgica, sino genética. Aqui en
la universidad, en nuestra heterogénea Facultad de Filosofia y
Letras, demasiado pocos saben qué implica ser fildlogo,” y s6lo
algunos se conciben a si mismos como filélogos, mientras que
los fil6sofos suelen desconocer cualquier identificacién o proxi-
midad con la filologia, sobre todo si se trata de los analiticos y

2 Si no, consultese las clasificaciones del Sistema Nacional de Investi-
gadores, que define a la filologia como disciplina auxiliar de la historia. Si
bien esta vision se justifica desde un cierto punto de vista, con su permiso,
para un fil6logo es exactamente al revés: un fil6logo se sirve de la historia.
La filologia abarca un conjunto de disciplinas (lingiiistica, historia de la len-
gua, arqueologia, textologia y ecddtica, historia, teorfa e historia literarias,
filosofia, mitologia, epigrafia, entre otras), siendo su propdsito la compren-
sion y el comentario de los textos de la cultura. La vocacién filolégica, dirfa
yo, empieza cuando el lector privilegia la lectura del comentario por encima
del texto mismo.

184



filésofos de la ciencia. No obstante, los origenes de la filologia
moderna, que se remontan al siglo xvi, hay que buscarlos en la
proximidad con la teologia y en una estrecha colaboracion con la
filosofia. Entre sus huestes, los filésofos han contado con filélo-
gos de la talla de Nietzsche (incluso si pasamos por alto la filoso-
fia de los romdnticos, tan estrechamente ligada a la filologia: F.
Schlegel, Schleiermacher, etc.), con un Heidegger, que reconocid
en el lenguaje “la casa del ser”, y “poesia en el sentido esencial”,
objetos preferenciales de un estudio filologico. Sobra mencionar
a Jacques Derrida, que emplea el andlisis textual y el comentario
filol6gico como fundamento de sus constructos tedricos. Ahora
bien, el mismo Heidegger reconoce que “poetizar y pensar son
dos modos de hacerse cargo de lo real bien diferentes”, pero el
fil6logo en su funcidn de facilitar que el sentido surja, tampoco
poetiza: analiza, confronta, compara, indaga. Es un maestro car-
pintero, restaurador, indagador, clasificador, traductor del texto
(¢ habria dicho Gaspérov?). El fil6logo también tiene que ver con
“lo real”, que son las letras de un texto. De cualquier manera, la
filosofia siempre se ha servido, mds o menos solapadamente, del
instrumental filolégico, y lo ha hecho sobre todo en el siglo xx,
con su “giro lingtifstico” (;qué tal los conceptos de ‘narrativa’ y
‘discurso’ aplicados a la sociologia y la filosofia de la ciencia?),
mientras que los fil6logos de pura cepa, a su vez, prefieren no re-
conocer (sea deliberada o inconscientemente) en su trabajo funda-
mentos filoséficos, lo cual suele producir curiosos anacronismos
en sus planteamientos. Es necesario reconocer los limites disci-
plinares, pero a la vez hay que reconocer y respetar la salida a las
fronteras como una necesidad del otro: del otro modo de conocer,
de concebirse como sujeto. Es en las fronteras, en los lindes don-
de se dan sucesos importantes (Schleiermacher, Hegel, Natorp).?

* El concepto de frontera es uno de los fundamentales en el pensamiento
bajtiniano y tiene implicaciones complejas. En el arte, por ejemplo, Bajtin
relaciona con la frontera la idea de la forma, siendo ésta el lugar del en-
cuentro entre el creador y el receptor (Problemas de literatura y estética,

185



La interdisciplinariedad por principio desestima las fronteras, es
decir, la diferencia, al propiciar un transito irreflexivo de un do-
minio a otro sin tomar en cuenta la especificidad del dominio y
del método. Las fronteras son necesarias, pero hay que trabajar
sobre ellas y asumir la filologizacion de la filosofia y la necesidad
de la tltima en la filologia.* Y viceversa. Participacion, unidad,
cultura como personificacion de la interaccion interdisciplinaria
son realidades propias de la experiencia social, humana, tanto de
los contemporaneos como en la perspectiva sub specie aeternita-
tis. Las fronteras concebidas como un lugar de encuentro entre
disciplinas, campos de estudio y culturas son lugares donde se
generan nuevos problemas, puntos de vista, disciplinas y formas:
fronteras entre enunciados, que son marcas de cambio de sujeto
discursivo (uno habla, otro responde); fronteras entre géneros,
entre materias y dominios de estudio y, finalmente, entre cul-
turas. Tomando como punto de partida algunos trabajos de V.
L. Makhlin, filésofo ruso contemporaneo y estudioso del pen-
samiento de M. Bajtin, voy a plantear la permeabilidad entre fi-
losofia y filologia mediante tres elementos que son compartidos
por ambas disciplinas: texto, comentario, traduccion.

Texto

Existen, pues, terrenos que no sélo son limitrofes entre las dos
disciplinas, sino que pueden ser compartidos. El primero de ellos

58-59). A su vez, los conceptos de encuentro y didlogo, asimismo bdsicos,
estan vinculados a la posicién del sujeto creador (exotopia) y a la forma
concebida como frontera, y los encontramos entre sus ideas acerca del con-
tacto entre las culturas enteras (Cfr. Bajtin, Estética de la creacion verbal,
334-335).

4 Qué serfa de la filosofia de Platén, por ejemplo, sin los fil6logos? La
sabia y puntillosa labor de éstos ha precedido la comprension y la interpre-
tacion de sus ideas. Ver mds abajo sobre la traduccion.

186



es el texto como objeto de estudio. Los textos son “la dacién
primaria y el punto de partida de todas las disciplinas huma-
nisticas” (Bajtin, Sobranie sochinenii, 320), herencia comun
de los filosofos y de los fil6logos, lo mismo que de las ciencias
humanas en general, mientras que las ciencias naturales, por
ejemplo, construyen su objeto a partir de la naturaleza.’ Debido
a los problemas metodoldgicos y a la multiplicidad de enfoques
del texto (ante todo, el “cientifico”, que trata el texto como ob-
jeto, y el “translingiiistico” o dialégico, que lo considera como
emision de un sujeto concreto), asi como de la interpretacion o
explanacién, ambas disciplinas se ven obligadas a salir fuera de
sus propias fronteras.

La orientacion al texto distingue en general a las ciencias huma-
nas de las ciencias naturales y exactas que buscan su objeto entre
los fendmenos naturales y conceptos intelectuales abstractos. El
texto es el objetivo primario de todas las “ciencias del espiritu”
y aquella realidad inmediata del pensamiento y de la vivencia
de la que parten estas disciplinas y el pensamiento humanistico
en general, dice Bajtin (Estética de la creacion verbal, 281),y
agrega un elemento importante: un texto puede estudiarse como
objeto muerto (lo que proponia Gaspdrov en aras del respeto al
texto, o sea, de la “cientificidad” positiva), pero hay un limite de
legitimidad en este acercamiento; siendo una realidad material
y objetual, al mismo tiempo, fue emitido por un sujeto al que

5 El pensamiento del siglo xx superd la idea de que las ciencias encuentran
su objeto directamente en la naturaleza: su objeto se construye a partir de las
decisiones consensuales sobre el protocolo de observacion y de los discursos
especializados, pero esto si, iniciando por la observacion de los fendmenos.
En este punto la frontera aparentemente infranqueable entre ciencias y huma-
nidades empez6 a ser permeable debido al andlisis de la participacién de los
sujetos sociales en cuanto productores de los discursos cientificos. Ludwik
Fleck cuyas ideas precedieron la teoria de las revoluciones cientificas puede
considerarse como un antecedente de este punto de vista. Un licido resu-
men de sus aportaciones en torno al proceso del pensamiento cientifico se
puede encontrar en Rivadulla 1987.

187



de alguna manera contestamos al tratar este texto mds alld de su
“estructura”. El circulo de Bajtin sefial6 que los primeros orige-
nes de la filologia se remontan al estudio de los textos sagrados,
los cuales en la mayoria de las culturas eran textos en lenguas
ajenas, producidos y comentados por sacerdotes (Voloshinov,
Elmarxismo y la filosofia del lenguaje, 115-120). En efecto, las
definiciones tradicionales de la filologia subrayan que la disci-
plina estd orientada a los textos del pasado, escritos en lenguas
cuya comprension implicaba un conocimiento especializado.
Tratar todo texto como si fuera escrito en lengua extranjera,
y ademds desde una distancia piadosa que requiere un objeto
sagrado, es lo que reproduce la filologia que teéricamente pos-
tulaba Gaspérov. Con esto, definia su labor como “servicio de
la comprension”, siguiendo a otro gran filélogo de la misma
generacion, S. Avérintsev. El voluntarismo del tedrico que con-
sidera licita cualquier aproximacion al texto, y la imposicion
del filésofo que ve en el texto un elemento subordinado a su
reflexién, molestaban a Gasparov, que hacia un llamado a la
ética de la investigacion concebida como una humilde autoli-
mitacion de la propia presencia del investigador. El investiga-
dor y el autor que descubren su presencia humana, frente a la
ilusién de una objetividad y una imparcialidad construidas por
la declaracién de los principios cientificos, son el elemento de la
teoria y la préctica del discurso postmoderno, gesto paralelo al
reconocimiento de la ausencia y hasta de la “muerte” del autor.
Bajtin, en cambio, no sélo reconoce, sino que personaliza al
autor, aun reconociendo su no originalidad. Por supuesto, un
objetivo mas 1doneo para los dardos de Gasparov deberian ser
los epigonos de Bajtin; no obstante, durante los dltimos vein-
ticinco afos de su vida, el eminente fil6logo los dirigié —post
mortem— al filésofo de la dialogicidad y la polifonia (muerto
en 1975). La filologia, de acuerdo con su punto de vista, tien-
de a apoyarse en lo que llama hecho, que debe supuestamente
hablar por si mismo, sin la intervencién de las “opiniones” de

188



aquel que lo descubri, mientras que el pensamiento bajtiniano
pone en la mira y cuestiona la legitimidad misma del concepto
de hecho, al decir que la comprension es necesariamente dia-
l6gica pues parte de nuestras preguntas dirigidas al objeto. “La
filosofia, que puede ser definida como una metafisica de todas
las ciencias (y de todos los tipos de cognicién), empieza don-
de termina la cientificidad exacta y comienza la heterociencia”
(Bajtin, Estética de la creacion verbal, 362). Volvemos asi a
este concepto de “heterociencia”, la “otra ciencia”, misma que
incluye al “otro”, ante todo, al otro modo de conocer. El otro
es, en primer lugar, el propio sujeto investigador, de donde re-
sulta que el “primero” o el yo hipotético es el autor o productor
del texto a quien, segun el fil6logo, se debe rendir respeto. Por
lo pronto, tomemos en cuenta que el texto desde este punto de
vista no es una cosa muerta, sino producto de una conciencia,
que es, aunque ausente, fisicamente, generadora de los sentidos
justamente gracias a que es plasmada en un texto. “El texto no
es una cosa, y por eso la segunda conciencia, la del receptor, de
ninguna manera puede ser eliminada o neutralizada” (Bajtin,
Sobranie sochinenii, 310). La hermenéutica moderna recono-
ce que es imposible depurar un andlisis de las huellas de la
participacion del analista. Ahora bien, llevando las cosas a los
limites: si Gaspdrov exige tratar metodoldgicamente los textos
relativamente recientes como si fueran producidos en la an-
tigliedad mds remota, Bajtin, por el contrario, invita a que los
textos antiguos sean tratados como los de nuestros contempora-
neos. Con esta posicion estd relacionada su idea del gran tiempo:
la posibilidad de intercomunicacion transhistdrica universal, que
tiene, a pesar de su apariencia mistica, una base semidtica.

Asi, pues, se puede concebir otra actitud hacia el texto, si éste
no es tratado como un monumento, sino que se concibe como un
enunciado eslabon en la cadena de un intercambio discursivo,
de modo que los bordes del texto son entendidos como fronte-
ras entre las réplicas de un didlogo. Un texto establece asi un

189



didlogo que esta dirigido hacia los textos del pasado, hacia los
contemporaneos y hasta hacia los del futuro, asi como con su
lector. Es uno de los puntos que més indignaban a Gasparov
en el dialogismo bajtiniano: el fildlogo hacia ver que los textos
del pasado, por sentido comun, no fueron escritos para nues-
tros contempordneos, y menos van dirigidos a aquellos que los
leen.® La mentalidad de un genio del pasado es para nosotros
un libro cerrado, y al abrirlo hemos de respetar la letra, no fan-
tasear acerca de los nuevos sentidos del texto que se nos ocu-
rren en nuestro propio contexto.” La mentalidad de, pongamos
por caso, Goethe, nos es tan ajena como la del perro Kashtanka
(de un conocido cuento de Chéjov), alega Gasparov. Es cierto
que los textos del pasado no fueron escritos para nosotros, sus
lectores futuros (aunque hay casos en que formamos parte de
un destinatario futuro hipotético directamente),® podemos res-
ponder; pero los textos si nos contestan a nuestras preguntas, y
al menos en esta medida podemos considerar su potencial dia-
16gico. Los textos son portadores y, sobre todo, generadores de
los sentidos; un sentido, decia Bajtin, es aquello que contesta
a alguna pregunta. Lo que no me contesta a ninguna pregunta,
no tiene para mi sentido. Desde este punto de vista, los sentidos
brotan en la frontera entre el “emisor” y el “destinatario”, entre
el “autor” y el “lector”.

¢ En este punto, al menos, coinciden el filélogo y el filésofo: los textos
que ellos estudian no fueron concebidos para los “especialistas”.

" Cfr. Bajtin, Sobranie sochinenii, 68: “La ciencia positiva construye a dis-
tancia una imagen del mundo que inflige muerte, y pretende encerrar en ella
la vida y el sentido [que estdn] en un proceso de generacién”. Y esta imagen
construida tiene cardcter histérico también, y un fil6logo debe poseer en su
arsenal la conciencia de la historicidad de su herramienta “positiva”.

8 Asi lo concibe, por ejemplo, un poeta como Osip Mandelstam (“Sobre
el interlocutor”, 1916). Ahora bien, la posiciéon de Walter Benjamin, que
poeta no era, es totalmente contraria: en “La tarea del traductor”, postula
que la poesfia, entre otros textos, no se escribe para el lector.

190



Comentario

Otro elemento comtn que comparten la filologia y la filosofia
es el comentario, el género mas antiguo de la investigacion, que
acerca los terrenos de las dos disciplinas. En el marco del co-
mentario se encuentran los fildsofos y los fil6logos. El comen-
tario filolégico concebido tradicionalmente, es decir cuando no
estd consciente de sus propios fundamentos filoséficos, se opo-
ne en cierta medida al moderno, que muchas veces si lo estd,
y que a menudo sigue la consigna de una desmedida libertad
de la interpretacion como principio. Las reglas de la interpre-
tacion han existido desde la antigiiedad; ya en el comentario
teoldgico a la Biblia se postulan cuatro niveles de la interpre-
tacion —literal, alegdrico, moral y anagégico—, metodologia
que pasa luego a formar parte de la herramienta teérica de los
tedlogos y fildlogos medievales. Elementos de interpretacion
siempre han existido en el comentario concebido de la manera
mds positivista posible, y las mds veces se han regido por re-
glas racionales.” La exegética biblica conduce directamente a
la teologia, y de ahi los principios interpretativos han migrado
a la hermenéutica moderna. La filologia, por otra parte, tuvo
también su origen en la exégesis de los textos sagrados. Ahora
bien, tal vez sea la filosofia de los romanticos la que dio origen
a la tendencia de privilegiar el texto critico —cuyo elemento
esencial es el comentario— por encima del mismo objeto de es-
tudio. Walter Benjamin recoge esta misma tendencia al buscar
un “contenido de verdad”, tarea por lo demds filoséfica, en una
obra literaria.'” En sus escritos la filosofia se acerca a la filolo-
gia. Por cierto, la critica es también un elemento que la filologia
y la filosoffa comparten, precisamente en los dominios del co-

% En las ciencias experimentales la decision acerca del significado de un
fenémeno es resultado de una decisién y producto de un consenso de espe-
cialistas.

19En su ensayo sobre Las afinidades electivas de Goethe (1924).

191



mentario. Pero sobre todo el comentario critico se convierte en
una obra independiente, con la pretension de ser al menos equi-
valente a su objeto, pero a veces hasta de superarlo, en el pensa-
miento y la critica literaria de la postmodernidad. “The modern
style of interpretation”, decia Susan Sontag, “excavates, and as
it excavates, destroys; it digs ‘behind’ the text, to find a subtext
which is a true one” (Sontag, “Against interpretation”).
Volviendo a Bajtin, éste, con arreglo a la idea de atender las
fronteras y lindes disciplinares, desarrollaba un pensar inde-
pendiente al encontrar en sus escritores favoritos, por ejemplo,
Dostoievski, Rabelais, Goethe, una fuente de filosofia mds que
objeto de divagaciones paraliterarias autonomas.'' Pero es cierto,
en su demostracion de como un texto “responde” a las preguntas
de un hipotético destinatario extemporaneo va a los extremos, lo
mismo que hace Gasparov al proclamar como virtud la modestia
del enfoque positivo de la humilde autorrestriccion. Ahora que
estamos al parecer en un receso del pensamiento original, el lla-
mado del filélogo cobra un nuevo sentido de limitar el impulso de
parasitar sobre el pensamiento ajeno en forma de un comentario
libre. Un fil6sofo contemporaneo ruso, V. Makhlin, recuerda en
esta relacion el “grado cero de la escritura” como una necesidad
ético-epistemoldgica que pondria el comentario hermenéutico al
servicio de la comprension. El comentario, de este modo, debe
estar consciente y manifestar su condiciéon de producto de una
segunda conciencia que no pretende deglutir a la primera en la
relacion entre el yo y el otro, relacion que genera, al fin y al cabo,
todo enunciado de la cultura. Recurriendo una vez mas a Susan
Sontag, puntualicemos que “[t]hus, interpretation is not (as most
people assume) an absolute value, a gesture of mind situated in
some timeless realm of capabilities. Interpretation must itself be
evaluated, within a historical view of human consciousness”.

'"Es uno de los elementos que marcan la diferencia entre Bajtin y Ben-
jamin.

192



Traduccion

La traduccién es el dispositivo, la técnica y la practica que acerca
asimismo los dominios de la filologia y la filosofia.

Decia Franz Rosenzweig: “Traducir quiere decir servir a dos
sefiores a la vez. Por lo tanto, nadie lo puede hacer. Por ende, la
traduccion —como todo aquello que en una especulacion ted-
rica nadie puede llevar a cabo— es una tarea préctica de todo
el mundo. Cada quien debe traducir y todo el mundo lo hace.
Quien habla, traduce su opinion al lenguaje de la comprension
mutua que espera del otro” (Gesammelte Schriften, 749).

En efecto, incluso en una comunicacién cotidiana, aquel que
emite un enunciado en aras de ser comprendido por su interlo-
cutor, no puede asegurar que en el proceso de la traduccion de
su idea original, el producto de la comprension por parte del otro
sea idéntico al mensaje inicial."” La traducibilidad es la condicion
de posibilidad de la cultura contemporénea, todo es traduccion,
no hay comprensién sin traduccién, pero la traduccién no es un
reflejo especular del original." Todo lo contrario.

Asti, desde el principio hay que plantear que en el estado en
que encontramos la cultura contempordnea, la traduccion es ubi-
cua: no se trata simplemente de traducir de una lengua natural
a otra lengua natural, sino de cada uno de los lenguajes de la
cultura (semidticas de diverso nivel y tipo) a otros lenguajes,
siendo la lengua natural, desde luego, la condicion de posibili-
dad de la comunicacién cultural. De este modo, en el proceso
de la traduccion se traduce no sélo de una lengua a otra, sino de
una cultura a otra. Desde este punto de vista, leemos los com-
plejos textos de las culturas remotas en la medida en que logran

12 A este proposito, ver el texto de Paul de Man en la bibliografia.

3 R. Jakobson (1959) distinguia tres tipos de traduccién: intralingiiistica,
interlingtifstica e intersemidtica. A partir de ahi ha habido suficientes teori-
zaciones acerca de las posibilidades de la traduccion.

193



significar para nosotros; para ello, necesitamos relacionar sus
signos con aquellos que nos sean mds familiares.

“Todas las filosofias europeas, con la excepcion, por lo que
parece, de la griega”, dice N. Avtonomova, “surgieron en el
proceso de la traduccién de una lengua a otra y de una cul-
tura a otra” (Cognicion y traduccion, T), pero Unicamente en
los tultimos tiempos este conocido hecho empez6 a adquirir un
nuevo significado, si no dentro de la filosofia, al menos en las
intersecciones y cruces de la filosofia con otras ciencias hu-
manas. Filologia, historiografia, estudios literarios, textologia,
la misma teorfa literaria, antropologia, etc., son las disciplinas
generadas en estos terrenos limitrofes que comparten la filoso-
fia y la filologia.

Lo que une las tres vertientes principales de la filosofia con-
temporédnea que compiten entre si —la hermenéutica alemana,
el neo y el postestructuralismo francés y la filosofia analitica
anglosajona—, observa V. L. Makhlin, es el “giro” hacia la in-
terpretacion por un lado y hacia los “discursos” (concepto de la
lingiifstica inicialmente y de la filologia luego) por el otro. En
este giro se evidencia también la filologizacion de la filosofia. La
autoria, la interpretacion, la comprension, el discurso del otro, la
narrativa, los antiguos y los modernos, los cldsicos y los moder-
nos, las metanarrativas, etc., todos estos temas son problemas
emanados de las disciplinas de la filologia. No se trata s6lo del
problema del lenguaje, de la “semdntica histérica”, cuando se
invade hasta la 16gica formal. La filologizacion de la filosofia
es un giro translingiiistico'* sui generis bajo cuyo signo se sitda
el filosofar contempordneo en cuanto un acontecer inconclu-

4 Empleo el término de acuerdo con la traduccién que hizo del vocablo
bajtiniano original T. Todorov. Bajtin habla de una “metalingiiistica” para
definir las relaciones dialdgicas en el lenguaje. Todorov encuentra un equi-
valente para evitar ambigiiedades, pues la “metalingiifstica” ya habia sido
ocupada por otro significado (por ejemplo, en la “funcién metalingiifstica”
de Roman Jakobson). Aqui no se trata simplemente de un ejemplo de tra-

194



so: abre un didlogo implicito entre disciplinas, métodos, cos-
movisiones. La translingiiistica fue postulada por Bajtin como
un estudio, que todavia no inaugura una nueva disciplina, de
aquellos aspectos de la vida de la palabra que rebasan, con toda
legitimidad, las fronteras de la lingiiistica. Se trata de aque-
llas relaciones dentro de la lengua que van dirigidas de sujeto
a sujeto, a diferencia del enfoque lingiiistico, dentro del cual
el sujeto investigador analiza las relaciones intrasistémicas de
la lengua. Es el aspecto heterocientifico del estudio de los len-
guajes de la cultura, que implica axiologias, ideologias, inter-
subjetividad y la personalizacidn, estudio que indaga hacia la
profundidad, y no en aras de la expansion. En esta circunstancia
la filosofia tiende hacia las ciencias experimentales y exactas,
mientras que la filologia pierde fondo, dirigiéndose hacia aque-
llas esferas de la cientificidad, espiritualidad, teoria a partir de
cuya critica nacio y se desarrolld la filosofia contemporéanea (es
el momento cuando la filologia niega la necesidad de la filosofia
y de la teoria).

La funcion critica de la traduccién en la historia de la filo-
soffa y en la historia de la cultura consiste en preservar la con-
ciencia y la comprension de que es una ilusion la pretension de
que se puede aprehender todo junto y por completo, partiendo
del supuesto de que un texto traducido da cuenta cabal del ori-
ginal. El texto asi mitologizado prevalece sobre la conciencia
de que se trata de un texto traducido no sélo de una lengua a
otra, sino de una cultura y una visioén del mundo a otra. De este
modo se establece una tension que opone la comprension a la
interpretacion. Hay que entender que al traducir no transmiti-
mos el “sentido general” (como a veces se hace en la traduc-
cién de la poesia), sino el “discurso ajeno”, discurso del otro
sujeto que viene de un mundo ajeno. La traduccién es el dltimo

duccién lingiiistica, sino de una adaptacién terminoldgica que, por cierto,
traiciona la letra pero no el espiritu del pensador ruso.

195



y maés actual eslabon de la problematizacién filoséfica de la len-
gua, eslabon que sigue a la comprension, la comunicacién y el
didlogo. De este modo, la traduccion puede ser entendida como
la metafora universal de la diferencia y de la otredad, sin ser tan
solo una metafora: se trata de una diferenciacion epistemold-
gica, un nuevo tipo de unidad entre cognicidén y experiencia.
En la traduccion el yo y el otro se encuentran en un proceso de
la cognicién (Makhlin) heterocientifica. Para una filosofia que
se cree el conocimiento fundamental sobre “lo general”, pero
que es incapaz de cuestionar la historicidad y la finitud de sus
fundamentos e ideales, la misma idea de la filologia no puede
ser sino profunda y desesperadamente ajena. En los campos
mads cercanos a la filologia, la conciencia de la traductibilidad
universal estd mucho mas presente, como, por ejemplo, en esta
observacion del lingiiista George Mounin:

la filologia es una traduccion o, més exactamente |...] la filolo-
gia es una pre-edicion del texto que ha de traducirse (en cuanto
que aporta a este texto, en sus ediciones criticas, aclaraciones
sobre las informaciones no explicitas que el texto implica), as{
como una post-edicion de este mismo texto (en cuanto que afia-
de al texto, original o traducido, notas que completan el acceso
a las significaciones de este texto (Mounin, Los problemas teo-
ricos de la traduccion, 278).

Deberia de prevalecer la conciencia del caracter no primigenio
del objeto que se estudia: este objeto, ante todo, ya fue delimi-
tado, formulado, evaluado, comentado e incorporado en una
tradicién cultural, antes de caer en la mira de un observador
que construye sobre este objeto un discurso de acuerdo con las
reglas de un género, y que es, a fin de cuentas, social, histori-
camente situado y asimismo analizable, sea como objeto, sea
en un didlogo. Tal es el punto de vista de Bajtin. En cambio,
Walter Benjamin, en “La tarea del traductor” (1923), habla de
la imposibilidad de la traduccién en cuanto instrumento de la

196



comunicacién. El planteamiento que hace de un lenguaje puro y
una obra original como pertenecientes a lo incognoscible hace
estallar nuestra ingenua seguridad de que lo que encontramos a
través de las traducciones es la verdad del original en su estado
mads puro. Paul de Man a este propdsito supone que la dificultad
del escrito de Benjamin corresponde al hecho de que este texto
sea también una traduccién: “El texto acerca de la traduccién
es, a su vez, una traduccion, y la intraducibilidad que menciona
acerca de si mismo habita su propia textura y habitard en todo
aquel que a su vez tratard de traducirla” (Man, “‘La tarea del
traductor’ de Walter Benjamin”, 280-281).

La conciencia de lo que la traduccién representa debe ayudar a
superar, si no las fronteras entre el pensamiento y la practica del
fildlogo y el pensamiento del filsofo, al menos la alienacion ver-
tida sobre si mismos cuando conciben su tarea como el punto de
partida para su propia reflexion. Al menos idealmente, tal auto-
conciencia caracteriza la actividad tanto del uno como del otro.

REFERENCIAS

AvTtoNoMOVA, N., Cognicion y traduccion: ensayos de una filosofia
del lenguaje |Poznanie i perevod: opyt filosofii iazyka], Moscu,
ROSSPEN, 2008.

Baitin, M. M., Estética de la creacion verbal [1979], trad. Tatiana
Bubnova, México, Siglo XXI, 1982.

——, Problemas de literatura y estética [Voprosy literatury i estetiki],
Moscu, Judozhestvennaia Literatura, 1975.

——, Sobranie sochinenii [Obras reunidas], tomo 5, Moscu, Russkie
Slovari, 1996.

BocHarov, A. B., “M. M. Bajtin: de la filologia a la filosofia, de la
metalingiiistica (metarretdrica) a la filosofia del lenguaje” [“M.
M. Bajtin: ot filologii k filosofii, ot metalinguistiki (metaretoriki)
k filosofii iazyka™], Vestnik gumanitarnoi nauki, 6 (78), 2004,
<http://vestnik.rsuh.ru/ar ticle html?id=54924>.

197



GaspArRov, M. L., “La historia de la literatura como creacion o
como investigacion: el caso de Bajtin” [“Historia literatury
kak tvorchestvo i issledovanie: sluchai Bajtina™], Vestnik gu-
manitarnoi nauki, 6 (78), 2004, <http://vestnik.rsuh.ru/article.
html1?id=54924>.

JakoBson, R. O., “Aspects linguistiques de la traduction”, en Essais
de linguistique générale [1959] en On Translation,R. A. Brower
(ed.), Paris, Harvard University Press, Minuit, 1963.

——, “On linguistic aspects of translation” [1959], in Roman Jakob-
son, Selected Writings, 2. Word and Language, The Hague,
Mouton, 260-266.

MakHLIN, V. L., “Después de la interpretacion” [“Posle interpretat-
sii”’], <http://magazines.russ.ru/voplit/2009/2/ma6.html>.

—, “Traduccion y educacion” [Perevod i obrazovanie], <http://ma-
gazines.russ.ru/ voplit/2009/2/ma6 .html>.

Man, Paul de, “‘La tarea del traductor’, de Walter Benjamin”, trad.
J. J. Utrilla, en Cdbala y deconstruccion, Esther Cohen (ed.),
México, uNaM, 2009.

Mounin, George, Los problemas tedricos de la traduccion [1963],
trad. Julio Lago Alonso, Madrid, Gredos, 1971.

RivabpuLLA RoDpRIGUEZ, Andrés, “Ludwik Fleck o la irrupcion de la
orientacién histérico socioldgica en epistemologia”, en Arbor,
128 (502), 1987, 31-61.

RosenzwEIG, Franz, Gesammelte Schriften, vol. 3, Dordrecht-Bos-
ton-Lancaster, Martinus Nijhoff Publisher, 1984.

SANcHEzZ MEca, Diego, “Filosofia y literatura o la ausencia del ro-
manticismo”, Anthropos, 129, 11-27.

SoNTAG, Susan, “Against interpretation” [1964], <http://www.col-
dbacon.com/writing/sontag-againstinterpretation.html>.

Torop, Peeter, La traduccion total [ Total’nyi perevod], Estonia, Edi-
torial de la Universidad de Tartu, 1995.

VoLosHINov, Valentin N., El marxismo y la filosofia del lenguaje
[1929], trad. Tatiana Bubnova, Buenos Aires, Ediciones Godot,
2009.

198



