
181

Acta Poetica 30-2
OTOÑO

2009

Filosofía y filología
(texto, comentario, traducción)

Tatiana Bubnova

Ésta es una visión desde la filología sobre las bases de una posible aproxi-
mación entre dos dominios que alguna vez fueron uno solo: recordemos a 
Platón. Una conversación a fondo entre filósofos y filólogos se ha vuelto 
imposible en no sé qué momento. Es imposible siempre y cuando no esté 
basada en una cita o un comentario filológico de una concepción filosófica. 
La filología es una especie de “ciencia positiva” que pretende basarse en los 
datos exactos que arrojan las disciplinas ancilares que son la lingüística, la 
historia, la literatura, entre otras. La filología se concibe a sí misma como 
una ciencia de la comprensión, y la comprensión sólo puede basarse en un 
saber: para comprender, hay que saber, y no imaginar. Si llevamos esta po-
sición al extremo, la filosofía puede verse como un dominio de la creación, 
igual que la literatura, mientras que la filología es un dominio de la inves-
tigación, y prefiere basarse en la deducción. No obstante, los casos como 
el de Bajtín, al que muchos han catalogado como filólogo, puede desmentir 
esta costumbre de atenerse a un “hecho”, por hacer prevalecer el constructo 
sobre los datos concretos. Desde este punto de vista, los propios hechos 
resultan estar bajo sospecha de interpretación, y el resultado de la investi-
gación se acerca más a la creación que al saber exacto. La interpretación es 
también un recurso que en cierta forma une los intereses de los filólogos con 
los de algunos filósofos. El comentario como forma o género de discurso 
filológico o filosófico podría manifestarse como un terreno donde las dis-
ciplinas se reencuentren: siempre y cuando se base en la premisa de que lo 
comentado prevalece sobre el comentario.

Palabras clave: Bajtín, filología, interpretación.



182

This is an essay which stems from the point of view of philology and is about 
the possible approximation between two domains which used to be one: we 
can remember Plato. A conversation among philosophers and philologists 
has become impossible in a moment I can not specify. It is impossible as 
long as it is not based on a quote or a philological commentary of a philo-
sophical conception. Philology is a kind of “positive science” which aims 
to build itself on accurate data thrown by ancillary disciplines as linguis-
tics, history, literature, and others. Philology conceives itself as a science 
of understanding, and understanding can only be based on one knowledge: 
to understand, one must know, not imagine. If we take this position to the 
extreme, philosophy can be seen as a domain of creation, just like literature, 
while philology is a domain of research, and prefers to base itself on deduc-
tion. However, cases like that of Bakhtin, who has been labeled by many 
as a philologist, can refute this custom of accepting a “fact”, that may pre-
vail the construct over the concrete data. From this point of view, the facts 
themselves end up being under suspicion of interpretation, and the result of 
research becomes closer to creation than to exact knowledge. Interpretation 
is also a resource that somehow connects the interests of philologists with 
those of some philosophers. The commentary as a form or a kind of philo-
logical or philosophical discourse may manifest itself as a ground where 
disciplines meet once again: as long as it is based on the premise that what 
is commented on must prevail over the commentary. 

Key words: Bakhtin, philology, interpretation.

Fecha de recepción: 15 de marzo de 2010
Fecha de aceptación: 20 de julio de 2010



183

Acta Poetica 30-2
OTOÑO

2009

Tatiana Bubnova
Instituto de Investigaciones Filológicas, 
Universidad Nacional Autónoma de México

Filosofía y filología (texto, comentario, traducción)

El destacado y ampliamente reconocido filólogo ruso M. Gas-
párov fue autor de importantes trabajos sobre la literatura rusa y la 
literatura y cultura clásicas. Siendo al mismo tiempo permanente 
opositor post mortem del pensamiento y del culto al pensador (y 
popular teórico de la literatura) M. Bajtín (1895-1975), lo criticó 
poniendo de manifiesto la ruptura entre la filosofía y la filología 
de la manera siguiente. La filología es una ciencia positiva, que 
busca simplificar lo difícil (la investigación simplifica el cuadro 
del mundo, dice, al sistematizar y ordenar los valores antiguos), 
mientras que la filosofía, para él, pertenece al ámbito de una es-
pecie de creatividad desbordante, que no pide justificación de su 
propio proceder y goza de una libertad metodológica que le niega 
a la filología: la filosofía es creación, lo mismo que la literatura.1 
Esta exageración fue paradójicamente injusta, porque a la obra de 

1 Para Kant, la relación sería exactamente a la inversa: “filosofía y lite-
ratura se diferenciarían propiamente, en el pensamiento de Kant, cuando, 
para formular una idea de la historia universal, Kant cree necesario oponer 
la idea de un ‘sistema’ a lo que de otro modo no sería más que una novela” 
(Sánchez Meca, “Filosofía y literatura”, 13). En otro lugar, Gaspárov, en 
un llamado a los investigadores de no convertir la recepción de las ideas de 
Bajtín en una epopeya, dice que sus teorías representan una “novela”. 



184

Gaspárov, recientemente muerto, se le atribuyeron las cualidades 
de una filosofía de las ciencias humanas. En cambio, Bajtín, al 
que se le consideró oficialmente como filólogo, teórico y crítico 
literario, siempre concibió su propia tarea como filosófica, y ac-
tualmente se habla de él como pensador más que como filólogo, a 
pesar de su formación en filología clásica. Además, por lo que se 
puede juzgar, jamás estaría de acuerdo con la definición que Gas-
párov hizo de la filosofía como libre creación. Si la filología se 
declara a sí misma, modestamente, como un “servicio de la com-
prensión”, aquí tenemos una de las numerosas confirmaciones a la 
postura semiótica de Bajtín con referencia al concepto del texto: 
“Ni un solo fenómeno de la naturaleza posee una ‘significación’; 
sólo los signos (las palabras inclusive) tienen significaciones. Por 
eso todo estudio de los signos, no importa qué dirección haya 
adoptado, empieza necesariamente por la comprensión” (Estética 
dela creación verbal, 292). Se evidencia, pues, una contradicción 
y una ruptura, de la que acabo de describir un episodio particu-
lar, y al mismo tiempo una inquietante y evidente vecindad entre 
filosofía y filología, no sólo etimológica, sino genética. Aquí en 
la universidad, en nuestra heterogénea Facultad de Filosofía y 
Letras, demasiado pocos saben qué implica ser filólogo,2 y sólo 
algunos se conciben a sí mismos como filólogos, mientras que 
los filósofos suelen desconocer cualquier identificación o proxi-
midad con la filología, sobre todo si se trata de los analíticos y 

2 Si no, consúltese las clasificaciones del Sistema Nacional de Investi-
gadores, que define a la filología como disciplina auxiliar de la historia. Si 
bien esta visión se justifica desde un cierto punto de vista, con su permiso, 
para un filólogo es exactamente al revés: un filólogo se sirve de la historia. 
La filología abarca un conjunto de disciplinas (lingüística, historia de la len-
gua, arqueología, textología y ecdótica, historia, teoría e historia literarias, 
filosofía, mitología, epigrafía, entre otras), siendo su propósito la compren-
sión y el comentario de los textos de la cultura. La vocación filológica, diría 
yo, empieza cuando el lector privilegia la lectura del comentario por encima 
del texto mismo.



185

filósofos de la ciencia. No obstante, los orígenes de la filología 
moderna, que se remontan al siglo xviii, hay que buscarlos en la 
proximidad con la teología y en una estrecha colaboración con la 
filosofía. Entre sus huestes, los filósofos han contado con filólo-
gos de la talla de Nietzsche (incluso si pasamos por alto la filoso-
fía de los románticos, tan estrechamente ligada a la filología: F. 
Schlegel, Schleiermacher, etc.), con un Heidegger, que reconoció 
en el lenguaje “la casa del ser”, y “poesía en el sentido esencial”, 
objetos preferenciales de un estudio filológico. Sobra mencionar 
a Jacques Derrida, que emplea el análisis textual y el comentario 
filológico como fundamento de sus constructos teóricos. Ahora 
bien, el mismo Heidegger reconoce que “poetizar y pensar son 
dos modos de hacerse cargo de lo real bien diferentes”, pero el 
filólogo en su función de facilitar que el sentido surja, tampoco 
poetiza: analiza, confronta, compara, indaga. Es un maestro car-
pintero, restaurador, indagador, clasificador, traductor del texto 
(¿habría dicho Gaspárov?). El filólogo también tiene que ver con 
“lo real”, que son las letras de un texto. De cualquier manera, la 
filosofía siempre se ha servido, más o menos solapadamente, del 
instrumental filológico, y lo ha hecho sobre todo en el siglo xx, 
con su “giro lingüístico” (¿qué tal los conceptos de ‘narrativa’ y 
‘discurso’ aplicados a la sociología y la filosofía de la ciencia?), 
mientras que los filólogos de pura cepa, a su vez, prefieren no re-
conocer (sea deliberada o inconscientemente) en su trabajo funda-
mentos filosóficos, lo cual suele producir curiosos anacronismos 
en sus planteamientos. Es necesario reconocer los límites disci-
plinares, pero a la vez hay que reconocer y respetar la salida a las 
fronteras como una necesidad del otro: del otro modo de conocer, 
de concebirse como sujeto. Es en las fronteras, en los lindes don-
de se dan sucesos importantes (Schleiermacher, Hegel, Natorp).3 

3 El concepto de frontera es uno de los fundamentales en el pensamiento 
bajtiniano y tiene implicaciones complejas. En el arte, por ejemplo, Bajtín 
relaciona con la frontera la idea de la forma, siendo ésta el lugar del en-
cuentro entre el creador y el receptor (Problemas de literatura y estética, 



186

La interdisciplinariedad por principio desestima las fronteras, es 
decir, la diferencia, al propiciar un tránsito irreflexivo de un do-
minio a otro sin tomar en cuenta la especificidad del dominio y 
del método. Las fronteras son necesarias, pero hay que trabajar 
sobre ellas y asumir la filologización de la filosofía y la necesidad 
de la última en la filología.4 Y viceversa. Participación, unidad, 
cultura como personificación de la interacción interdisciplinaria 
son realidades propias de la experiencia social, humana, tanto de 
los contemporáneos como en la perspectiva sub specie aeternita-
tis. Las fronteras concebidas como un lugar de encuentro entre 
disciplinas, campos de estudio y culturas son lugares donde se 
generan nuevos problemas, puntos de vista, disciplinas y formas: 
fronteras entre enunciados, que son marcas de cambio de sujeto 
discursivo (uno habla, otro responde); fronteras entre géneros, 
entre materias y dominios de estudio y, finalmente, entre cul-
turas. Tomando como punto de partida algunos trabajos de V. 
L. Makhlin, filósofo ruso contemporáneo y estudioso del pen
samiento de M. Bajtín, voy a plantear la permeabilidad entre fi-
losofía y filología mediante tres elementos que son compartidos 
por ambas disciplinas: texto, comentario, traducción.

Texto

Existen, pues, terrenos que no sólo son limítrofes entre las dos 
disciplinas, sino que pueden ser compartidos. El primero de ellos 

58-59). A su vez, los conceptos de encuentro y diálogo, asimismo básicos, 
están vinculados a la posición del sujeto creador (exotopía) y a la forma 
concebida como frontera, y los encontramos entre sus ideas acerca del con-
tacto entre las culturas enteras (Cfr. Bajtín, Estética de la creación verbal, 
334-335).

4 ¿Qué sería de la filosofía de Platón, por ejemplo, sin los filólogos? La 
sabia y puntillosa labor de éstos ha precedido la comprensión y la interpre-
tación de sus ideas. Ver más abajo sobre la traducción.



187

es el texto como objeto de estudio. Los textos son “la dación 
primaria y el punto de partida de todas las disciplinas huma-
nísticas” (Bajtín, Sobranie sochinenii, 320), herencia común 
de los filósofos y de los filólogos, lo mismo que de las ciencias 
humanas en general, mientras que las ciencias naturales, por 
ejemplo, construyen su objeto a partir de la naturaleza.5 Debido 
a los problemas metodológicos y a la multiplicidad de enfoques 
del texto (ante todo, el “científico”, que trata el texto como ob-
jeto, y el “translingüístico” o dialógico, que lo considera como 
emisión de un sujeto concreto), así como de la interpretación o 
explanación, ambas disciplinas se ven obligadas a salir fuera de 
sus propias fronteras.

La orientación al texto distingue en general a las ciencias huma-
nas de las ciencias naturales y exactas que buscan su objeto entre 
los fenómenos naturales y conceptos intelectuales abstractos. El 
texto es el objetivo primario de todas las “ciencias del espíritu” 
y aquella realidad inmediata del pensamiento y de la vivencia 
de la que parten estas disciplinas y el pensamiento humanístico 
en general, dice Bajtín (Estética de la creación verbal, 281), y 
agrega un elemento importante: un texto puede estudiarse como 
objeto muerto (lo que proponía Gaspárov en aras del respeto al 
texto, o sea, de la “cientificidad” positiva), pero hay un límite de 
legitimidad en este acercamiento; siendo una realidad material 
y objetual, al mismo tiempo, fue emitido por un sujeto al que 

5 El pensamiento del siglo xx superó la idea de que las ciencias encuentran 
su objeto directamente en la naturaleza: su objeto se construye a partir de las 
decisiones consensuales sobre el protocolo de observación y de los discursos 
especializados, pero esto sí, iniciando por la observación de los fenómenos. 
En este punto la frontera aparentemente infranqueable entre ciencias y huma-
nidades empezó a ser permeable debido al análisis de la participación de los 
sujetos sociales en cuanto productores de los discursos científicos. Ludwik 
Fleck cuyas ideas precedieron la teoría de las revoluciones científicas puede 
considerarse como un antecedente de este punto de vista. Un lúcido resu-
men de sus aportaciones en torno al proceso del pensamiento científico se 
puede encontrar en Rivadulla 1987.



188

de alguna manera contestamos al tratar este texto más allá de su 
“estructura”. El círculo de Bajtín señaló que los primeros oríge-
nes de la filología se remontan al estudio de los textos sagrados, 
los cuales en la mayoría de las culturas eran textos en lenguas 
ajenas, producidos y comentados por sacerdotes (Volóshinov, 
El marxismo y la filosofía del lenguaje, 115-120). En efecto, las 
definiciones tradicionales de la filología subrayan que la disci-
plina está orientada a los textos del pasado, escritos en lenguas 
cuya comprensión implicaba un conocimiento especializado. 
Tratar todo texto como si fuera escrito en lengua extranjera, 
y además desde una distancia piadosa que requiere un objeto 
sagrado, es lo que reproduce la filología que teóricamente pos-
tulaba Gaspárov. Con esto, definía su labor como “servicio de 
la comprensión”, siguiendo a otro gran filólogo de la misma 
generación, S. Avérintsev. El voluntarismo del teórico que con-
sidera lícita cualquier aproximación al texto, y la imposición 
del filósofo que ve en el texto un elemento subordinado a su 
reflexión, molestaban a Gaspárov, que hacía un llamado a la 
ética de la investigación concebida como una humilde autoli-
mitación de la propia presencia del investigador. El investiga-
dor y el autor que descubren su presencia humana, frente a la 
ilusión de una objetividad y una imparcialidad construidas por 
la declaración de los principios científicos, son el elemento de la 
teoría y la práctica del discurso postmoderno, gesto paralelo al 
reconocimiento de la ausencia y hasta de la “muerte” del autor. 
Bajtín, en cambio, no sólo reconoce, sino que personaliza al 
autor, aun reconociendo su no originalidad. Por supuesto, un 
objetivo más idóneo para los dardos de Gaspárov deberían ser 
los epígonos de Bajtín; no obstante, durante los últimos vein-
ticinco años de su vida, el eminente filólogo los dirigió —post 
mortem— al filósofo de la dialogicidad y la polifonía (muerto 
en 1975). La filología, de acuerdo con su punto de vista, tien-
de a apoyarse en lo que llama hecho, que debe supuestamente 
hablar por sí mismo, sin la intervención de las “opiniones” de 



189

aquel que lo descubrió, mientras que el pensamiento bajtiniano 
pone en la mira y cuestiona la legitimidad misma del concepto 
de hecho, al decir que la comprensión es necesariamente dia-
lógica pues parte de nuestras preguntas dirigidas al objeto. “La 
filosofía, que puede ser definida como una metafísica de todas 
las ciencias (y de todos los tipos de cognición), empieza don-
de termina la cientificidad exacta y comienza la heterociencia” 
(Bajtín, Estética de la creación verbal, 362). Volvemos así a 
este concepto de “heterociencia”, la “otra ciencia”, misma que 
incluye al “otro”, ante todo, al otro modo de conocer. El otro 
es, en primer lugar, el propio sujeto investigador, de donde re-
sulta que el “primero” o el yo hipotético es el autor o productor 
del texto a quien, según el filólogo, se debe rendir respeto. Por 
lo pronto, tomemos en cuenta que el texto desde este punto de 
vista no es una cosa muerta, sino producto de una conciencia, 
que es, aunque ausente, físicamente, generadora de los sentidos 
justamente gracias a que es plasmada en un texto. “El texto no 
es una cosa, y por eso la segunda conciencia, la del receptor, de 
ninguna manera puede ser eliminada o neutralizada” (Bajtín, 
Sobranie sochinenii, 310). La hermenéutica moderna recono-
ce que es imposible depurar un análisis de las huellas de la 
participación del analista. Ahora bien, llevando las cosas a los 
límites: si Gaspárov exige tratar metodológicamente los textos 
relativamente recientes como si fueran producidos en la an-
tigüedad más remota, Bajtín, por el contrario, invita a que los 
textos antiguos sean tratados como los de nuestros contemporá-
neos. Con esta posición está relacionada su idea del gran tiempo: 
la posibilidad de intercomunicación transhistórica universal, que 
tiene, a pesar de su apariencia mística, una base semiótica.

Así, pues, se puede concebir otra actitud hacia el texto, si éste 
no es tratado como un monumento, sino que se concibe como un 
enunciado eslabón en la cadena de un intercambio discursivo, 
de modo que los bordes del texto son entendidos como fronte-
ras entre las réplicas de un diálogo. Un texto establece así un 



190

diálogo que está dirigido hacia los textos del pasado, hacia los 
contemporáneos y hasta hacia los del futuro, así como con su 
lector. Es uno de los puntos que más indignaban a Gaspárov 
en el dialogismo bajtiniano: el filólogo hacía ver que los textos 
del pasado, por sentido común, no fueron escritos para nues-
tros contemporáneos, y menos van dirigidos a aquellos que los 
leen.6 La mentalidad de un genio del pasado es para nosotros 
un libro cerrado, y al abrirlo hemos de respetar la letra, no fan-
tasear acerca de los nuevos sentidos del texto que se nos ocu-
rren en nuestro propio contexto.7 La mentalidad de, pongamos 
por caso, Goethe, nos es tan ajena como la del perro Kashtanka 
(de un conocido cuento de Chéjov), alega Gaspárov. Es cierto 
que los textos del pasado no fueron escritos para nosotros, sus 
lectores futuros (aunque hay casos en que formamos parte de 
un destinatario futuro hipotético directamente),8 podemos res-
ponder; pero los textos sí nos contestan a nuestras preguntas, y 
al menos en esta medida podemos considerar su potencial dia-
lógico. Los textos son portadores y, sobre todo, generadores de 
los sentidos; un sentido, decía Bajtín, es aquello que contesta 
a alguna pregunta. Lo que no me contesta a ninguna pregunta, 
no tiene para mí sentido. Desde este punto de vista, los sentidos 
brotan en la frontera entre el “emisor” y el “destinatario”, entre 
el “autor” y el “lector”.

6 En este punto, al menos, coinciden el filólogo y el filósofo: los textos 
que ellos estudian no fueron concebidos para los “especialistas”.

7 Cfr. Bajtín, Sobranie sochinenii, 68: “La ciencia positiva construye a dis-
tancia una imagen del mundo que inflige muerte, y pretende encerrar en ella 
la vida y el sentido [que están] en un proceso de generación”. Y esta imagen 
construida tiene carácter histórico también, y un filólogo debe poseer en su 
arsenal la conciencia de la historicidad de su herramienta “positiva”.

8 Así lo concibe, por ejemplo, un poeta como Ósip Mandelstam (“Sobre 
el interlocutor”, 1916). Ahora bien, la posición de Walter Benjamin, que 
poeta no era, es totalmente contraria: en “La tarea del traductor”, postula 
que la poesía, entre otros textos, no se escribe para el lector.



191

Comentario

Otro elemento común que comparten la filología y la filosofía 
es el comentario, el género más antiguo de la investigación, que 
acerca los terrenos de las dos disciplinas. En el marco del co-
mentario se encuentran los filósofos y los filólogos. El comen-
tario filológico concebido tradicionalmente, es decir cuando no 
está consciente de sus propios fundamentos filosóficos, se opo-
ne en cierta medida al moderno, que muchas veces sí lo está, 
y que a menudo sigue la consigna de una desmedida libertad 
de la interpretación como principio. Las reglas de la interpre-
tación han existido desde la antigüedad; ya en el comentario 
teológico a la Biblia se postulan cuatro niveles de la interpre-
tación —literal, alegórico, moral y anagógico—, metodología 
que pasa luego a formar parte de la herramienta teórica de los 
teólogos y filólogos medievales. Elementos de interpretación 
siempre han existido en el comentario concebido de la manera 
más positivista posible, y las más veces se han regido por re-
glas racionales.9 La exegética bíblica conduce directamente a 
la teología, y de ahí los principios interpretativos han migrado 
a la hermenéutica moderna. La filología, por otra parte, tuvo 
también su origen en la exégesis de los textos sagrados. Ahora 
bien, tal vez sea la filosofía de los románticos la que dio origen 
a la tendencia de privilegiar el texto crítico —cuyo elemento 
esencial es el comentario— por encima del mismo objeto de es-
tudio. Walter Benjamin recoge esta misma tendencia al buscar 
un “contenido de verdad”, tarea por lo demás filosófica, en una 
obra literaria.10 En sus escritos la filosofía se acerca a la filolo-
gía. Por cierto, la crítica es también un elemento que la filología 
y la filosofía comparten, precisamente en los dominios del co-

9 En las ciencias experimentales la decisión acerca del significado de un 
fenómeno es resultado de una decisión y producto de un consenso de espe-
cialistas.

10 En su ensayo sobre Las afinidades electivas de Goethe (1924).



192

mentario. Pero sobre todo el comentario crítico se convierte en 
una obra independiente, con la pretensión de ser al menos equi-
valente a su objeto, pero a veces hasta de superarlo, en el pensa-
miento y la crítica literaria de la postmodernidad. “The modern 
style of interpretation”, decía Susan Sontag, “excavates, and as 
it excavates, destroys; it digs ‘behind’ the text, to find a subtext 
which is a true one” (Sontag, “Against interpretation”).

Volviendo a Bajtín, éste, con arreglo a la idea de atender las 
fronteras y lindes disciplinares, desarrollaba un pensar inde-
pendiente al encontrar en sus escritores favoritos, por ejemplo, 
Dostoievski, Rabelais, Goethe, una fuente de filosofía más que 
objeto de divagaciones paraliterarias autónomas.11 Pero es cierto, 
en su demostración de cómo un texto “responde” a las preguntas 
de un hipotético destinatario extemporáneo va a los extremos, lo 
mismo que hace Gaspárov al proclamar como virtud la modestia 
del enfoque positivo de la humilde autorrestricción. Ahora que 
estamos al parecer en un receso del pensamiento original, el lla-
mado del filólogo cobra un nuevo sentido de limitar el impulso de 
parasitar sobre el pensamiento ajeno en forma de un comentario 
libre. Un filósofo contemporáneo ruso, V. Makhlin, recuerda en 
esta relación el “grado cero de la escritura” como una necesidad 
ético-epistemológica que pondría el comentario hermenéutico al 
servicio de la comprensión. El comentario, de este modo, debe 
estar consciente y manifestar su condición de producto de una 
segunda conciencia que no pretende deglutir a la primera en la 
relación entre el yo y el otro, relación que genera, al fin y al cabo, 
todo enunciado de la cultura. Recurriendo una vez más a Susan 
Sontag, puntualicemos que “[t]hus, interpretation is not (as most 
people assume) an absolute value, a gesture of mind situated in 
some timeless realm of capabilities. Interpretation must itself be 
evaluated, within a historical view of human consciousness”.

11 Es uno de los elementos que marcan la diferencia entre Bajtín y Ben-
jamin.



193

Traducción

La traducción es el dispositivo, la técnica y la práctica que acerca 
asimismo los dominios de la filología y la filosofía.

Decía Franz Rosenzweig: “Traducir quiere decir servir a dos 
señores a la vez. Por lo tanto, nadie lo puede hacer. Por ende, la 
traducción —como todo aquello que en una especulación teó-
rica nadie puede llevar a cabo— es una tarea práctica de todo 
el mundo. Cada quien debe traducir y todo el mundo lo hace. 
Quien habla, traduce su opinión al lenguaje de la comprensión 
mutua que espera del otro” (Gesammelte Schriften, 749).

En efecto, incluso en una comunicación cotidiana, aquel que 
emite un enunciado en aras de ser comprendido por su interlo-
cutor, no puede asegurar que en el proceso de la traducción de 
su idea original, el producto de la comprensión por parte del otro 
sea idéntico al mensaje inicial.12 La traducibilidad es la condición 
de posibilidad de la cultura contemporánea, todo es traducción, 
no hay comprensión sin traducción, pero la traducción no es un 
reflejo especular del original.13 Todo lo contrario.

Así, desde el principio hay que plantear que en el estado en 
que encontramos la cultura contemporánea, la traducción es ubi
cua: no se trata simplemente de traducir de una lengua natural 
a otra lengua natural, sino de cada uno de los lenguajes de la 
cultura (semióticas de diverso nivel y tipo) a otros lenguajes, 
siendo la lengua natural, desde luego, la condición de posibili-
dad de la comunicación cultural. De este modo, en el proceso 
de la traducción se traduce no sólo de una lengua a otra, sino de 
una cultura a otra. Desde este punto de vista, leemos los com-
plejos textos de las culturas remotas en la medida en que logran 

12 A este propósito, ver el texto de Paul de Man en la bibliografía.
13 R. Jakobson (1959) distinguía tres tipos de traducción: intralingüística, 

interlingüística e intersemiótica. A partir de ahí ha habido suficientes teori-
zaciones acerca de las posibilidades de la traducción.



194

significar para nosotros; para ello, necesitamos relacionar sus 
signos con aquellos que nos sean más familiares.

“Todas las filosofías europeas, con la excepción, por lo que 
parece, de la griega”, dice N. Avtonomova, “surgieron en el 
proceso de la traducción de una lengua a otra y de una cul-
tura a otra” (Cognición y traducción, 7), pero únicamente en 
los últimos tiempos este conocido hecho empezó a adquirir un 
nuevo significado, si no dentro de la filosofía, al menos en las 
intersecciones y cruces de la filosofía con otras ciencias hu-
manas. Filología, historiografía, estudios literarios, textología, 
la misma teoría literaria, antropología, etc., son las disciplinas 
generadas en estos terrenos limítrofes que comparten la filoso-
fía y la filología.

Lo que une las tres vertientes principales de la filosofía con-
temporánea que compiten entre sí —la hermenéutica alemana, 
el neo y el postestructuralismo francés y la filosofía analítica 
anglosajona—, observa V. L. Makhlin, es el “giro” hacia la in-
terpretación por un lado y hacia los “discursos” (concepto de la 
lingüística inicialmente y de la filología luego) por el otro. En 
este giro se evidencia también la filologización de la filosofía. La 
autoría, la interpretación, la comprensión, el discurso del otro, la 
narrativa, los antiguos y los modernos, los clásicos y los moder-
nos, las metanarrativas, etc., todos estos temas son problemas 
emanados de las disciplinas de la filología. No se trata sólo del 
problema del lenguaje, de la “semántica histórica”, cuando se 
invade hasta la lógica formal. La filologización de la filosofía 
es un giro translingüístico14 sui generis bajo cuyo signo se sitúa 
el filosofar contemporáneo en cuanto un acontecer inconclu-

14 Empleo el término de acuerdo con la traducción que hizo del vocablo 
bajtiniano original T. Todorov. Bajtín habla de una “metalingüística” para 
definir las relaciones dialógicas en el lenguaje. Todorov encuentra un equi-
valente para evitar ambigüedades, pues la “metalingüística” ya había sido 
ocupada por otro significado (por ejemplo, en la “función metalingüística” 
de Roman Jakobson). Aquí no se trata simplemente de un ejemplo de tra-



195

so: abre un diálogo implícito entre disciplinas, métodos, cos-
movisiones. La translingüística fue postulada por Bajtín como 
un estudio, que todavía no inaugura una nueva disciplina, de 
aquellos aspectos de la vida de la palabra que rebasan, con toda 
legitimidad, las fronteras de la lingüística. Se trata de aque-
llas relaciones dentro de la lengua que van dirigidas de sujeto 
a sujeto, a diferencia del enfoque lingüístico, dentro del cual 
el sujeto investigador analiza las relaciones intrasistémicas de 
la lengua. Es el aspecto heterocientífico del estudio de los len-
guajes de la cultura, que implica axiologías, ideologías, inter-
subjetividad y la personalización, estudio que indaga hacia la 
profundidad, y no en aras de la expansión. En esta circunstancia 
la filosofía tiende hacia las ciencias experimentales y exactas, 
mientras que la filología pierde fondo, dirigiéndose hacia aque-
llas esferas de la cientificidad, espiritualidad, teoría a partir de 
cuya crítica nació y se desarrolló la filosofía contemporánea (es 
el momento cuando la filología niega la necesidad de la filosofía 
y de la teoría).

La función crítica de la traducción en la historia de la filo-
sofía y en la historia de la cultura consiste en preservar la con-
ciencia y la comprensión de que es una ilusión la pretensión de 
que se puede aprehender todo junto y por completo, partiendo 
del supuesto de que un texto traducido da cuenta cabal del ori-
ginal. El texto así mitologizado prevalece sobre la conciencia 
de que se trata de un texto traducido no sólo de una lengua a 
otra, sino de una cultura y una visión del mundo a otra. De este 
modo se establece una tensión que opone la comprensión a la 
interpretación. Hay que entender que al traducir no transmiti-
mos el “sentido general” (como a veces se hace en la traduc-
ción de la poesía), sino el “discurso ajeno”, discurso del otro 
sujeto que viene de un mundo ajeno. La traducción es el último 

ducción lingüística, sino de una adaptación terminológica que, por cierto, 
traiciona la letra pero no el espíritu del pensador ruso.



196

y más actual eslabón de la problematización filosófica de la len-
gua, eslabón que sigue a la comprensión, la comunicación y el 
diálogo. De este modo, la traducción puede ser entendida como 
la metáfora universal de la diferencia y de la otredad, sin ser tan 
sólo una metáfora: se trata de una diferenciación epistemoló-
gica, un nuevo tipo de unidad entre cognición y experiencia. 
En la traducción el yo y el otro se encuentran en un proceso de 
la cognición (Makhlin) heterocientífica. Para una filosofía que 
se cree el conocimiento fundamental sobre “lo general”, pero 
que es incapaz de cuestionar la historicidad y la finitud de sus 
fundamentos e ideales, la misma idea de la filología no puede 
ser sino profunda y desesperadamente ajena. En los campos 
más cercanos a la filología, la conciencia de la traductibilidad 
universal está mucho más presente, como, por ejemplo, en esta 
observación del lingüista George Mounin: 

la filología es una traducción o, más exactamente […] la filolo-
gía es una pre-edición del texto que ha de traducirse (en cuanto 
que aporta a este texto, en sus ediciones críticas, aclaraciones 
sobre las informaciones no explícitas que el texto implica), así 
como una post-edición de este mismo texto (en cuanto que aña-
de al texto, original o traducido, notas que completan el acceso 
a las significaciones de este texto (Mounin, Los problemas teó-
ricos de la traducción, 278).

Debería de prevalecer la conciencia del carácter no primigenio 
del objeto que se estudia: este objeto, ante todo, ya fue delimi-
tado, formulado, evaluado, comentado e incorporado en una 
tradición cultural, antes de caer en la mira de un observador 
que construye sobre este objeto un discurso de acuerdo con las 
reglas de un género, y que es, a fin de cuentas, social, históri-
camente situado y asimismo analizable, sea como objeto, sea 
en un diálogo. Tal es el punto de vista de Bajtín. En cambio, 
Walter Benjamin, en “La tarea del traductor” (1923), habla de 
la imposibilidad de la traducción en cuanto instrumento de la 



197

comunicación. El planteamiento que hace de un lenguaje puro y 
una obra original como pertenecientes a lo incognoscible hace 
estallar nuestra ingenua seguridad de que lo que encontramos a 
través de las traducciones es la verdad del original en su estado 
más puro. Paul de Man a este propósito supone que la dificultad 
del escrito de Benjamin corresponde al hecho de que este texto 
sea también una traducción: “El texto acerca de la traducción 
es, a su vez, una traducción, y la intraducibilidad que menciona 
acerca de sí mismo habita su propia textura y habitará en todo 
aquel que a su vez tratará de traducirla” (Man, “‘La tarea del 
traductor’ de Walter Benjamin”, 280-281).

La conciencia de lo que la traducción representa debe ayudar a 
superar, si no las fronteras entre el pensamiento y la práctica del 
filólogo y el pensamiento del filósofo, al menos la alienación ver-
tida sobre sí mismos cuando conciben su tarea como el punto de 
partida para su propia reflexión. Al menos idealmente, tal auto-
conciencia caracteriza la actividad tanto del uno como del otro.

Referencias

Avtonomova, N., Cognición y traducción: ensayos de una filosofía 
del lenguaje [Poznanie i perevod: opyt filosofii iazyka], Moscú, 
rosspen, 2008.

Bajtín, M. M., Estética de la creación verbal [1979], trad. Tatiana 
Bubnova, México, Siglo XXI, 1982.

	 , Problemas de literatura y estética [Voprosy literatury i estetiki], 
Moscú, Judozhestvennaia Literatura, 1975. 

	 , Sobranie sochinenii [Obras reunidas], tomo 5, Moscú, Russkie 
Slovari, 1996. 

Bocharov, A. B., “M. M. Bajtín: de la filología a la filosofía, de la 
metalingüística (metarretórica) a la filosofía del lenguaje” [“M. 
M. Bajtín: ot filologii k filosofii, ot metalinguistiki (metaretoriki) 
k filosofii iazyka”], Vestnik gumanitarnoi nauki, 6 (78), 2004, 
<http://vestnik.rsuh.ru/ar ticle.html?id=54924>. 



198

Gaspárov, M. L., “La historia de la literatura como creación o 
como investigación: el caso de Bajtín” [“Historia literatury 
kak tvorchestvo i issledovanie: sluchai Bajtina”], Vestnik gu-
manitarnoi nauki, 6 (78), 2004, <http://vestnik.rsuh.ru/article.
html?id=54924>. 

Jakobson, R. O., “Aspects linguistiques de la traduction”, en Essais 
de linguistique générale [1959] en On Translation, R. A. Brower 
(ed.), París, Harvard University Press, Minuit, 1963. 

	 , “On linguistic aspects of translation” [1959], in Roman Jakob-
son, Selected Writings, 2. Word and Language, The Hague, 
Mouton, 260-266.

Makhlin, V. L., “Después de la interpretación” [“Posle interpretat-
sii”], <http://magazines.russ.ru/voplit/2009/2/ma6.html>. 

	 , “Traducción y educación” [Perevod i obrazovanie], <http://ma-
gazines.russ.ru/ voplit/2009/2/ma6.html>.

Man, Paul de, “‘La tarea del traductor’, de Walter Benjamin”, trad. 
J. J. Utrilla, en Cábala y deconstrucción, Esther Cohen (ed.), 
México, unam, 2009. 

Mounin, George, Los problemas teóricos de la traducción [1963], 
trad. Julio Lago Alonso, Madrid, Gredos, 1971.

Rivadulla Rodríguez, Andrés, “Ludwik Fleck o la irrupción de la 
orientación histórico sociológica en epistemología”, en Arbor, 
128 (502), 1987, 31-61.

Rosenzweig, Franz, Gesammelte Schriften, vol. 3, Dordrecht-Bos-
ton-Lancaster, Martinus Nijhoff Publisher, 1984.

Sánchez Meca, Diego, “Filosofía y literatura o la ausencia del ro-
manticismo”, Anthropos, 129, 11-27.

Sontag, Susan, “Against interpretation” [1964], <http://www.col-
dbacon.com/writing/sontag-againstinterpretation.html>.

Torop, Peeter, La traducción total [Total’nyi perevod], Estonia, Edi-
torial de la Universidad de Tartu, 1995.

Volóshinov, Valentín N., El marxismo y la filosofía del lenguaje 
[1929], trad. Tatiana Bubnova, Buenos Aires, Ediciones Godot, 
2009. 


