
489

Acta Poetica 29 (2)
OTOÑO

2008

Ser mujer en Arabia Saudita
Notas sobre el Derecho Islámico*

La mujer saudí es una ciudadana de primera clase [...] 
tiene derechos [...], deberes [...] y responsabilidades 
[...] Cuando hablamos sobre el desarrollo global que 
nuestro país está experimentando en todos los aspectos, 
no podemos ignorar el papel de la mujer saudí [...] y su 
participación en la responsabilidad de este desarrollo.1

‘Abdullah bin ‘Abdul ‘Aziz Al Sa‘ud

En Arabia Saudita, las mujeres son discriminadas en casi todos los 
aspectos de su vida, tanto por la tradición como por las leyes. El Es-
tado impone con toda su fuerza y autoridad la observancia de algunas 
costumbres y tabúes sociales discriminatorios. Por ejemplo, en 1990, 
decenas de mujeres sacaron a la calle sus automóviles en Riad, como 
protesta contra la costumbre que les prohibía a las mujeres conducir. 
En aquel entonces no era ilegal que las mujeres condujeran, aunque 
no era permitido por costumbre y a raíz de la protesta el Ministerio 
del Interior prohibió oficialmente que lo hicieran, prohibición que se 
reflejó en una fatwa.2

Este caso demuestra que sólo tras una manifestación pasó a ser ile-
gal que las mujeres condujeran. Se invocó la religión para dar validez 
legal a un tabú social. La fatwa, dictada por el difunto Sheik ‘Abdu-

* El autor realiza un proyecto acerca de la mujer en el derecho islámico y las 
presentes notas son una primera aproximación al tema.

1 Transmisión de la televisora Al Jazeera del 6 de diciembre de 1999 (Al Jazeera 
es una emisora de televisión del gobierno de Qatar. Es el principal canal de noticias 
del mundo árabe).

2 Edicto o mandato religioso o pronunciamiento legal en el Islam, emitido por un 
especialista en ley religiosa sobre una cuestión específica.



490

laziz bin ‘Abdullah bin Baz, gran muftí del reino de Arabia Saudita y 
jefe del Consejo Superior de Ulemas, disponía:

No cabe duda de que tal cosa (conducir) no
está permitida. El que la mujer conduzca
acarrea muchos males y consecuencias
negativas, como por ejemplo que se mezcle
con hombres estando desprevenida. También
origina los funestos pecados debido a los
cuales esto está prohibido. La Ley Pura
prohíbe los actos que conducen a actos
prohibidos y considera que estos actos
intermedios deben también prohibirse. Alá
ordenó a las esposas del Profeta (La Paz sea
con Él) y a las esposas de los creyentes que
permanecieran en sus hogares, vistieran la
hiyab (pañuelo o velo para la cabeza) y no
mostraran sus encantos a hombres que no
sean familiares.
	(Al Musnad, Islamic Tatawa, 310; traducción mía)

Actualmente las leyes en Arabia Saudita discriminan a las mujeres 
en casi todos los aspectos de la vida, incluida la toma de decisiones, 
el empleo, la educación y las relaciones familiares.

Las leyes que regulan el sistema de gobierno, es decir, la Ley Fun-
damental, la Ley del Consejo Consultivo y la Ley de Administración 
Local, todas de 1992, no mencionan para nada la cuestión de la mu-
jer. No contienen referencia alguna a la discriminación de la mujer 
ni a la discriminación por motivos de género, ni siquiera a derechos 
humanos tan básicos como el derecho a no ser torturado, a la libertad 
de reunión o asociación, a no vivir en condiciones de esclavitud o a 
la libertad de expresión. 

El Código Laboral contiene cláusulas que niegan a la mujer el 
derecho a elegir, a pesar de que el artículo 48 dispone: 

[...] todos los trabajadores saudíes tienen igual derecho a trabajar en 
todo el territorio del Reino sin discriminación.3

3 Código Laboral Saudí. Puede consultarse en: <http://www.lib.ohchr.org/HR-
Bodies/UPR/Documents/Session4/SA/A.HRC.WG6_4_SAU_2_5.PDF> [fecha de 
consulta: junio, 2004].



491

Así, la anterior disposición general queda desvirtuada por otras que 
discriminan a las mujeres. El artículo 160, por ejemplo, prohíbe em-
plear a mujeres y menores para desempeñar tareas “peligrosas”, que 
incluyen el trabajo con maquinaria pesada, el trabajo en minas, cante-
ras y similares. La filosofía básica de la política educativa del gobier-
no es limitar las oportunidades de empleo de la mujer desde la niñez, 
como estipula el artículo 153 de la Política Educativa, según el cual 
uno de los objetivos fundamentales de la educación de las niñas es:

[...] prepararlas para dedicarse a labores compatibles con su disposi-
ción como mujeres, como la enseñanza, la enfermería y la medicina.4

La discriminación derivada de la separación entre los sexos está 
expresada en el artículo 160 del Código Laboral, que también prohí-
be que se mezclen los hombres y las mujeres en el lugar de trabajo y 
en sus instalaciones. Igualmente, el artículo 155 de la Política Edu-
cativa prohíbe que se mezclen los niños y las niñas en las diferentes 
etapas de su educación, excepto en la guardería y la escuela infantil.

Por otra parte, hay muchas disposiciones en el Código Laboral 
que son positivas para la mujer. Los artículos 164 a 171 establecen un 
permiso de maternidad remunerado, periodos de descanso para ali-
mentar al recién nacido, la obligación del empleador de hacerse car-
go de los gastos de parto y tratamiento de la mujer; se especifica tam-
bién que no puede ser despedida durante el embarazo ni tampoco por 
enfermedades posteriores al parto, relacionadas con el embarazo y 
certificadas médicamente. Sin embargo, las trabajadoras domésticas, 
que en su inmensa mayoría son mujeres, están explícitamente exclui-
das de la protección que ofrece el Código Laboral bajo su artículo 3.

El derecho familiar es el ámbito en el que hay más desigualdad en 
cuanto a los derechos de la mujer frente a los del hombre. Según el 
derecho familiar saudí, un hombre no sólo puede casarse con hasta 
cuatro mujeres si se dan ciertas circunstancias, sino que puede divor-
ciarse instantáneamente, mientras una mujer debe demostrar ante los 
tribunales la existencia de alguna de las causas de divorcio previa-

4 Política Educativa del Reino de Arabia Saudita. Puede consultarse en: <http:
www.unhchr.ch/tbs/doc.nsf/(symbol)/CRC.C.IS.Add.148.Sp?OpenDocument> [fe-
cha de consulta: junio, 2004].



492

mente establecidas: incapacidad para mantenerla, incumplimiento de 
los deberes conyugales, crueldad extrema, infidelidad, impotencia, 
invalidez y abandono (durante tres años). La presión social para que 
la mujer no pida el divorcio exacerba aún más el problema.

Al divorciarse, las mujeres pueden conservar la custodia de los 
hijos sólo hasta que éstos cumplen siete años (los niños) y nueve (las 
niñas). El esposo sólo debe mantener a la esposa divorciada durante 
tres meses, transcurridos los cuales ésta debe acudir a su familia o a 
la caridad. Cabe mencionar, sin embargo, que, al casarse, el esposo 
entrega a su esposa una dote que no puede utilizarse para mantener 
a la familia. Cuando se divorcia, la mujer conserva ese dinero, que 
puede darle cierta seguridad económica si no puede mantenerse por 
sí misma.

De igual forma que el derecho de familia no suele, al igual que 
otros ámbitos legales en Arabia Saudita, estar codificado, los proce-
dimientos judiciales tampoco están claros. Por consiguiente, la mujer 
que desea iniciar los trámites de divorcio no conoce los pasos a se-
guir, ni siquiera cómo completar los documentos necesarios.

Tradicionalmente la mujer no suele comparecer ante los tribunales 
y cuando decide litigar, la representa uno de sus familiares varones 
más cercanos, su padre, su tío o su hermano. La mujer es entregada 
en matrimonio por su tutor (con el consentimiento de ella ante dos 
testigos varones) e igualmente es su tutor quien la ayuda a divor-
ciarse. En otras palabras, rara vez tiene que tratar con un abogado o 
directamente con un tribunal, ya que su tutor la “protege” y protege 
sus intereses, tanto desde el punto de vista económico como moral y 
social. Las mujeres saudíes explican que comparecer ante un tribunal 
se considera una vergüenza para la familia. Muchas no luchan por 
sus derechos (aunque los conozcan) para no perjudicar la reputación 
de la familia. No obstante, las mujeres saudíes pueden compensar las 
deficiencias del derecho de familia incluyendo en sus contratos de 
matrimonio condiciones que protegen su situación.

Es habitual poner como condición poder trabajar o estudiar des-
pués de casarse, o tener derecho a divorciarse si el marido toma una 
segunda esposa. En otros aspectos del derecho familiar la discrimi-
nación es patente. Por ejemplo, un hombre saudí puede casarse con 
una mujer no musulmana si se trata de una cristiana o judía, pero una 



493

mujer saudí sólo puede casarse con un musulmán. Además, si una sau-
dí se casa con un extranjero, sus hijos deben solicitar la nacionalidad 
saudí, mientras que si es un saudí el que se casa con una extranjera, 
los hijos fruto del matrimonio tienen automáticamente la naciona-
lidad. Las restricciones de la libertad de circulación de la mujer en 
Arabia Saudita son la base de la negación de otros derechos y, en su 
forma más extrema, suponen una forma de reclusión.

Las mujeres viven rodeadas por una red de tradiciones, reglas y 
fatwas que definen y limitan sus posibilidades de movimiento. No 
se les permite salir del país sin permiso escrito de un familiar varón. 
Tampoco pueden mostrarse en público sin ir acompañadas de un ma-
hram, un familiar varón con el que no pueden casarse (por ejemplo, 
un hermano o un tío). Hay varias decisiones que rigen el uso de los 
taxis por las mujeres. Una fatwa del difunto Sheik ‘Abdulaziz bin 
‘Abdullah bin Baz disponía que una mujer no puede estar en un lugar 
público con otra, sino acompañada de un varón mahram (Al Musnad, 
Islamic Fatawa, 310).

Desde que nace, al hombre le inculcan la convicción de que la her-
mana, la esposa y la hija son propiedad privada. Es importante tener 
esto en cuenta, porque explica la conducta del hombre que prohíbe 
a su esposa visitar a sus padres o le impide presentarse a un examen 
con lo que el hombre puede, en nombre de la tradición, recluirla en 
su casa.

Debido al cuidado que deben tener las mujeres al comunicarse con 
hombres que no son familiares, y al ser los hombres quienes juzgan 
lo adecuado o inadecuado de sus conductas, en la práctica la tradición 
impide que las mujeres participen en la actividad pública; sin embar-
go, la mujer saudí accede de forma significativa a la enseñanza supe-
rior. Existen al menos 85 000 mujeres tituladas por las universidades 
y centros de enseñanza superior para mujeres del país. Lo curioso es 
que esta participación en la educación no se refleja en la población 
activa. La política del gobierno es educar de forma diferente a niños 
y niñas. El artículo 153 de la Política Educativa afirma: 

El objetivo de la educación de una niña es darle la adecuada educa-
ción islámica que le permita ser en la vida una buena ama de casa, una 
esposa ejemplar y una buena madre [...].



494

La separación suele implicar que las mujeres se educan en centros 
de calidad inferior y tienen menos oportunidades. El artículo 154 de 
la Política Educativa dispone: “El Estado es responsable de la edu-
cación de las niñas y dispondrá todos los medios necesarios posibles 
para cubrir las necesidades de todas las que llegan a la edad escolar 
y ofrecerles oportunidades en los tipos de disciplina adecuados a su 
disposición como mujeres”.

Según las estadísticas de los últimos años, las mujeres represen-
tan el 55 por ciento de los titulados universitarios, 24 poseen el 40 
por ciento de la riqueza que está en manos privadas y son dueñas de 
15 000 establecimientos comerciales. Hay 5 000 mujeres en la Cámara 
de Comercio. Sin embargo, la tradición prohíbe a las mujeres entrar 
en el Ministerio de Comercio, incluso para llevar a cabo las formalida-
des burocráticas necesarias para dirigir un negocio. Todos los trámites 
necesarios lo hace un wakil shar‘iy [“hombre con poder notarial”], 
que las representa en reuniones y otras transacciones de negocios. 
Por consiguiente, aunque las mujeres pueden disfrutar de muchos 
derechos económicos, las limitaciones sociales que sufren les impiden 
ejercer plenamente estos derechos. 

Hay una distinción clara entre propiedad y gestión. Así, una mu-
jer puede ser la principal accionista de una empresa, pero no se le 
permite asistir a las reuniones del consejo de administración, donde 
debe estar representada por un hombre elegido por ella, es decir, un 
representante con poder notarial. Habitualmente las mujeres escogen 
a sus hermanos, a otros familiares o a una persona en la que confían. 
De nuevo, esto no es tanto una norma escrita de la shari‘a [“ley islá-
mica”] como una práctica social.

Las estadísticas recientes que indican que en Arabia Saudita salen 
de la universidad más mujeres que hombres no se reflejan en las es-
tadísticas de empleo. Esto se explica en parte por la falta de libertad 
de movimiento que sufren las mujeres que desean trabajar. Para des-
plazarse en automóvil, el vehículo debe ir conducido por su esposo o 
un mahram, o por un chofer, lo cual está por encima de la capacidad 
económica de algunas familias. 

Todo individuo tiene derecho a la libertad, como proclama el artí-
culo 3 de la Declaración Universal de Derechos Humanos. El corola-
rio fundamental de este derecho es la protección contra la detención 



495

arbitraria o ilegítima, tal como dispone el artículo 9 de la Declara-
ción. También lo expresa así la Ley Fundamental de Arabia Saudita, 
aunque matizadamente. En efecto, su artículo 36 dispone: “El Estado 
garantiza la seguridad de todos los ciudadanos y residentes. Nadie 
tiene derecho a retener, detener o encarcelar a nadie excepto en vir-
tud de las reglas del sistema”.5

Dado que las “reglas del sistema” parecen permitir la detención 
prácticamente en cualquier situación, el artículo 36 ofrece escasa 
protección contra la privación arbitraria de libertad. 

El Comité para la Difusión de la Virtud y la Prevención del Vicio, 
policía religiosa conocida como Al Mutawa‘een, tiene el mandato de 
garantizar el cumplimiento estricto de los códigos de conducta moral 
establecidos. También es conocida por su brutalidad (por ejemplo, 
golpean a quien no reza en los momentos establecidos). Tienen más 
libertad para aprehender y detener a las mujeres que a los hombres, 
porque la conducta de la mujer está sujeta a más restricciones, y por 
consiguiente ésta tiene más probabilidades de comportarse de forma 
contraria a la moral establecida. Por ejemplo, las mujeres pueden ser 
interceptadas, golpeadas y detenidas por vulnerar las reglas que rigen 
su forma de vestir al mostrar los tobillos o el rostro.

A pesar de que la ley no permite a las mujeres en Arabia Saudita 
mezclarse con hombres que no sean familiares y la tradición no les 
permite viajar solas o entrar en organismos oficiales, son hombres 
quienes las interrogan cuando son detenidas por alguna circunstan-
cia. Por alguna razón, la prohibición que rige en la sociedad de que 
las mujeres estén solas con hombres no se respeta en el sistema de 
justicia penal. La indefensión de la mujer en el proceso interrogatorio 
adquiere aún más importancia si tenemos en cuenta que el sistema de 
justicia penal se basa en exceso en la confesión.6

Las mujeres también pueden ser condenadas judicialmente a la 
flagelación, pena que se impone por delitos “contra la moral”, entre 

5 Ley Fundamental de Arabia Saudita (Saud. Arabic Basic Law of Government) 
<http://www.mideastinfo.com/documents/Saudi_Arabia_Basic_Law.htm> [fecha de 
consulta: junio, 2004].

6 En Arabia Saudita, una confesión no corroborada puede servir como base de un 
fallo condenatorio, incluso en delitos punibles con la muerte o la flagelación.



496

otros. La mujer tiene más probabilidades de ser fácilmente sospecho-
sa de este tipo de delitos que el hombre. 

En Arabia Saudita se aplica la pena de muerte por delitos muy di-
versos, algunos de ellos no violentos, como la apostasía, y por ciertos 
actos sexuales realizados entre adultos y de mutuo acuerdo, conside-
rados delito por la legislación saudí. 

Las autoridades no publican estadísticas sobre el procesamiento 
de hombres acusados de agredir a sus esposas. De hecho, el Estado 
tolera que los hombres castiguen a sus esposas por desobedecer, aun-
que se supone que sin causarles dolor ni lesionarlas, y la impresión 
general es que la policía en ningún caso mirará favorablemente la de-
nuncia presentada por una mujer que ha sido golpeada por su marido. 
El hombre abusa de ello porque sabe que la mujer no se quejará ante 
sus familiares, pues es común que la familia no la ayude, al contrario, 
suele devolverla al marido, humillada.

En Arabia Saudita no hay ningún centro de refugio para mujeres 
en peligro de sufrir abusos o que huyen de ellos. Aunque la violación 
se castiga con la muerte, la ley y los procedimientos relativos al pro-
cesamiento por este delito no ofrecen justicia ni reparación a la mujer 
violada. Para declarar a un hombre culpable de violación es preciso 
su confesión o la declaración de cuatro testigos. Dado el carácter de 
este delito, es improbable que se cometa delante de cuatro testigos, 
lo que deja claro el papel de franca subordinación y dependencia que 
la mujer guarda frente a la ley en Arabia Saudita.

Enrique Bonavides Mateos

BIBLIOGRAFÍA

Al Musnad, Muhammad Bin Abdul Aziz, Islamic Fatawa Regarding 
Women, trad. Majall Al Din Zarabozo, Riad, Dar es Salam Pu-
blishers, 1996.

Código Laboral Saudí, en “Recopilación preparada por la oficina del 
alto comisionado por los derechos humanos” <http://www.lib.
ohchr.org/HRBodies/UPR/Documents/Session4/SA/A_HRC_
WG6_4_SAU_2_5.PDF> [fecha de consulta: junio, 2004].



497

Política Educativa del Reino de Arabia Saudita, en “Observacio-
nes finales del Comité de los Derechos del Niño: Saudi Arabia” 
<http://www.unhchr.ch/tbs/doc.nsf/(symbol)/CRC.C.15.Add. 
148.Sp?OpenDocument> [fecha de consulta: junio, 2004].


