
365Andamios

Fausto en América Latina

Oscar Rosas Castro* 

Galle, H. y Mazzari, M. (coords.) (2010), 
Fausto e a América Latina, San Pablo: Ed. 
Humanitas.

Entre las funciones que cumplen los mitos destaca la de acercarnos a lo  
incomprensible por medio de una narración, que en la mayoría de los 
casos, deviene de una larga tradición oral que en algún momento un 
poeta se atrevió a poner en papel. Trascienden la fe o creencia y por 
ende repercuten en el espacio donde se expresan convirtiéndose en la 
piedra angular de lo que llamamos cultura.
	 Conocer nuestros mitos implica aceptar nuestros propios límites; 
asumir alguna de las distintas versiones nos distingue de otros y, como 
consecuencia, otorga identidad; y atreverse a interpretar lo escrito obliga 
al profanador a encomendarse al dios Hermes para llevar semejante 
empresa a buen puerto. La ruta se complica cuando se asume que los mi­
tos continúan vivos, que no son estáticos, que se expresan de distintas 
maneras, viajan de un lado a otro como mascarones de proa y, por tanto, 
constatan que tanto el espacio como el tiempo son fundamentales para 
el ejercicio hermenéutico.
	 Es a través del tiempo que las tareas de reflexionar, investigar, in­
terpretar, rastrear, asociar, que son verbos que se practican al estudiar 
los mitos, van mostrando distintos resultados que enriquecen la con­
cepción de lo que somos y de la forma en la cual nos convertimos en lo 
que creemos que somos.
	 Uno de esos mitos fundadores es sin duda alguna el de Fausto, cuanto 
y más después de haber alcanzado su versión cumbre en la pluma de  
Goethe en los albores de la modernidad, motivo por el cual no es  
de extrañar que siga dando pauta para interpretaciones, asociaciones, 

* Sociólogo y redactor de Andamios. Revista de Investigación Social de la Universidad  
Autónoma de la Ciudad de México. Correo electrónico: oscarrosas23@yahoo.com.mx

Volumen 9, número 20, septiembre-diciembre, 2012, pp. 365-371



366 Andamios

Oscar Rosas Castro

reflexiones y sugerencias que nos permiten comprender los orígenes de 
los valores y cosmovisión del occidente aprendidos. De tal modo que  
dos primeros ejercicios a los que remite el concepto fáustico serían  
la desnaturalización de la occidentalización y la discusión sobre el 
Fausto como apología de la modernidad.
	 Con el afán de reflexionar sobre el cruce de este mito con América 
Latina, en agosto de 2008 se organizó un Simposio Internacional  
en la Universidad de Sao Paulo, Brasil, con motivo de la celebración de 
los 200 años de la publicación del primer Fausto de Goethe y convocó 
a 30 especialistas en el tema, pertenecientes a disciplinas como: crítica 
literaria, filología, sociología, filosofía e historia entre otras, que vertieron 
sus opiniones en ponencias compiladas en el presente libro editado  
en portugués y español, con traducciones importantes del alemán.
	 El primer bloque de textos versan sobre las tesis filosóficas que desata 
el tema fáustico, específicamente las relacionadas con las premisas epis­
temológicas modernas del dominio de la naturaleza y el progreso que 
son atribuidas a la versión goethiana.
	 Las interpretaciones marxistas vinculadas directamente al trabajo 
de interpretación y análisis que realizaron Lukács y Croce dejan una 
clara influencia en Oskar Negt, Marcos Falchero Falleiros y Alfredo 
Bosi que ponen énfasis en elementos considerados capitalistas que 
aparecen en el poema de Goethe: el pacto entre Fausto y Mefistófeles  
visto como un contrato laboral de estilo calvinista que promueve la ca­
pacidad de fruición y motiva al ganar constante, lo que conlleva a leer 
en Fausto un modelo de joven emprendedor dinámico; el carácter bur­
gués de los personajes sin dejar de valorar el carácter revolucionario 
que implicaba la posición del adinerado durante el siglo XIX; la idea 
de que en el quinto acto de la segunda parte se encuentra explícita la di­
visión del trabajo, Fausto aplica la fuerza y el poder en el afán de 
consumar su obra. Bosi considera que la muerte de Filemón y Baucis 
representa el gesto de entrada de Fausto al corazón de la ideología  
burguesa industrial en tanto que la violencia se auto justifica en nombre 
de los intereses considerados absolutos, misma ideología que ya había 
triunfado en Inglaterra y Francia cuando Goethe escribe.
	 Michael Jaeger agrega a ese quinto acto el cuarto por considerar  
que ahí inicia una protesta contra el tiempo presente, un tiempo que tiene 



367Andamios

Fausto en América Latina

que terminar y, a diferencia de Bosi, ve representado simbólicamente 
ese final por Filemón y Baucis, quienes tienen que sucumbir ante la 
colonización del nuevo concepto de movimiento constante. Agrega sin 
minimizar, que en el resto de la obra, el poeta desarrolla su reflexión 
sobre la contemplación, lo cual deriva en la integración del Yo con el 
cosmos.
	 En esta discusión sobre el concepto del tiempo y sus interpretaciones 
en el poema de Goethe, Wilma Patricia Maas vincula los conceptos de 
tiempo histórico que proponen Bakhtin y Koselleck, retomando del pri­
mero el tiempo definido a partir de la relación hombre/naturaleza y 
la creación y transformación del hombre en su entorno que lleva a la  
coexistencia de los tiempos en un único espacio. Mientras que de 
Koselleck recupera la necesidad de distinguir entre un tiempo único, 
natural, regido y calculado de acuerdo con las leyes de la física, de un 
tiempo histórico entendido más allá de esas determinaciones físicas, 
nos recuerda que Koselleck recurre a la tesis de Herder quien sostenía: 
“cada cosa capaz de modificarse trae en sí misma la propia medida de 
su tiempo. Esa medida continua existiendo de la misma manera que si 
no hubiera otra ahí; no hay dos cosas en el mundo que tengan la misma 
medida de tiempo”, con estos conceptos podemos imaginar o deducir  
lo que hace con su interpretación del segundo Fausto, sobre todo cuando 
nos recuerda que Goethe decía: “Cuando estamos dispuestos para apre­
ciar un objeto en todas sus partes, comprenderlo correctamente y a 
reproducirlo más de una vez en nuestra mente, podemos decir que lo 
intuimos adecuadamente, en un plano más elevado” y con ello subraya 
la tesis de Jaeger sobre la contemplación. 
	 Horst Nitschack define el Fausto de Goethe como moderno en tanto 
que es trágico y reflexivo sobre su propia condición como sujeto y por 
tanto es representativo de un tipo de sujeto moderno que no remite o 
refiere en nada al sujeto latinoamericano, específicamente al sujeto que  
identifica lo asocia geográficamente como del Norte del Océano 
Atlántico y ello le permite explicar el porqué las versiones del mito 
fáustico que se han realizado en América Latina tienden más hacia un 
perfil cómico que se aleja por completo del carácter trágico y aún más, 
de lo reflexivo. El artículo de Nitschack también enriquece la discusión 
sobre el carácter del individuo moderno y se vale de Robert Legros para 



368 Andamios

Oscar Rosas Castro

usar sus conceptos de individuo particular e individuo singular para dar 
el perfil del Fausto goethiano. El trabajo del profesor de literatura 
brasileña en la Universidad de Chile exige leerse dos veces para poder 
asimilar la riqueza de sus planteamientos y disfrutar sus argumentos. 
	 El excelente compendio de ponencias recupera la participación de 
Ernst Osterkamp, un texto realmente hermoso, que sin escribir una sola 
línea sobre metodología del análisis literario sugiere como practicarla. 
Pese a que ya en 2007 presentó su libro Gewalt und Gestalt. Die Antike 
im Spätwerk Goethes recupera la tesis de “La relación de Fausto —en 
la versión de Goethe— con la naturaleza se da en el campo de la 
tensión entre amor y violencia; esa oposición construye… un principio 
estructural del Fausto. Ellas están centradas en el escándalo de la escena 
final del Fausto, en torno de la cuestión: como puede ser que el hombre, 
que continuamente violentó a la naturaleza durante su largo camino 
por entre el pequeño y el gran mundo, al final de la obra encuentre la 
salvación por medio de la naturaleza divina: salvación mediante aquel 
amor divino, cuya actuación certifica primero en la naturaleza”. La  
única crítica que le puedo hacer al texto del Dr. Osterkamp es que  
la propuesta más intensa de la dualidad Gewalt/Gestalt (Violencia/For­
ma) se encuentra en la segunda parte del Fausto de Goethe, con lo cual 
se marca aún más la diferencia entre ambas partes y habría que pen­
sar sobre la pertinencia de leer la obra como una única obra.
	 Por su parte, Isabel Hernández parte del rastreo de la influencia 
del Fausto medieval en la literatura hispánica y cómo el romanticismo 
español toma la leyenda como símbolo, aunque en las versiones espa­
ñolas del mito fáustico es el amor y no el conocimiento lo que incentiva 
a vender el alma. Sostiene que estas versiones buscan tan sólo el deseo 
de vivir experiencias no vividas y ello se puede comprobar en Mira de 
Amescua, Moreto y Calderón de la Barca. Con este texto, Hernández 
nos acerca al valor moralizante que dominó en la literatura española 
durante toda la Edad Media, el Renacimiento y el Siglo de Oro y que 
definió las letras hispanas durante siglos, a la sociedad española y la 
religión católica, que ha llegado hasta bien entrado el siglo XX. 
	 Helmut Galle sustenta que si también se considera el valor de la 
expansión del saber y de la experiencia como características de la mo­
dernidad, resulta más pertinente remitirse al Wagnerbuch, el libro de 



369Andamios

Fausto en América Latina

1593 que hace de continuación del Faustbuch y que tiene por personaje 
principal al aprendiz de Fausto, Wagner. Galle explica cómo el texto 
tiene la misma estructura, salvo que los viajes que realiza Wagner tienen 
por referencia las crónicas y narraciones de los viajeros de la época de 
las grandes expediciones a América, India y China. El texto resulta 
fundamental para la discusión sobre la construcción de lo moderno 
desde el imaginario y la alteridad del eurocentrismo.
	 Este bagaje filosófico se vincula al segundo gran concepto América 
Latina, por la relación que existe a partir de la recepción del mito y por 
estos viajeros que acercaron a Goethe a esta región del mundo.
	 De tal forma que los textos escritos por los viajeros resultan funda­
mentales para la idea de América que se construye en Europa, desde esta 
perspectiva, el trabajo de Alexander Von Humboldt es el más destacado 
y el que se relaciona de manera directa con Goethe. Así, Jochen Golz 
nos recuerda el interés del poeta alemán por la mineralogía y la botánica 
de Brasil y, aunque sin afirmarlo, sugiere que es probable que ese sea el 
lugar al que refieren los actos cuarto y quinto de la segunda parte.
	 Adriana Massa expone los rasgos de la relación entre los hermanos 
Humboldt y Goethe, misma que se basa en el compartido gusto por la 
naturaleza pese a la diferencia de concepciones de la misma, mientras 
que Alexander considera que lo importante es la descripción de “los ele­
mentos” y con ello de los hechos, el poeta ponía mayor énfasis en “la 
forma”, la Gestalt que hace de piedra angular del método de observación 
desde la estética.
	 Por otra parte, Oliver Lubrich comienza preguntando ¿Qué impor­
tancia tiene Alexander von Humboldt para la autoimagen literaria de 
América Latina? Y desde ahí construye un excelente artículo para quien 
se interese por el impacto de la literatura de viaje en los locales cuando 
quieren reflexionar sobre los espacios a los cuales pertenecen y su pro­
pia identidad. Lubrich remite a tres ámbitos: el mitológico, la teoría de 
la cultura y la poética.
	 Marcus V. Mazzari expone a los autores por medio de los cuales 
Goethe se vinculó a Brasil, contacto que se estableció a partir de mi­
neralogistas, geólogos y botánicos. Para la segunda parte del texto 
presenta el resultado de una investigación hecha sobre las traduccio­
nes del Fausto en lengua portuguesa y hace valiosas referencias a 



370 Andamios

Oscar Rosas Castro

obras clásicas en las cuales Goethe se basa para escribir escenas como 
“Prologo en el teatro” que encuentra su paralelismo o inspiración en el 
Xakuntalá escrito por Kalidasa en el siglo V d.C. en la India. Sin duda, 
es un artículo que motiva a buscar su edición comentada del Fausto.
	 Este tema de las traducciones remite directamente a la recepción 
del Fausto en América Latina y específicamente en Argentina y 
Brasil, por supuesto que no se debiera limitar a estas dos naciones, 
pero no aparecen investigadores que realizaran lo propio con otras 
nacionalidades. Así, Oscar Caeiro, Adriana Astutti, Lila Bujaldón se 
encargan de revisar algunos de los autores argentinos clásicos del siglo 
XIX y la forma como se apropian del mito fáustico, sobre todo ponen 
énfasis en que es por medio de la ópera de Gounod que el mito llega a 
Buenos Aires antes que la versión de Goethe. Universalizan el tema en  
tanto su devenir de la tradición cristiana, y subrayan la oportunidad 
que vieron los intelectuales decimonónicos bonaerenses para exponer 
las particularidades regionales a través de crear versiones propias del 
mito, momento ideal para exponer el propio folklore. 
	 En el mismo apartado, Gustavo Giovannini hace un recorrido por 
las novelas de Castillo, Martínez y el cuento de Bioy Casares El relojero 
de Fausto. Tres escritores críticos de la dictadura militar en su país. A 
los dos primeros los va comparando en la estructura y argumentos que  
sostienen frente a la versión fáustica de Thomas Mann; y las tesis  
de Nietzsche y Heidegger acerca del nihilismo que se pueden leer en 
la obra de Castillo, mientras que en la de Martínez se lee la mezcla de 
Mann con el Demian de Herman Hesse.
	 Con referencia a la recepción literaria del Fausto en Brasil, Edwin 
Theodor Rosenthal analiza la influencia del Fausto de Goethe en la 
lengua portuguesa y las versiones brasileñas. El resultado es una in­
troducción filológica que ilustra lo complejo de las traducciones, así 
que Rosenthal no se atreve a la interpretación. Mientras que Jerusa Pires 
Ferreira hace un registro de cómo Fausto, a partir de las traduccio­
nes al portugués, está comenzando a regresar como leyenda, como mito 
popular, y se basa en el descubrimiento de canciones populares del 
nordeste de Brasil en las cuales se cuenta la misma historia.
	 La investigadora Cilaine Alves Cunha remite a la influencia y re­
ferencia del Fausto de Goethe en el romanticismo brasileño. Un trabajo 



371Andamios

Fausto en América Latina

minucioso en el cual va mostrando las principales tesis de los más 
importnates representantes de esta corriente en Brasil en relación a 
esa obra y funciona como punto de partida para desarrollar ideas y es­
cenas literarias propias y en otras hace referencia de aquello de lo cual 
necesitan distinguirse para fortalecer la identidad de este movimiento 
en Brasil.
	 La influencia y el uso del Fausto de Goethe como referencia apa­
rece en muchos autores latinoamericanos no sólo durante el siglo 
XIX; Ligia Chiappini parte de: “La pregunta era y sigue siendo cómo y  
por que reaparece ese personaje en diferentes momentos y latitudes 
en la América Latina del siglo XX. Cuál es el papel que desempeña en 
tratamiento ficcional de la historia y en la representación del encuentro 
de culturas, géneros y clases, que ahí se desarrollan”. A partir de esta 
pregunta analiza novelas del venezolano Herrera Luque, los brasileños, 
Judith Grossmann y Donaldo Schüler, el cubano Reinaldo Montero y 
una pieza teatral del peruano Alonso Alegría.
	 Sin lugar a dudas, un libro como el presente, se puede leer de varias 
formas, por temas, autores, en distintos tiempos e intereses; pero su 
mayor riqueza se encuentra en el largo listado de autoridades en cada 
una de las disciplinas que atendieron a la convocatoria, la  variedad de  
perspectivas tanto por sus contenidos, expuesto brevemente en esta 
reseña, como por su forma metodológica. No cabe duda que revisar  
la discusión de este simposio nos permite acercarnos a la comprensión 
de distintos elementos que nos conforman como latinoamericanos y  
que nos otorgan caracteres que generalmente son excluidos de las 
reflexiones por dejar de lado el poder de trascendencia de la literatura, 
la narración oral, las leyendas y los mitos.

Volumen 9, número 20, septiembre-diciembre, 2012, pp. 365-371




