FausTto EN AMERICA LATINA
Oscar Rosas Castro”

GaLLg, H. y Mazzari, M. (coords.) (2010),
Fausto e a América Latina, San Pablo: Ed.
Humanitas.

Entre las funciones que cumplen los mitos destaca la de acercarnos a lo
incomprensible por medio de una narracion, que en la mayoria de los
casos, deviene de una larga tradicion oral que en algin momento un
poeta se atrevio a poner en papel. Trascienden la fe o creencia y por
ende repercuten en el espacio donde se expresan convirtiéndose en la
piedra angular de lo que llamamos cultura.

Conocer nuestros mitos implica aceptar nuestros propios limites;
asumir alguna de las distintas versiones nos distingue de otros y, como
consecuencia, otorga identidad; y atreverse a interpretar lo escrito obliga
al profanador a encomendarse al dios Hermes para llevar semejante
empresa a buen puerto. La ruta se complica cuando se asume que los mi-
tos continuan vivos, que no son estaticos, que se expresan de distintas
maneras, viajan de un lado a otro como mascarones de proa y, por tanto,
constatan que tanto el espacio como el tiempo son fundamentales para
el ejercicio hermenéutico.

Es a través del tiempo que las tareas de reflexionar, investigar, in-
terpretar, rastrear, asociar, que son verbos que se practican al estudiar
los mitos, van mostrando distintos resultados que enriquecen la con-
cepcion de lo que somos y de la forma en la cual nos convertimos en lo
que creemos que SOmos.

Uno de esos mitos fundadores es sin duda alguna el de Fausto, cuanto
y mas después de haber alcanzado su version cumbre en la pluma de
Goethe en los albores de la modernidad, motivo por el cual no es
de extranar que siga dando pauta para interpretaciones, asociaciones,

" Socidlogo y redactor de Andamios. Revista de Investigacion Social de la Universidad

Auténoma de la Ciudad de México. Correo electrénico: oscarrosas23@yahoo.com.mx

Volumen 9, ntimero 20, septiembre-diciembre, 2012, pp. 365-371 .
Andamios 365



OscAr Rosas CASTRO

reflexiones y sugerencias que nos permiten comprender los origenes de
los valores y cosmovision del occidente aprendidos. De tal modo que
dos primeros ejercicios a los que remite el concepto faustico serfan
la desnaturalizacion de la occidentalizacion y la discusion sobre el
Fausto como apologia de la modernidad.

Con el afan de reflexionar sobre el cruce de este mito con América
Latina, en agosto de 2008 se organizo6 un Simposio Internacional
en la Universidad de Sao Paulo, Brasil, con motivo de la celebracion de
los 200 afios de la publicacion del primer Fausto de Goethe y convocod
a 30 especialistas en el tema, pertenecientes a disciplinas como: critica
literaria, filologia, sociologia, filosofia e historia entre otras, que vertieron
sus opiniones en ponencias compiladas en el presente libro editado
en portugués y espanol, con traducciones importantes del aleman.

El primer bloque de textos versan sobre las tesis filosoficas que desata
el tema faustico, especificamente las relacionadas con las premisas epis-
temologicas modernas del dominio de la naturaleza y el progreso que
son atribuidas a la version goethiana.

Las interpretaciones marxistas vinculadas directamente al trabajo
de interpretacion y analisis que realizaron Lukacs y Croce dejan una
clara influencia en Oskar Negt, Marcos Falchero Falleiros y Alfredo
Bosi que ponen énfasis en elementos considerados capitalistas que
aparecen en el poema de Goethe: el pacto entre Fausto y Mefistofeles
visto como un contrato laboral de estilo calvinista que promueve la ca-
pacidad de fruicion y motiva al ganar constante, lo que conlleva a leer
en Fausto un modelo de joven emprendedor dinamico; el caracter bur-
gués de los personajes sin dejar de valorar el caracter revolucionario
que implicaba la posicion del adinerado durante el siglo Xix; la idea
de que en el quinto acto de la segunda parte se encuentra explicita la di-
vision del trabajo, Fausto aplica la fuerza y el poder en el afan de
consumar su obra. Bosi considera que la muerte de Filemon y Baucis
representa el gesto de entrada de Fausto al corazon de la ideologia
burguesa industrial en tanto que la violencia se auto justifica en nombre
de los intereses considerados absolutos, misma ideologia que ya habia
triunfado en Inglaterra y Francia cuando Goethe escribe.

Michael Jaeger agrega a ese quinto acto el cuarto por considerar
que ahi inicia una protesta contra el tiempo presente, un tiempo que tiene

366 Andamios



Fausto EN AMERICA LATINA

que terminar y, a diferencia de Bosi, ve representado simboélicamente
ese final por Filemon y Baucis, quienes tienen que sucumbir ante la
colonizacion del nuevo concepto de movimiento constante. Agrega sin
minimizar, que en el resto de la obra, el poeta desarrolla su reflexion
sobre la contemplacion, lo cual deriva en la integracion del Yo con el
COSMOS.

En esta discusion sobre el concepto del tiempo y sus interpretaciones
en el poema de Goethe, Wilma Patricia Maas vincula los conceptos de
tiempo historico que proponen Bakhtin y Koselleck, retomando del pri-
mero el tiempo definido a partir de la relacion hombre/naturaleza y
la creacion y transformacion del hombre en su entorno que lleva a la
coexistencia de los tiempos en un unico espacio. Mientras que de
Koselleck recupera la necesidad de distinguir entre un tiempo unico,
natural, regido y calculado de acuerdo con las leyes de la fisica, de un
tiempo histérico entendido mas alla de esas determinaciones fisicas,
nos recuerda que Koselleck recurre a la tesis de Herder quien sostenia:
“cada cosa capaz de modificarse trae en si misma la propia medida de
su tiempo. Esa medida continua existiendo de la misma manera que si
no hubiera otra ahi; no hay dos cosas en el mundo que tengan la misma
medida de tiempo”, con estos conceptos podemos imaginar o deducir
lo que hace con su interpretacion del segundo Fausto, sobre todo cuando
nos recuerda que Goethe decia: “Cuando estamos dispuestos para apre-
ciar un objeto en todas sus partes, comprenderlo correctamente y a
reproducirlo més de una vez en nuestra mente, podemos decir que lo
intuimos adecuadamente, en un plano mas elevado” y con ello subraya
la tesis de Jaeger sobre la contemplacion.

Horst Nitschack define el Fausto de Goethe como moderno en tanto
que es tragico y reflexivo sobre su propia condiciéon como sujeto y por
tanto es representativo de un tipo de sujeto moderno que no remite o
refiere en nada al sujeto latinoamericano, especificamente al sujeto que
identifica lo asocia geograficamente como del Norte del Océano
Atlantico y ello le permite explicar el porqué las versiones del mito
faustico que se han realizado en América Latina tienden mas hacia un
perfil comico que se aleja por completo del caracter tragico y aun mas,
de lo reflexivo. El articulo de Nitschack también enriquece la discusion
sobre el caracter del individuo moderno y se vale de Robert Legros para

Andamios 367



OscAr Rosas CASTRO

usar sus conceptos de individuo particular e individuo singular para dar
el perfil del Fausto goethiano. El trabajo del profesor de literatura
brasilefia en la Universidad de Chile exige leerse dos veces para poder
asimilar la riqueza de sus planteamientos y disfrutar sus argumentos.

El excelente compendio de ponencias recupera la participacion de
Ernst Osterkamp, un texto realmente hermoso, que sin escribir una sola
linea sobre metodologia del analisis literario sugiere como practicarla.
Pese a que ya en 2007 presento su libro Gewalt und Gestalt. Die Antike
im Spdtwerk Goethes recupera la tesis de “La relacion de Fausto —en
la version de Goethe— con la naturaleza se da en el campo de la
tension entre amor y violencia; esa oposicién construye... un principio
estructural del Fausto. Ellas estan centradas en el escandalo de la escena
final del Fausto, en torno de la cuestion: como puede ser que el hombre,
que continuamente violenté a la naturaleza durante su largo camino
por entre el pequenio y el gran mundo, al final de la obra encuentre la
salvacion por medio de la naturaleza divina: salvacion mediante aquel
amor divino, cuya actuacion certifica primero en la naturaleza”. La
unica critica que le puedo hacer al texto del Dr. Osterkamp es que
la propuesta mas intensa de la dualidad Gewalt/Gestalt (Violencia/For-
ma) se encuentra en la segunda parte del Fausto de Goethe, con lo cual
se marca aun mas la diferencia entre ambas partes y habria que pen-
sar sobre la pertinencia de leer la obra como una tnica obra.

Por su parte, Isabel Hernandez parte del rastreo de la influencia
del Fausto medieval en la literatura hispanica y como el romanticismo
espaniol toma la leyenda como simbolo, aunque en las versiones espa-
nolas del mito faustico es el amor y no el conocimiento lo que incentiva
a vender el alma. Sostiene que estas versiones buscan tan solo el deseo
de vivir experiencias no vividas y ello se puede comprobar en Mira de
Amescua, Moreto y Calderon de la Barca. Con este texto, Hernandez
nos acerca al valor moralizante que dominé en la literatura espanola
durante toda la Edad Media, el Renacimiento y el Siglo de Oro y que
definio las letras hispanas durante siglos, a la sociedad espanola y la
religion catolica, que ha llegado hasta bien entrado el siglo xx.

Helmut Galle sustenta que si también se considera el valor de la
expansion del saber y de la experiencia como caracteristicas de la mo-
dernidad, resulta mas pertinente remitirse al Wagnerbuch, el libro de

368 Andamios



Fausto EN AMERICA LATINA

1593 que hace de continuacion del Faustbuch y que tiene por personaje
principal al aprendiz de Fausto, Wagner. Galle explica como el texto
tiene la misma estructura, salvo que los viajes que realiza Wagner tienen
por referencia las cronicas y narraciones de los viajeros de la época de
las grandes expediciones a América, India y China. El texto resulta
fundamental para la discusion sobre la construccion de lo moderno
desde el imaginario y la alteridad del eurocentrismo.

Este bagaje filosofico se vincula al segundo gran concepto América
Latina, por la relacion que existe a partir de la recepcion del mito y por
estos viajeros que acercaron a Goethe a esta region del mundo.

De tal forma que los textos escritos por los viajeros resultan funda-
mentales para la idea de América que se construye en Europa, desde esta
perspectiva, el trabajo de Alexander Von Humboldt es el mas destacado
y el que se relaciona de manera directa con Goethe. Asi, Jochen Golz
nos recuerda el interés del poeta aleman por la mineralogia y la botanica
de Brasil y, aunque sin afirmarlo, sugiere que es probable que ese sea el
lugar al que refieren los actos cuarto y quinto de la segunda parte.

Adriana Massa expone los rasgos de la relacion entre los hermanos
Humboldt y Goethe, misma que se basa en el compartido gusto por la
naturaleza pese a la diferencia de concepciones de la misma, mientras
que Alexander considera que lo importante es la descripcion de “los ele-
mentos” y con ello de los hechos, el poeta ponia mayor énfasis en “la
forma”, la Gestalt que hace de piedra angular del método de observacion
desde la estética.

Por otra parte, Oliver Lubrich comienza preguntando ; Qué impor-
tancia tiene Alexander von Humboldt para la autoimagen literaria de
América Latina? Y desde ahi construye un excelente articulo para quien
se interese por el impacto de la literatura de viaje en los locales cuando
quieren reflexionar sobre los espacios a los cuales pertenecen y su pro-
pia identidad. Lubrich remite a tres ambitos: el mitologico, la teoria de
la cultura y la poética.

Marcus V. Mazzari expone a los autores por medio de los cuales
Goethe se vincul6 a Brasil, contacto que se estableci6 a partir de mi-
neralogistas, geologos y botanicos. Para la segunda parte del texto
presenta el resultado de una investigacion hecha sobre las traduccio-
nes del Fausto en lengua portuguesa y hace valiosas referencias a

Andamios 369



OscAr Rosas CASTRO

obras clasicas en las cuales Goethe se basa para escribir escenas como
“Prologo en el teatro” que encuentra su paralelismo o inspiracion en el
Xakuntala escrito por Kalidasa en el siglo V d.C. en la India. Sin duda,
es un articulo que motiva a buscar su edicion comentada del Fausto.

Este tema de las traducciones remite directamente a la recepcion
del Fausto en América Latina y especificamente en Argentina y
Brasil, por supuesto que no se debiera limitar a estas dos naciones,
pero no aparecen investigadores que realizaran lo propio con otras
nacionalidades. Asi, Oscar Caeiro, Adriana Astutti, Lila Bujaldon se
encargan de revisar algunos de los autores argentinos clasicos del siglo
XIX y la forma como se apropian del mito faustico, sobre todo ponen
énfasis en que es por medio de la 6pera de Gounod que el mito llega a
Buenos Aires antes que la version de Goethe. Universalizan el tema en
tanto su devenir de la tradicion cristiana, y subrayan la oportunidad
que vieron los intelectuales decimonénicos bonaerenses para exponer
las particularidades regionales a través de crear versiones propias del
mito, momento ideal para exponer el propio folklore.

En el mismo apartado, Gustavo Giovannini hace un recorrido por
las novelas de Castillo, Martinez y el cuento de Bioy Casares El relojero
de Fausto. Tres escritores criticos de la dictadura militar en su pais. A
los dos primeros los va comparando en la estructura y argumentos que
sostienen frente a la version faustica de Thomas Mann; y las tesis
de Nietzsche y Heidegger acerca del nihilismo que se pueden leer en
la obra de Castillo, mientras que en la de Martinez se lee la mezcla de
Mann con el Demian de Herman Hesse.

Con referencia a la recepcion literaria del Fausto en Brasil, Edwin
Theodor Rosenthal analiza la influencia del Fausto de Goethe en la
lengua portuguesa y las versiones brasilenas. El resultado es una in-
troduccion filolégica que ilustra lo complejo de las traducciones, asi
que Rosenthal no se atreve a la interpretacion. Mientras que Jerusa Pires
Ferreira hace un registro de como Fausto, a partir de las traduccio-
nes al portugués, esta comenzando a regresar como leyenda, como mito
popular, y se basa en el descubrimiento de canciones populares del
nordeste de Brasil en las cuales se cuenta la misma historia.

La investigadora Cilaine Alves Cunha remite a la influencia y re-
ferencia del Fausto de Goethe en el romanticismo brasilefio. Un trabajo

370 Andamios



FAUSTO EN AMERICA LATINA

minucioso en el cual va mostrando las principales tesis de los mas
importnates representantes de esta corriente en Brasil en relacion a
esa obra y funciona como punto de partida para desarrollar ideas y es-
cenas literarias propias y en otras hace referencia de aquello de lo cual
necesitan distinguirse para fortalecer la identidad de este movimiento
en Brasil.

La influencia y el uso del Fausto de Goethe como referencia apa-
rece en muchos autores latinoamericanos no sélo durante el siglo
XIX; Ligia Chiappini parte de: “La pregunta era y sigue siendo como y
por que reaparece ese personaje en diferentes momentos y latitudes
en la América Latina del siglo xx. Cual es el papel que desempena en
tratamiento ficcional de la historia y en la representacion del encuentro
de culturas, géneros y clases, que ahi se desarrollan”. A partir de esta
pregunta analiza novelas del venezolano Herrera Luque, los brasiletios,
Judith Grossmann y Donaldo Schiiler, el cubano Reinaldo Montero y
una pieza teatral del peruano Alonso Alegria.

Sin lugar a dudas, un libro como el presente, se puede leer de varias
formas, por temas, autores, en distintos tiempos e intereses; pero su
mayor riqueza se encuentra en el largo listado de autoridades en cada
una de las disciplinas que atendieron a la convocatoria, la variedad de
perspectivas tanto por sus contenidos, expuesto brevemente en esta
resefia, como por su forma metodoldgica. No cabe duda que revisar
la discusion de este simposio nos permite acercarnos a la comprension
de distintos elementos que nos conforman como latinoamericanos y
que nos otorgan caracteres que generalmente son excluidos de las
reflexiones por dejar de lado el poder de trascendencia de la literatura,
la narracion oral, las leyendas y los mitos.

Volumen 9, ntmero 20, septiembre-diciembre, 2012, pp. 365-371 A .
ndamios 371





