ENTREVISTA

Lazaro Niebla, Sin titulo



“DESDE LA EXPERIENCIA”. ENTREVISTA A OcHY CURIEL

Moénica Cejas’

Rosa Ynés (Ochy) Curiel Pichardo es Coordinadora de Postgrado de la Escuela
de Estudios de Género de la Universidad Nacional de Colombia y docente de
la misma universidad. Es una de las fundadoras del Grupo Latinoamericano
de Estudio, Formacion y Accion Feminista (GLEFAS) e integrante del Grupo
Interdisciplinario de Estudios de Género (GiEG) de la Universidad Nacional
de Colombia. Es activista del movimiento lésbico-feminista latinoamericano
y caribeno e iniciadora del movimiento antirracista de mujeres afro de la
region. Ha realizado investigaciones sobre el régimen heterosexual de la na-
cion (Universidad Nacional de Colombia, 2011) y las estrategias politicas
frente al racismo y el sexismo de tres grupos de mujeres negras en Brasil,
Honduras y Repuiblica Dominicana (Instituto Tecnologico Auténomo de Mé-
xico (itam)-Centro de Estudios y Programas Interamericanos, 2005).

—Para empezar desde lo personal, ;como fue tu encuentro con la teoria
postcolonial y con el feminismo?

—Pues yo siempre he dicho que, de hecho, un proceso de des-
colonizacion significa reconocer las teorias que salen de las practicas
politicas. Y quiero empezar planteando este primer elemento que me
parece muy importante, como un centro que cuestiona la relacion
saber-poder. La mayoria de los conocimientos a los que hemos te-
nido acceso fundamentalmente en el feminismo a partir de nuestras
primera y segunda ola tuvieron como referencia las teorias europeas, y
posteriormente, norteamericanas. Sin embargo, desde las practicas po-
liticas también se han producido muchisimos conocimientos, sobre
todo en nuestro contexto de América latina y el Caribe, que luego se
convierten también en teorias y esto tiene mucho que ver precisamen-
te con la teorfa postcolonial y la teoria descolonial y quiero hacer una
diferencia entre las dos.

" Coordinadora de la Especializacion y Maestria en Estudios de la Mujer, Universidad
Auténoma Metropolitana (UaM)-Xochimilco. Co-coordinadora del dossier de la presente
entrega de Andamios.

Volumen 8, numero 17, septiembre-diciembre, 2011, pp. 181-197 Andamios 131



Monica CEJAS

Mi historia en el feminismo comienza fundamentalmente en lo
que era el Movimiento Amplio de Mujeres en Republica Dominicana.
Te estoy hablando de finales de la década de 1980, cuando habia muchos
grupos que no habian entrado en la institucionalizacién. Cuando
digo institucionalizacién me refiero a esta proliferacion de onGs, de la
cooperacion internacional. En la mayoria de los paises, los grupos de
autoconciencia, los grupos, colectivos de reflexion, de lectura, etcétera,
eran lo que existia. Ahi llego yo, digamos. Yo no llego ni a través de
cooperacion ni de proyectos ni de Organizaciones No Gubernamentales
(ONG’), sino mas bien de una construccion politica que colectivamente
ibamos creando en el Movimiento de Mujeres, y ahi se va construyendo
un feminismo muy colectivo entre muchas. Republica Dominicana
es un pais que esta en el Caribe. El Caribe es una cosa muy compleja,
ino?; cualquiera cree que el Caribe es una unidad, pero no es cierto.
Nosotras, hispanoparlantes, hemos tenido mas conexion con el resto de
América latina que con el resto de el Caribe. Entonces, ese feminismo
estaba muy ligado a los procesos que se estaban llevando, mas que
todo en los paises de América latina, que era esa concientizacion, en
un momento de mucho impacto de la educacion popular. Fue muy
importante para nosotras esta perspectiva en el sentido de que em-
pezabamos a hacer talleres con las mujeres, procesos de conciencia
politica. Obviamente en ese momento, pensabamos en ese sujeto mujer
homogéneo, todavia el tema de la raza no estaba tan presente, aunque era
un pais predominantemente afro. Recuerda que en América latina uno
de los elementos centrales fue el feminismo popular que planteaba
una relacion con la izquierda. Y la clase si estaba presente. Las mujeres
nos empezamos a cuestionar ese feminismo centrado en mujeres de
clase media Ese debate fue central y yo también estuve en esos debates.
Luego fue lo del racismo.

Después, en Reptiblica Dominicana empezamos a hacer articulacion en-
tre colectivos, grupos y, ahi si empezaron a nacer las ONGs. Aunque
en Dominicana hubo un momento, sobre todo a finales de los ochenta,
con una particularidad, y es que si pudimos articular acciones colectivas,
tanto con aquellas que eran de onGs como aquellas independientes; en
esa época no se hablaba de autonomia, sino que éramos independientes.
La logica de la institucionalizacion no paso tanto por esas acciones

182 Andamios



“DESDE 1A EXPERIENCIA”. ENTREVISTA A OcHY CURIEL

politicas colectivas en la década de 1980, aunque después si. En
los noventa hubo un desplazamiento de la accion colectiva por una
presencia importante de las oNG5, y ya sabemos lo que eso implico,
ino?; la jerarquizacion, la burocratizacion y la dependencia de los
proyectos y de la cooperacion internacional.

En ese momento también surgi6 en Dominicana una propuesta
antirracista y antisexista a principios de los anos noventa. En Estados
Unidos habia surgido el Black Feminism. Las feministas negras estaban
ya en un debate sobre el tema de la articulacion entre raza, clase, sexo,
luego viene la sexualidad. El colectivo Combahee River, digamos, fue un
grupo pionero en plantear lo que ahora se llama la interseccionalidad,
pero antes, estamos hablando de 1978, ya lo habian hecho. Y nosotras en
parte influenciadas por esos pensamientos, sobre todo de lideres como
Angela Davis, viendo también la situacion por ejemplo de las mujeres
negras en el Caribe, en América latina, empezamos a construir lo que
hoy se puede decir que es el Movimiento de Mujeres Afro. Entonces,
ese fue un activismo central para mi. Obviamente también pasamos por
todos los procesos por los que todos los movimientos sociales pasan,
que primero es pensar a la mujer negra como una homogeneidad,
aunque fuese un momento importante en el sentido de que la politica
de identidad fue un elemento central para poder cohesionarnos frente
a un feminismo que no consideraba estas cuestiones. Luego ya veiamos
las diferencias de clase, de capital simbolico y material, de lugar y tam-
bién de perspectivas politicas.

En ese momento, principios de los noventa, participé en la or-
ganizacion del Primer Encuentro de Mujeres Negras de América Latina y
El Caribe. Participé y fui impulsora también de lo que fue la Red de
Mujeres Afro, siempre articuladas al movimiento feminista. Si hay una
particularidad que se dio en Dominicana es que a pesar de que muchas
estabamos en el tema del racismo y sexismo, por ejemplo, yo pertenecia
a un grupo que se llamaba Casa por la Identidad de las Mujeres Afro,
siempre estabamos articuladas con el resto de las feministas, teniamos
una perspectiva feminista y asi nos asumiamos, aunque la mayoria de
las feministas no racializadas no abordaban el racismo, no visibilizaban
a las mujeres afro. Entonces, yo vengo de ese proceso.

Andamios 1g3



Monica CEJAS

Posteriormente por esta misma época empecé a politizar mi les-
bianismo cuando conoci la propuesta del lesbianismo feminista; todavia
no estaba en boga lo que hoy se llama 1618 (Lésbico-Gay-Transgénero-
Bisexual). Eramos lesbianas que estabamos dentro del movimiento
feministay que también estabamos dentro de ese movimiento antirracista
y antisexista, y yo comencé a politizar el tema del lesbianismo politico
conjuntamente con otra companera, Yuderkys Espinosa que era mi com-
pafiera en ese momento y fue clave también para ese proceso politico.
Empezamos a tener en Dominicana una presencia importante como les-
bianas feministas visibles, porque en ese contexto ya te puedes imaginar
qué dificil era asumirse publicamente como lesbiana. Si hubo una
cosa que nos caracterizo siempre, fue tratar de articular las practicas
politicas con la teorfa, en un primer momento compartiendo textos,
haciendo circulos de estudios en colectivo y mucho mas; después ya
vino una relacion con la academia, que luego te voy a explicar. Entonces
digamos, es en torno a estas perspectivas —feminista, antirracista
y lesbiana feminista— que en Dominicana se centra mi activismo, muy
articulado a reflexiones teéricas.

A partir de 1996 comenz6 todo el debate sobre autonomia e ins-
titucionalidad, un poco antes digamos, en el encuentro de El Salvador,
que fue un Encuentro Latinoamericano y del Caribe, el ntimero vi.
Varias companeras de México y Centroamérica, fundamentalmente
articuladas a “Las Complices”, comenzaron a colocar ya en el centro
del debate el fenomeno de la institucionalizacion del feminismo en el
contexto de Beijing y la 4a Conferencia Mundial de la Mujer organizada
por la Organizacion de las Naciones Unidas (onu). Empezaron a colocar
toda la critica a la institucionalizaciéon que era no solamente hacia las
ONGS5 sino a la injerencia del Banco Mundial, la injerencia de la onu, de
la Ayuda Internacional al Desarrollo en el movimiento y la pérdida
de principios politicos mas radicales y cuestionadores del feminismo.
Nosotras, en Dominicana, sin habernos conectado en un principio
con estas companeras, Yuderkys y yo fundamentalmente, ya veniamos
teniendo una crisis en este sentido. Fuimos a Beijing y pensamos que era
otra cosa, y alla desde Beijing fue cuando nos convertimos en auténomas,
porque nos dimos cuenta como se tejian todas las relaciones de poder y
los objetivos politicos que se perseguian con esta conferencia. Y entonces a

184 Andamios



“DESDE 1A EXPERIENCIA”. ENTREVISTA A OcHY CURIEL

partir de ahi, y de manera mucho mas concreta en el Encuentro de Chile
en 1996, ya nos definimos como auténomas, dentro de la corriente o
del movimiento de la autonomia. Yo me posiciono entonces desde el
feminismo antirracista, del lesbianismo feminista y del movimiento
autonomo, y creo que eso no es casual. Yo siempre digo que no es casual
que la mayoria de las auténomas seamos lesbianas feministas o que
tengamos una posicion antirracista, porque es desde estas posiciones
que se puede articular un feminismo contrahegeménico y critico.

Hasta ese momento yo ya escribia mucho, muchos articulos en torno
a nuestra practica politica, articulando siempre la teoria. Cuando vivia
en México me decidi a hacer una investigacion sobre los aportes de
varios grupos de mujeres afros a la teorfa feminista, que estaban en Brasil,
Honduras y Reptiblica Dominicana y ahi fue que comencé a sistematizar
mas mi pensamiento teorico, siempre articulado al activismo.

Estas perspectivas, antirracista, lesbiana feminista y autéonoma, son
las que he siempre tenido desde que comencé y que han estado acom-
panandome en este feminismo en los paises donde vivi: México, Brasil,
Argentina, Francia, Colombia y mucho en la articulacion que he hecho
con otras companeras de muchos paises, sobre todo de Latinoamérica
y el Caribe.

Llegué a Colombia en 2006, y empecé a interactuar con la academia
colombiana, fundamentalmente en la Universidad Nacional de Co-
lombia, la mas importante universidad publica del pais, donde, a
pesar de que hay de todo, se puede decir que hay muchas propuestas
y expresiones de pensamiento critico. Como espacio académico, es
uno que articula mucho el pensamiento contrahegemonico tanto
desde grupos estudiantiles, como de también desde la docencia y
la investigacion. No es casual que en estos momentos la mayoria de
los grupos feministas mas criticos salen de la Universidad Nacional.
Entonces, por eso me interes6 la Universidad Nacional. En la Escuela
de Estudios de Género me ofrecieron primero docencia con dos cursos
centrales que yo doy: Racismo y Patriarcado, y el otro: Teoria lésbico-
feminista, que tienen mucho éxito, sobre todo el léshico-feminista que
es el primero que ofreci, y luego me ofrecen la coordinacion curricular
de los postgrados en Estudios de Género (maestria y especializacion),

Andamios ;g5



Monica CEJAS

y hasta ahora estoy ahi, impulsando en la medida de lo posible un
pensamiento critico, porque yo no me trago el cuento de que en las
universidades se hacen revoluciones, por mas pensamiento critico que
haya, pues al final son instituciones. Se pueden hacer cosas que pueden
generar pensamiento critico y que esto puede derivar positivamente
en los movimientos sociales. Esa es mi intencion. Eso es para resumir-
te como treinta anos de activismo.

—Me hablaste de lo postcolonial sobre todo a partir de la historia personal
que tiene mucho que ver con esta posicion de mujer afro en/de América latina,
ademds de todos los cruces con la identidad sexual dentro del movimiento.
Pero, concretamente, cuando llega la teoria postcolonial a América latina,
trata de dialogar en torno a estos planteamientos que vienen de afuera, de
otros espacios, también de la India, pero con ciertos intelectuales ubicados
en centros de poder. ;Qué paso entonces? ;Se dieron didlogos?; ¢la critica
feminista en América latina lo vio como un desafio o, al contrario, muchas
de esas categorias de andlisis en realidad dialogan perfectamente, aunque
obviamente fueron pensadas en otro contexto? ;Qué opinas al respecto? Por
ejemplo, con la llegada de los planteamientos de Gayatri Spivak, ¢se dio
realmente un didlogo, se pueden plantear diferencias que van mds alla del
contexto? ;Como lo ves tu?

—Mira, cuando hablo de feminismo, hay muchos ambitos donde éste se
desarrolla y se concretiza, como por ejemplo la academia, el movimiento
social, el Estado, etcétera. Hay también diferentes corrientes politicas
feministas.

Entonces es en la academia, donde el concepto y la propuesta de
la postcolonialidad llega, sobre todo de autoras que, aunque son muy
criticas, tienen ciertos privilegios en torno al espacio desde donde
producen los conocimientos y eso tiene que ver con la forma en que
circula el conocimiento. Entonces sabemos que toda esta teoria post-
colonial —incluyendo la descolonial—, viene de los centros académicos
del norte, de migrantes que, aunque son del sur, han tenido diferen-
tes experiencias en la academia del norte. Yo sé que, por ejemplo,
muchas de ellas —Spivak, Mohanty, etcétera—, alld mismo tienen que
pelearse también por el hecho de que son subalternas, por ser migrantes
del Sur, pero en relacion con el resto de los paises del sur, y sobre todo

186 Andamios



“DESDE 1A EXPERIENCIA”. ENTREVISTA A OcHY CURIEL

frente a nuestra region, pues tienen privilegios, y yo creo que esto marca
también el impacto que ha tenido la teoria postcolonial en el feminismo
académico en América latina y el Caribe.

Ahora bien, a través del Grupo Latinoamericano de Estudio, For-
macion y Accion Feminista (GLEFas), uno de los grupos al que yo
pertenezco ahora, lo que estamos haciendo es recuperar todas esas
propuestas feministas descolonizadoras que han existido siempre. Han
existido desde las practicas politicas aunque no han sido suficientemente
teorizadas, o no las validamos como tales porque siempre se han visto
como testimonios no aptos para la teoria. Las mujeres indigenas, las
mujeres afro, muchas mujeres mestizas, las mismas mujeres de los sec-
tores populares, han colocado en el centro parte de los debates a los que
refiere la teoria postcolonial, por ejemplo, el hecho de que al “sujeto”
o la “sujeta”, que no tiene privilegios de raza, de clase, de sexualidad,
de sexo, no se le reconozcan sus historias, sus relatos, eso es parte de
la colonizacion del saber y del poder, central en la teoria postcolonial y
también en la teoria descolonial.

Hace tiempo que en América latina y el Caribe venimos haciendo
esto. Después llegod la teoria postcolonial, ademas como una moda
académica. Eso no quiere decir que no tenga aportes interesantes, al
contrario; lo que quiero decir es que el surgimiento por ejemplo de los
estudios culturales, de los estudios postcoloniales, descoloniales deviene
por un lado de una conciencia mas critica dentro de la academia, pero
los mismos, por lo menos hoy, también se van institucionalizando,
;me entiendes? Se trata de analizar como el sistema y sus responsables
van tomando propuestas criticas para muchas veces hacerlas parte
del sistema mismo y despolitizarlas. Por supuesto que me interesa y
cito a Spivak, a Mohanty, pienso que tienen muchas cosas que decir,
pero también mi apuesta es recuperar parte de las voces, escritos, pro-
puestas, andlisis de feministas de estas latitudes que tienen mucho
que aportarnos: por ejemplo, la boliviana Julieta Paredes, de Muje-
res Creando Comunidad, una indigena aymara, pero también Yuderkys
Espinosa, Breny Mendoza, las comparieras indigenas de Guatemala
como Aura Cumes; Silvia Rivera Cusicanqui, también de Bolivia, quien
hace tiempo nos hablo del colonialismo interno; sin embargo hoy se

Andamios 1g7



Monica CEJAS

reconocen los aportes de Anibal Quijano, por ejemplo, quien lo dijo
mucho después.

—Hace tiempo... desde la historia oral, ¢no es cierto?; todo lo que ella ha
aportado también.

—~Claro, Silvia Rivera Cusicanqui es una mujer que aporta mucho en
ese sentido. Nosotras mismas, como autonomas, muchas comparieras
de este movimiento han hecho grandes contribuciones tedricas, como
Margarita Pisano, Ximena Bedregal y muchas mas que ni siquiera he-
mos reconocido suficientemente y que son unas grandes teoricas. Creo
que en nuestra region sigue la herencia eurocéntrica en pensar que
lo tedrico se produce en la academia y ademas que se produce en Europa
y Estados Unidos.

—Es la colonialidad del saber que estd tan fuerte ahi, ;no?
—Exactamente.

—Y en ese sentido, incluso el mismo término “postcolonial” ha sido muy
criticado desde América latina. Se entiende en la India porque ahi si es claro
el contexto, y por la experiencia colonial concreta. Pero en el caso nues-
tro es mds complejo, jseria mds conveniente hablar de lo descolonial, como tu
decias, en lugar de postcolonial?

—SI, yo creo que es mas correcto. Primero quiero decir que yo creo
que en la teoria postcolonial por supuesto que encontramos elementos
comunes, a pesar de que se refiere al contexto de la colonizacion bri-
tanica, sobre todo el proceso de independencia que hubo en Asia,
particularmente en la India a través de intelectuales también concretos.
Y yo creo que si, por supuesto que tenemos sinergias, porque lo que
propone la teoria postcolonial, es reconocer una narrativa historica
de sujetos subalternos que nunca ha sido reconocida, donde Europa siem-
pre fue el centro del poder, del saber y de todo. Lo que yo creo es que,
por ejemplo, al concepto de “lo subalterno”, hay que contextualizarlo,
ver si nos sirven o no muchas de las teorias que se producen en otras
latitudes. Yo lo que creo es que tendriamos que pensar en un proceso de
descolonizacion, cudlessonaquellasteoriaspropias, ycuandodigo propias
no quiero decir que no estén en relacion con otro contexto, sino

188 Andamios



“DESDE 1A EXPERIENCIA”. ENTREVISTA A OcHY CURIEL

cuales son esas teorfas y conocimientos que se van produciendo aqui
que surgen de la practica politica y de la academia critica. Siempre en
relacion con otros contextos.

—O que existan en estado puro, eso es imposible, ino?

—Exactamente, no existen en estado puro, hay que contextualizarlas,
hay que ver el lugar de enunciaciéon de quien escribe, todas estas
cosas que ya sabemos. Lo que creo es que para mi es mas propicio
hablar de teoria descolonial porque, precisamente en nuestro contex-
to latinoamericano y caribefio, lo que estamos tratando de hacer es
descolonizarnos, que no solamente pasa por el tema de la teoria. Yo
estoy de acuerdo con el concepto de Quijano de la colonialidad del
saber y del poder, que no solamente se limita al colonialismo como un
momento historico, sino mas bien se relaciona con toda la herencia
eurocéntrica y dependiente que ain tenemos. Estamos stper colonizadas
y colonizados en muchos sentidos en torno al racismo, el clasismo, el
heterosexismo, incluyendo nuestras relaciones de pareja y relaciones
homoeroticas y también las formas en que hacemos feminismo. En-
tonces, ubico el teorizar descolonial como lo mas propicio para este
contexto porque, ciertamente, lo que tratamos de hacer quienes nos
paramos en una vision critica es descolonizar esa la relacion saber-poder
en todas las relaciones sociales. Ahora bien, yo también creo que lo que
se denomina como teoria descolonial viene en la misma logica que la
postcolonial, es decir, ha venido de latinoamericanistas que estan en el
centro, fundamentalmente desde Estados Unidos, ademas produciendo
en inglés, (eso es muy importante por el tema de como circula el co-
nocimiento y a quiénes llega el conocimiento), y que luego nosotras,
y algunos y algunas, asumimos como que es “la” teoria mas critica. Lo
que quiero senalar es que ojala tuviéramos la capacidad, por lo menos
las feministas criticas de esta region, de entender que hace tiempo que
aqui se esta hablando de descolonizacion y hay que buscar esa teoria
y aplicarla a nuestros analisis politicos. Es decir, no es solamente un
asunto metodologico o epistemologico, sino politico, ;me entiendes?
Creo ademas que lo descolonial implica analizar los contextos, entender
qué particularidad tiene América latina hoy dia; supone analizar el
militarismo, la politica de seguridad, todo lo que son los megaproyectos,

Andamios 1g9



Monica CEJAS

las logicas del Banco Mundial, del Fondo Monetario Internacional (Fv1),
todo lo que son las propuestas de ajuste estructural, y no solamente
el tema de la representacion porque creo que parte de esa teoria se
ha quedado mucho en la representacion del poder. Hay que compren-
der qué es lo que construye ese sujeto 0 esa sujeta en contextos
particulares. Y en el caso de América latina con los niveles de pobreza
que tenemos ahora, con unas apuestas de gobiernos supuestamente de
izquierda en muchos paises, pero que reproducen muchisimo la nueva
politica de ajuste estructural que hace afos se estd implementando en
América latina, la politica neoliberal que esta afectando a las mujeres;
y digo a las mujeres de manera particular porque yo creo que son
uno de los sectores que han sido mas afectados por esas politicas
y obviamente, hombres racializados, hombres pobres, también
mujeres pobres y mujeres racializadas. Descolonizacion es entender
todo esto y actuar sobre ello para transformarlo. Es mas pertinente
hablar de descolonizacion porque yo creo, por ejemplo, que la teoria
postestructuralista que es muchas veces posmoderna, es bastante
individualista. Se centra mucho en el sujeto y ademas, ;cual sujeto? La
teorfa Queer, por ejemplo (ahora también hay muchas tendencias de
lo que se puede llamar teoria Queer), se plantea para evidenciar el no
esencialismo de las identidades: manana puedo ser esto y pasado puedo
ser esto otro, mientras que una persona racializada no puede cambiar
asi. Entonces, ;a qué sujetos y sujetas refiere realmente esta teoria?

—Esta dirigida o esta apelando, ;no?

—Exactamente. Y obviamente esta despolitizando mucho a los mo-
vimientos y a las construcciones colectivas. Muchas veces veo que parte
de la propuesta posestructuralista, que asume posiciones bastante pos-
modernas (por ejemplo, los planteamientos de Foucault), nos deja sin
la posibilidad de construir colectivamente contrahegemonias, y ese es
el peligro que le veo, aunque reconozco muchos aportes interesantes de
estas teorias y también las aplico y las utilizo.

— Esa era precisamente también una de las preguntas: ;Qué posibilidades
politicas le vemos a esto? Tal vez la clave de lo que nos estds diciendo, muy

190 Andamios



“DESDE 1A EXPERIENCIA”. ENTREVISTA A OcHY CURIEL

fuerte, seria el contexto. Volvamos al contexto y repensémoslo desde el
contexto.

—Quiero aclarar que ubicar la mirada y los analisis en un contexto,
no quiere decir que no miremos otros contextos. Lo que tenemos que
entender es cual es la genealogia de cierta propuesta politica, de ciertas
posiciones tedricas, pues los lugares de enunciacion son produci-
dos por relaciones sociales contextualizadas.

Yo creo que el feminismo siempre ha sido internacionalista, y
creo que tiene que seguir siendo internacionalista, sobre todo ahora
con fenémenos como la globalizacién, en la que cada vez hay mas
interacciones, en que el tiempo y el espacio se reducen, creo que cada
vez mas tenemos que hacer alianzas transnacionales. De hecho tenemos
que ser antinacionalistas para poder hacer luchas comunes. Pero cuando
ta te ubicas en un contexto y ves la propia historia de este contexto y
puedes ver la propia historia de otro contexto, tienes posibilidad de
comparar y analizar con un sentido histérico. Y en la comparacion,
de manera positiva digamos, puedes encontrar, ahi si, elementos
comunes tanto de los contextos distintos pero también de los similares,
y es lo que nos va a dar la posibilidad de buscar alianzas con base en
proyectos politicos mas claros, especificando como se da la relacion
entre raza, clase, sexo etcétera, en determinados contextos distintos
pero articuladas a cuestiones mas sistémicas. Sigo pensando que aun-
que hubo una critica a las narraciones unicas, para mi lo estructural
sigue siendo muy importante, viéndolo como relaciones sistémicas
que se producen en muchos tiempos y en muchos lugares, porque
cuando yo menciono al patriarcado, éste refiere a una subordinacion
que ha sido sistémica y que ha afectado a muchas mujeres en distintas
sociedades y en distintos tiempos. Para mi, eso es lo estructural, es de-
cir, como los fenémenos se van dando a través del tiempo, por
supuesto con diferencias en momentos, lugares, porque nos permite
analizar a mas largo plazo, ciertos fenémenos que todavia nos afectan
fundamentalmente a las mujeres o a la gente racializada o a ciertas
personas que no tienen, digamos, privilegios de raza y clase. Para mi
el analisis estructural todavia es muy importante, sobre todo para esta
region.

Andamios 191



Monica CEJAS

—Decias “esta region”; también nos olvidamos de las caracteristicas que tiene
la region. A veces ponemos todo en una misma bolsa, y entonces borramos
muchas de las peculiaridades que tiene, por ejemplo, el movimiento afro, el
movimiento indigena; hay ciertos elementos que también hacen a la region y
que obviamente hay que tener en cuenta cuando hablamos de la posibilidad
politica. A través de la critica feminista, postcolonial, descolonial, podemos
hacer un andlisis critico, una invitacion a repensar la region. Lo triste que
nos pasa siempre es que esto viene porque alguien lo penso en el norte,
aunque Silvia Rivera Cusicanqui y otras ya lo estaban diciendo. Tenemos
ese problema tan grave de que en nuestra region no nos leemos entre nosotras.
Nos leemos mediadas, nos leemos por la traduccion, a veces nos leemos en
inglés. Pero decias, el Caribe es un mundo que contiene varios mundos, y ahi
hay una cuestion fundamental que es el tema del lenguaje y la circulacion
de las ideas a través del lenguaje. Si nos situamos ast, en el mundo de habla
hispana, scomo lo ves tu? Sé que hace poco estuviste en el Encuentro que
se hizo en Guatemala, ahi parece ser que precisamente la teoria postcolonial
tuvo una importancia, tuvo una presencia, y es muy interesante porque
fue en la voz de mujeres indigenas. Entonces yo creo que eso es un cambio
fundamental. Ahora el asunto es que nos lleguen estos planteamientos a
Meéxico, que nos lleguen publicados, editados.

—Mira, varias de nosotras desde hace tiempo tenemos como propuesta,
en ese proceso de descolonizacion, primero tratar de buscar teorias
propias; que no se trata sélo de la explicacién de conceptos, sino
también explicar la genealogia de esos conceptos, de donde vienen,
por qué surgen, en qué contexto y para que nos sirven, ¢no?; y en
segundo lugar, tratar de publicar, porque desgraciadamente todavia la
escritura esta por encima de la oralidad; y también legitimar la ora-
lidad como productora de conocimientos. Este es uno de los grandes
retos. ;Como reconocer producciones de conocimiento que no estén
centrados solamente en la escritura? Es un reto serio, ¢no?, porque
no siempre se legitima, inclusive dentro de la misma gente critica no
siempre legitimamos los otros conocimientos que se producen de otra
manera, cuando ha sido central aqui, en los pueblos indigenas, en los
pueblos afros transmitir conocimientos a través de la oralidad, pero
también lo visual es stper importante. Eso por un lado. Lo otro es
que, a través tanto del GLEFAS como también desde Brecha Lésbica, una

192 Andamios



“DESDE 1A EXPERIENCIA”. ENTREVISTA A OcHY CURIEL

editorial autonoma a la que pertenezco, empezamos a dar a conocer el
pensamiento de indigenas, de mujeres afros, de lesbianas indigenas, de
lesbianas afros, criticas, eso si, no solamente para que se conozcan, sino
para que sus analisis, pensamientos, practicas, nos sirvan para el debate,
que sean nuestros referentes, para poder reconocer una genealogia del
pensamiento propio. Si no lo hacemos, vamos a seguir tomando, como
dices tu, parte de la produccion que viene del centro que, ademas,
muchas veces utiliza la materia prima de aqui, de la region. Las y los
indigenas, las y los afros, siguen siendo los objetos de investigacion.
Una de las cosas que yo creo que hay que hacer es tratar de hacer
publicaciones propias. La logica del mercado editorial es terrible. Si tt
no publicas, por ejemplo, un gran nimero de textos en inglés, no eres
reconocida como académica, no te da puntos, y no tener puntos significa
que tu salario cada vez es mas bajo. Ese es uno de los grandes problemas,
digamos, de la institucionalidad en la academia. Pero yo siempre digo
que el conocimiento no puede solamente circular en la academia; yo
creo que hayunaresponsabilidad nuestra de hacerlo circularenlamayoria
de los espacios que podamos, sobre todo donde este conocimiento
no llega, para que esto sirva para la conciencia critica. Porque, ;para
qué sirve el conocimiento si no es para conocer la realidad?; y si ta
tienes la opcion de transformarla, pues debe servir para transformarla,
;no? Entonces en este sentido, muchas estamos recuperando parte
de esas voces, de esos analisis, de esas propuestas y esas experiencias
que surgen de las practicas politicas, de las feministas que no han tenido
privilegios, pero que aportan mucho a construir un feminismo mas
critico. Para eso debe servir un feminismo critico, no puede quedarse
en la academia, en los fondos de documentacion y en las cabezas
dealgunas, tiene que circulary circular significa descentralizarel lenguaje,
la escritura, las editoriales, las lenguas hegemonicas, fundamentalmen-
te la inglesa, que tienen esas producciones. Y eso creo que tiene que
ser una responsabilidad ética, jme entiendes? Es una responsabilidad
ética con la historia de este continente y con nuestras historias de
colonizacion. Ciertamente este continente no es homogéneo, hay de to-
do, desde el Opus Dei hasta lo mas revolucionario y transformador.
Pero yo me refiero a esto ultimo. No podemos seguir leyendo nuestro

Andamios 193



Monica CEJAS

contexto con otras referencias tedricas europeas o estadounidense, que
si nos pueden ayudar, pero no pueden seguir siendo “las referencias”.

—=Con la intencion de que esta entrevista sea una forma de llamado, de
didlogo entre nosotras, spodrias hablarnos de iniciativas, tanto desde la
academia como desde el movimiento, que tu sepas, que conozcas, que estan
en este plan de recuperacion de voces?
—Pues mira, yo quiero recuperar un movimiento del cual formo parte,
que son las feministas auténomas, que no solamente fuimos criticas de
este fenomeno de la institucionalizacion, sino que nosotras mismas
empezamos a hacer cosas sin necesidad de dinero y sin necesidad de la
legitimidad del Estado, sin necesidad de la legitimidad de la academia.
Las Complices; Margarita Pisano, en Chile; Ximena Bedregal, en México
y Bolivia, Las “Mujeres Creando”, “Mujeres Creando Comunidad”.
También en Chile, por ejemplo, esta “Memoria Feminista”, en Porto
Alegre, Mulheres Rebeldes; en Guatemala, Lesbiradas y la Escuela
Lésbico Feminista; en El Salvador, el Colectivo Kali Naualia; en México
hay muchos colectivos también... como el Movimiento de Mujeres de
Aguas Calientes y muchas mas.

Y bueno, nosotrascomo GLEFAstenemosunaarticulacion de pensadoras
y activistas feministas. Nuestros cursos de formacion generalmente to-
man la experiencia como un elemento central, un aprendizaje del Black
Feminism asumiendo que la experiencia también produce conocimiento
y eso cuestiona inclusive el concepto de intelectual: ;qué es lo que es
una intelectual, finalmente? Tenemos nuestra propia editorial, que
es bastante autogestionada, a veces recibimos algunos pequenos fondos,
pero muy pocos, y lo demas lo buscamos nosotras mismas vendiendo
los libros, y vamos vendiendo y vamos cooperando para producir otros.
De hecho, ahora se va a publicar uno mio basado en mi tesis de maestria
sobre heterosexualidad y nacion, y otro de Breny Mendoza. Tenemos en
nuestra pagina web muchos de los textos de Silvia Rivera Cusicanqui,
de Julieta Paredes, de Yuderkys Espinosa, de todas estas de que te he
hablado hasta ahora, y de otras companeras que aunque no estén en la
academia estan produciendo bastantes cosas interesantes.

En Colombia, por ejemplo, hay unos grupos feministas de com-
parieras jovenes maravillosas que también estan haciendo eso que

194 Andamios



“DESDE 1A EXPERIENCIA”. ENTREVISTA A OcHY CURIEL

llamabamos educacion popular: un pensamiento con la accion. Y
estan haciéndolo en los barrios, en las mismas universidades con sus
propios medios, también buscando ese pensamiento que sale de las
mujeres de sectores populares que sabemos, ya que ahi hay mucho
conocimiento cotidiano. Aqui en Colombia estan el Colectivo Juana Julia
Guzman, que trabaja con detenidas politicas y ahora estan trabajando
también con jovenes en los barrios; y esta la Colectiva Feminista, las
Des-Sujetadas, las Rizomas, que son unas jovenes de 11 a 14 afios. Hay
muchos grupos en la region haciendo mucho activismo interesante,
auténomo y autogestionario.

—No sé si quieres agregar algo mds, ha sido muy rica la platica, como
para seguir mucho mds. Ahora que te vamos a tener aqui, que puedas traer
esas publicaciones. También esa es una cuestion, ¢no?, la difusion. ;Como
emprendimientos que son autonomos, que no forman parte de las redes del
capitalismo editorial; como hacer para que lleguen?
—Pues mira... nosotras —generalmente, cuando digo nosotras somos la
mayoria de las que te he mencionado— lo hacemos fundamentalmente
a través de la cooperacion entre unas y otras, ;me entiendes? Por
ejemplo, yo sé que tengo ciertos privilegios, que puedo viajar a mu-
chos eventos a los que me invitan. Siempre ando con los libros nuestros
y de muchas, de hecho tengo un problema en los brazos porque cargo
tanto, ademas yo vivo en un quinto piso. Siempre mis maletas van
llenas de los libros de otras, de los mios, de los discos mios, pero esa
es la manera en que ponemos a circular el conocimiento de otras formas.
Ahora, nosotras, como GLEFAS por ejemplo, en estos momentos estamos
articulando un proyecto muy interesante que se llama La Globale
Bogota, que es un festival para proyectar documentales con perspectiva
critica, conjuntamente con otros movimientos sociales, porque lo visual
es muy importante para producir conocimientos. Desde ahi estamos
recuperando parte de la produccion de muchos grupos feministas, que
sin financiamiento hacen documentales con su camarita. Y ahi estamos
promoviendo estas producciones.

Creo que ahora la tecnologia tiene la ventaja de que puedes subir
textos a Internet, y que subirlos significa que por lo menos alguien va a
abrir alguna vez ese texto y que lo va a leer, entonces estamos también

Andamios 195



Monica CEJAS

priorizando nuestra pagina web, tratando de hacer conexiones con links
de otros grupos que también estan produciendo en ese sentido. No
tenemos dinero para hacer una distribuciéon como la hacen las grandes
librerias. Ademas, desde mi experiencia, los libros nuestros en las li-
brerias se venden muy poco, hay que esperar una cantidad de tiempo
para que se vendan, y es diferente cuando tu vas a las conferencias o das
una conferencia, que pones tus libritos ahi y a alguien le mueves la vida,
y te compran los libros. Esa es la manera en que nosotras lo hacemos.

Y la otra cosa es, en el caso mio por ejemplo, que estoy en la aca-
demia, insistir que los fondos de documentacion tienen que llenarse de
produccion de feministas latinoamericanas criticas. Yo, particularmente,
llevo libros al fondo de documentacion de la Escuela de Estudios de Gé-
nero de la Universidad Nacional, presiono mucho en las reuniones de
docentes para que entren en sus programas bibliografias de feministas
latinoamericanas.

Ademas, desde hace tiempo hacemos articulaciones con academias
criticas. Desde el GLEFAs, por ejemplo, nosotras siempre hacemos un
coloquio cada ano o cada ano y medio. Se hizo el primero en Buenos
Aires, el segundo se hizo aqui en Bogotd y el tercero va para Honduras.
Entonces, lo que tratamos es de articular con aquellas academias criticas,
con gente que viene del movimiento y gente que viene de la academia.
Nuestros cursos también son hechos asi. En Pert, por ejemplo, hicimos
asi con la Universidad de San Marcos un curso de formacion sobre
racismo y patriarcado donde habia afros, mestizas, indigenas; fue
stper interesante. Hay mucha gente interesante en la academia, o sea
la academia no se descarta asi porque si, porque es una institucion, yo
creo que hay academias y academias, ;no? Entonces también es una
apuesta que tenemos, tratando de que también en esa institucion que
forma gente por generaciones, pues también esté el pensamiento critico
y que puedan generar acciones mas alla de la universidad.

—Ademds, muchas de nuestras estudiantes son activistas, ;no? Y estdan
todo el tiempo ligando la academia con el activismo; tratando de conciliar todo
ese discurso académico, en esa tension con el activismo. Creo que ese tipo de
cursos, precisamente que invitan a discutir esa tension son muy ricos, no solo
para las docentes, no solo para el ambiente académico, sino para los mismos

196 Andamios



“DESDE 1A EXPERIENCIA”. ENTREVISTA A OcHY CURIEL

movimientos. Yo trabajo mucho temas de Africa, trabajo sobre el movimiento
de mujeres en Africa y una de las cosas que plantean muy fuerte las feministas
africanas —donde también ellas hablan de feminismos en plural— es que
antes que todo, es un feminismo postcolonial, pero ademds, toda feminista
de la academia es necesariamente alguien que estd en la militancia, en el
movimiento, en el compromiso social; que es imposible separar una de la
otra. Incluso, aunque tengas la académica que después va a un puesto en el
gobierno y toma por esa via. Digamos que hay una idea clave: no se puede
separar. Y en el caso nuestro muchas veces aparece como un dilema, sno? La
academia y la militancia, y como congeniar esas formas discursivas.

—Y ademas yo creo que también hay una parte del feminismo activis-
ta que niega toda la teoria, cuando ellas mismas estan haciendo teoria
probablemente; pero yo creo que tiene que ver con esa separacion
teoria-practica que te decia antes; con pensar que solo en determinados
espacios se produce conocimiento (que es parte de la colonizacion
también). Es la logica de la ciencia neutral, el conocimiento verdadero,
el conocimiento legitimo. Lo que nosotras vamos a decir de entrada es
que en los dos se producen discursos y teorias y también practicas; el
tema es como articular eso, y todo obviamente depende de los proyectos
politicos que tengamos, sea en la academia, sea en el movimiento, sea
donde sea.

Volumen 8, numero 17, septiembre-diciembre, 2011, pp. 181-197 Andamios 197





