
Andamios 161

Del mundo de la vida al sistema: 
el poder integrador del poder

Arturo Santillana Andraca*

Resumen: El presente artículo tiene el propósito de revisar la 
versión de la teoría crítica que Jürgen Habermas nos ofrece 
en su teoría de la acción comunicativa, para mostrar la tensión 
existente entre el mundo de la vida y el sistema. Si bien Habermas 
argumenta que ambas dimensiones son autónomas, se intentará 
demostrar la dificultad de visualizar una comunidad de co­
municación libre de dominio. Las relaciones de poder entre 
los seres humanos forman parte de su cultura, de sus hábitos y 
hasta del lenguaje. Por ello resulta muy complicado realizar una 
crítica al sistema, cuando éste ya está presente en el mundo de 
la vida. Si bien parece fundamental rescatar las contribuciones 
de Habermas al giro pragmático en la filosofía del lenguaje pa­
ra pensar la política, se considera también que su teoría de la 
acción comunicativa continúa anclada en la tradición ilustrada que 
confía en que los seres humanos son capaces de regirse por una 
razón que los ponga a salvo del poder y la dominación.

Palabras clave. Acción comunicativa, mundo de la vida, sistema, 
poder, racionalidad.

Pero la más noble y provechosa invención de todas fue 
la del lenguaje […]. Sin él no hubiera existido entre 
los hombres ni gobierno, ni sociedad, ni contrato, ni 
paz, ni más que lo existente entre leones, osos y lobos.

Thomas Hobbes (Leviatán)

* Doctor en filosofía por la Facultad de Filosofía y Letras de la unam. Profesor-Investiga­
dor de tiempo completo en la Universidad Autónoma de la Ciudad de México. Correo 
electrónico: arturosantillana@gmail.com

Volumen 8, número 16, mayo-agosto, 2011, pp. 161-185



Andamios162

Arturo Santillana Andraca

A continuación me propongo reflexionar sobre el discurso y su 
incidencia en la política a partir de la producción teórica de Jürgen 
Habermas, no porque coincida plenamente con sus planteamientos, 
sino por la importancia que tienen sus aportaciones al giro pragmático 
en la filosofía del lenguaje y la relevancia que tanto el lenguaje como la 
comunicación adquieren en la vida política.

La política es la actividad humana que tiene por objeto resolver 
los asuntos de competencia comunitaria por vía de la búsqueda de 
acuerdos en la que la negociación y, por ende, la comunicación resultan 
imprescindibles. Mientras mayor sea la fuerza comunicativa de una 
sociedad para organizar el ejercicio del poder, mayor será la posibilidad 
de alcanzar los fines de justicia, libertad y seguridad, y serán menos 
necesarias la fuerza y la violencia para dirimir los conflictos.

La Teoría de la acción comunicativa de Habermas ofrece elementos 
importantes para pensar los alcances de la comunicación en la resolución 
de conflictos del orden político. Al rescatar la teoría de los actos de ha­
bla de John L. Austin, según la cual y más allá de su estructura semántica, 
los enunciados son acciones mediante las cuales se tiene incidencia en 
el mundo. En esta misma tradición del giro pragmático, Habermas le 
complementa a Austin que además de hacer cosas con las palabras, 
los actos de habla permiten también decir lo que se hace, y en este 
sentido pasar por el tamiz de la crítica la revisión de nuestros actos y 
argumentos. Si se rescata la preocupación de Apel y Habermas de fun­
damentar una ética desde el discurso, con mayor razón habría que 
preocuparse por aminorar los costos de las ambiciones en la disputa 
por el poder político, para que ciudadanos y gobernantes se orienten 
a decidir con base en argumentos la responsabilidad de conformar 
la vida política, cuyos fines no podrían ser otros que la justicia, la 
libertad y la seguridad.

Intentaré realizar una reflexión crítica de la noción de discurso que 
Habermas tiene presente en su Teoría de la acción comunicativa, a partir 
de dos dicotomías: razón estratégica versus razón comunicativa y mundo 
de la vida versus sistema. La fuerza que adquiere la intersubjetividad 
en el momento pragmático del lenguaje, me permitirá desentrañar la 
importancia y trascendencia del discurso en la política. Se compartan 
o no los postulados de la Teoría de la acción comunicativa, Habermas 



Andamios 163

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder 

abrió o contribuyó a la apertura de un debate en torno a dos temas 
centrales: 1) la posibilidad o no de fundamentar una ética desde el 
discurso y 2) el considerar que sólo puede haber entendimiento y, 
por ende, comunicación cuando se satisfacen ciertas pretensiones de 
validez universal. Mientras la primera premisa debe ser rescatada pa­
ra pensar los fines del Estado que habrán de orientar en la vida pública 
a gobierno y ciudadanos, la segunda será cuestionada por considerar  
que también en las acciones estratégicas puede haber comunicación  
y que, justamente ello hace posible, no sólo criticar la acción estratégica 
sino incidir en su transformación para evitar, en la medida de lo posible, 
dañar la vida.

Razón estratégica versus razón comunicativa

Al desarrollar su tipología de las acciones sociales, Habermas se ve in­
fluenciado por uno de los grandes teóricos de la racionalidad: Max Weber. 
Para este último pensador, el proceso de racionalización que tiene su cuna 
en la cultura occidental es determinado por una serie de factores que 
se podrían clasificar en tres grandes esferas, previamente diferenciadas 
por otros pensadores de la talla de Kant: la cognitiva, la práctico-moral 
y la estética. El diagnóstico del proceso de racionalización realizado por 
Weber está dotado de un potencial crítico, en cuanto logra cerciorarse 
de los riesgos que trae consigo la perspectiva de la administración total 
preñada de sin-sentido. Asimismo, cuando Weber diferencia la acción 
racional de acuerdo a fines y la acción racional conforme a valores, toca 
nuevamente esta intencionalidad de la razón occidental de orientarse 
según el criterio de la eficacia con el costo ético implicado en sacrificar 
las buenas intenciones. De la misma manera, se puede percibir, un dejo 
importante de criticismo en Weber, a partir de su desconfianza respec­
to de la universalidad de la razón (Weber, 1994: 46). De hecho, cuando 
Weber pone sobre la mesa los distintos tipos de racionalidad que se 
desempeñan según ámbitos de acción diferentes, e incluso cuando 
sugiere una gradación de la racionalidad conforme a la eficacia, está 
reconociendo un despliegue hasta cierto punto relativo de la razón 
sobre el mundo.



Andamios164

Arturo Santillana Andraca

La distinción hecha por Weber entre acción racional conforme 
a valores y acción racional de acuerdo a fines es de una u otra forma 
recuperada por Habermas cuando habla de acción orientada al éxito 
(racionalidad cognitivo-instrumental) y acción orientada al entendimien­
to (racionalidad comunicativa). Antes de detenerme en esta última 
clasificación me interesa señalar en qué estriba la principal diferen­
cia entre Weber y Habermas en materia de racionalidad. Considero 
que Habermas traslada el dilema weberiano entre eficacia y valores a 
un dilema entre poder y comunicación. Pues cabe recordar que pa­
ra Habermas, el gran problema que presenta el concepto weberiano 
de racionalidad es su carácter solipsista. Al revisar la definición de 
acción acotada por Weber,1 Habermas arguye que “parte de un modelo 
teleológico de acción y define el ‘sentido subjetivo’ como una intención 
(precomunicativa) de acción” (Habermas, 2002a: 360). En cambio, la 
orientación de la acción considerada en la comunicación, no sólo con­
siderará una dimensión intersubjetiva, sino tendrá, al mismo tiempo, 
la posibilidad de ofrecer una explicación más acabada de lo social. 
Esta comprensión de la dimensión intersubjetiva para explicar la 
orientación de la acción, marcará la pauta de lo que tal vez sea la ma­
yor discrepancia que tiene Habermas frente al concepto de racionalidad 
defendido por Weber, a saber, la sublimación del éxito frente a la 
orientación que pudiera dar el entendimiento. Si bien el concepto de 
racionalidad trabajado por Weber es construido a partir de los más di­
versos ámbitos de acción de los sujetos y es, por tanto, complicado 
de definir en unas cuantas palabras, hay un elemento que subyace a 
su paradigma del racionalismo occidental: el éxito medido a partir de 
la elección eficaz de medios para conseguir un fin propuesto (Weber, 
1987: 21). En cambio, para Habermas la racionalidad de una acción 
se mide más por su susceptibilidad ante la crítica que en el cálculo de 
medios para conseguir un fin:

1 Aquí Habermas (2002a: 359) cita la siguiente definición de Weber: “Por acción en­
tendemos un comportamiento humano (lo mismo si se trata de un hacer interno o 
externo, que de una omisión o de una permisión) al que el agente o los agentes asocian 
un sentido subjetivo”.



Andamios 165

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder 

Una manifestación cumple los presupuestos de la ra­
cionalidad si y sólo si encarna un saber falible guardando 
así una relación con el mundo objetivo, esto es, con 
los hechos, y resultando accesible a un enjuiciamiento 
objetivo. Y un enjuiciamiento sólo puede ser objetivo si se 
hace por la vía de una pretensión transubjetiva de validez 
que para cualquier observador o destinatario tenga el mis­
mo significado que para el sujeto agente. La verdad o la 
eficacia son pretensiones de este tipo (Habermas, 2002a: 26).

Aquí la eficacia se convierte en una pretensión transubjetiva de validez 
susceptible de crítica. Esto es, la eficacia ya no se mide tan sólo por 
el cálculo frío entre medios y fines o por la elección entre fines, sino 
por la posibilidad de lograr acuerdos entre los actores para asumirla 
como un criterio de orientación sometido a la crítica. “La teoría de 
la acción comunicativa puede resarcir las debilidades que hemos 
descubierto en la teoría weberiana de la acción, pues no se empecina 
en la racionalidad con arreglo a fines como único aspecto bajo el que 
las acciones pueden criticarse y corregirse” (Habermas, 2002a: 426). 
Estamos ante un paso fundamental de Habermas en su Teoría de la ac­
ción comunicativa para construir un horizonte crítico desde la misma 
dinámica de la racionalidad occidental moderna.

Habermas desarrolla dos modelos de orientación racional de la 
acción, uno de los cuales, la orientación al éxito, producirá dos tipos 
de acción: la instrumental y la estratégica; el otro modelo es la orientación 
al entendimiento, de donde se desprende la acción comunicativa 
(Habermas, 1990: 67). En adelante me centraré en el análisis de la 
acción estratégica y la acción comunicativa, por tratarse de los dos tipos 
de acción netamente sociales. Además, al estudiar la acción estratégica 
orientada al éxito, de una u otra forma queda abarcado el mismo modelo 
de racionalidad inmanente a la acción instrumental. La acción en senti­
do estricto significa para Habermas (1990: 67) una actividad teleológica 
cualquiera mediante la cual un actor interviene en el mundo, con 
previa elección de medios adecuados, para conseguir los fines trazados. 
Ahora bien, tanto la acción estratégica como la acción comunicativa son 



Andamios166

Arturo Santillana Andraca

acciones sociales o interacciones lingüísticamente mediadas. Y dependiendo 
del tipo de mediación lingüística tendremos por resultado un tipo de 
acción u otro. Pero antes de abundar en este tema, me interesa detenerme 
en el estatuto de racionalidad de ambos tipos de acción.

Habermas corre el riesgo de caer en una fuerte contradicción 
cuando, al desarrollar los diversos modelos de orientación racional de 
la acción —hacia el éxito y hacia el entendimiento— sólo le atribuye a ésta 
última el ser susceptible de crítica. Pues, si por un lado argumenta que 
una acción es racional si y sólo si es susceptible de crítica, entonces 
las acciones orientadas al éxito carecerían de racionalidad; sin embargo 
Habermas les da el estatuto de racionales: “Las afirmaciones fundadas 
y las acciones eficientes son, sin duda, un signo de racionalidad, y a 
los sujetos capaces de lenguaje y de acción que, en la medida de lo 
posible, no se equivocan sobre los hechos ni sobre las relaciones fin/
medio los llamamos, desde luego, racionales” (2002a: 33). El criterio 
de racionalidad se hace más “laxo” respecto al criterio utilizado arriba 
donde la fuerza racional recae en la falibilidad del saber. En cambio en 
este último pasaje también se atribuye racionalidad a la eficacia fin/
medio. A continuación cito otro momento en el que Habermas vuelve a 
negar el estatuto de racionalidad a la acción instrumental y estratégica: 
“Un acuerdo alcanzado comunicativamente tiene que tener una base 
racional; es decir, no puede venir impuesto por ninguna de las partes, 
ya sea instrumentalmente, merced a una intervención directa en la si­
tuación de la acción, ya sea estratégicamente, por medio de un influjo 
calculado sobre las decisiones de un oponente” (2002a: 368). Es decir, 
pareciera que mientras un actor se ve forzado, ya sea instrumental o 
estratégicamente, a tomar una decisión, no sólo se vulnera la posibilidad 
de acuerdo, sino se carece, a un tiempo, de una base racional. Ante esta 
contradicción, conviene precisar la relación existente entre el sentido 
crítico de una acción y su racionalidad, para lo cual es menester echar 
una mirada tanto al significado y alcances de las pretensiones de validez 
dadas en las orientaciones de la acción, como al contexto lingüístico 
que las circunda. Comenzaré por esta última parte.



Andamios 167

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder 

Los alcances del giro pragmático en la acción comunicativa

La diferencia entre la acción orientada al éxito y la orientada al 
entendimiento, nace en gran parte de la distinta estructura lingüística que 
subyace a cada una.2 Pues si bien ambas acciones están lingüísticamen­
te mediadas, sólo una de ellas estará dispuesta al entendimiento en 
la medida que su fuerza ilocucionaria3 abra espacios reflexivos de 
comunicación. Cabe señalar que al desarrollar su teoría de la acción co­
municativa, Habermas recupera la clasificación inicial de los actos de 
habla elaborada por Austin. Éste los divide principalmente en actos 
locucionarios, ilocucionarios y perlocucionarios (Austin, 1996). Mientras 
los primeros hacen referencia al contenido de un enunciado para ex­
presar un estado de cosas dado, los segundos se caracterizan por hacer 
algo al decir algo y los últimos conducen a causar algo a partir de lo 
que se hace diciendo algo. Retomando un ejemplo del propio Austin 
(1996: 146):

Acto (a) o Locución:
Me dijo: “No puedes hacer eso”

Acto (b) o Ilocución:
“El protestó porque me proponía hacer eso”

Acto (c) o Perlocución:
“Él me contuvo”
“Él me refrenó”

A juicio de Habermas, la acción comunicativa descansa fundamental­
mente en los actos ilocucionarios. Pues sólo en ellos se abre la posibilidad 
a un reconocimiento intersubjetivo pragmático entre hablante y oyente. 	

2 “Los tipos de interacción (o acción social) se distinguen ante todo por el mecanismo de 
coordinación de la acción, y en particular según que el lenguaje natural se utilice sólo 
como medio en que tiene lugar la transmisión e informaciones o también como fuente 
de integración social. En el primer caso hablo de acción estratégica, en el segundo de 
acción comunicativa” (Habermas, 1990: 73).
3 “Fuerza ilocucionaria” se dice de los actos de habla que refieren un reconocimiento 
intersubjetivo entre hablante y oyente, y en este sentido son susceptibles de crítica.



Andamios168

Arturo Santillana Andraca

	 Es decir, el acto ilocucionario permite la interacción fáctica entre 
hablante y oyente; lo cual facilita que a través de la comunicación haya 
consecuencia entre lo que se dice y lo que se realiza.

Los efectos perlocucionarios, lo mismo que los resultados 
de las acciones teleológicas en general, pueden describir­
se como estados del mundo producidos por intervenciones 
en el mundo. Los éxitos ilocucionarios, por el contrario, se 
consiguen en un plano de relaciones interpersonales, en el 
que los participantes en la comunicación se entienden 
entre sí sobre algo en el mundo; en este sentido no son nada 
intramundano, sino extramundano. Los éxitos ilocucionarios 
se producen en todo caso en el mundo de la vida a que per­
tenecen los participantes en la comunicación y que 
constituye el trasfondo de sus procesos de entendimiento 
(Habermas, 2002a: 376).

La estructura lingüística del entendimiento recae en los actos ilo­
cucionarios, pues solamente éstos pueden lograr acuerdos respecto 
al estado de cosas dado en una situación (dimensión locucionaria) 
y pueden resolver los problemas de interpretación derivados del 
significado de los efectos que provoque el propio acto ilocucionario 
(dimensión perlocucionaria). Asimismo, se encuentra que una acción 
comunicativa, cuya premisa fundamental es el entendimiento de los sujetos 
interactuantes, no puede prescindir de los actos ilocucionarios, pues hace de 
éstos un fin de la comunicación; en cambio una acción de tipo estratégico los 
asume de forma parasitaria,4 e incluso como una máscara que impide ver 
las verdaderas intenciones del emisor. Es decir, en una acción estratégi­
ca el interés del hablante (h) es que el oyente (o) cumpla de la manera 
más eficaz una orden. En cambio en una acción comunicativa el interés 
de h descansa en que o haga inteligible, pero además asuma una actitud 

4 “La tesis de Habermas es, como hemos dicho, que el uso del lenguaje orientado al 
éxito es un uso parasitario o derivado del lenguaje, porque incluso este uso tiene como 
condición necesaria que el oyente entienda el significado de la emisión, a pesar de que 
la emisión no se expresa directamente en ella” (Serrano, 1994: 172).



Andamios 169

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder 

reflexiva frente a lo que le comunica. En la acción estratégica importa 
el eficaz ejercicio del poder y en la acción comunicativa se pone en 
juego la búsqueda de la validez de los enunciados en cuestión. Lo que 
permitió a Habermas sostener la fuerza de la crítica ilocucionaria en 
las pretensiones de validez, fue el giro pragmático del lenguaje. Este 
consiste en cuestionar la objetividad del lenguaje y su acercamiento a la 
verdad por la vía meramente semántica. Más allá de significar objetos, 
el lenguaje está imbuido de una serie de mediaciones sociales, y con 
ellas entran en juego el mundo de la vida y la estructura sistémica de los 
actores afectados. El giro pragmático impulsado por Habermas se sin­
tetiza en la siguiente respuesta a Austin: “La idea de Austin de que 
hacemos algo diciendo algo tiene un reverso: al ejecutar un acto de ha­
bla se dice también qué se hace” (Habermas, 1990: 69). Al reconocer 
la importancia de decir lo que se hace, Habermas fortalece el sentido 
crítico de la teoría de la acción comunicativa. Esto significa que de ser 
mera expresión gramatical, el lenguaje se convierte en un medio de acción 
social (Habermas, 1990: 79).
	 Pienso, sin embargo, que esta misma veta de reflexión puede con­
ducir a cuestionar aquella idea de que sólo las acciones orientadas al 
entendimiento son susceptibles de crítica. Pues, ¿acaso las acciones 
orientadas al éxito no pueden ser también criticadas desde la dimensión 
pragmática del lenguaje? Para atender esta cuestión delimitaré las 
diferencias fijadas por Habermas entre estos dos tipos de acción.

Acción estratégica y acción comunicativa

Los distintos tipos de orientación que subyacen a la acción estratégica 
y comunicativa se diferencian por la función que para cada una de 
ellas desempeña el lenguaje. Mientras para la primera éste funciona 
como mero instrumento de transmisión de información, en la segunda, 
el lenguaje logra generar integración social (Habermas, 2002: 387). 
Pero las acciones estratégicas además de transmitir información ¿no 
presuponen acaso cierto tipo de integración social?; y más aún, ¿no ha­
cen fluir la integración social y contribuyen con ello a la permanencia y 
reproducción de un orden dado? A mi juicio, las acciones estratégicas 



Andamios170

Arturo Santillana Andraca

no sólo transmiten información, sino permiten desde su dimensión 
pragmática, la reproducción de un orden que a su vez requiere el 
entendimiento y la aceptación de pretensiones de validez asumidas 
por los actores. Por su parte, Habermas sostiene que, al ser la fuer­
za ilocucionaria el motor fundamental de la acción comunicativa, ésta 
no queda subordinada a la dinámica extralingüística, esto es, a las 
relaciones de poder mediante las cuales los actores tratan de imponer 
sus propios intereses. Sin embargo, el riesgo que se corre al hacer re­
caer la diferencia entre estos dos tipos de acciones en la influencia 
del contexto extralingüístico es enviar la racionalidad comunicativa al 
reino de las utopías; cuestión esta última que Habermas está lejos de 
pretender.

¿Existe o puede llegar a existir una acción comunicativa “pura”? 
¿Puede realmente la acción comunicativa no sólo mantenerse al margen, 
sino superar el contexto extralingüístico? ¿La comunicación, en síntesis, 
se “salva” de las relaciones de poder? A mi juicio no. No es descabellada 
la tesis nietzscheana —más tarde recuperada por Foucault— de con­
cebir al lenguaje mismo como el producto de ciertas relaciones de 
poder.5 Cabe aclarar, entre paréntesis, que al hablar de poder estoy 
recuperando la denominación foucaultiana según la cual éste es un 
juego de fuerzas atento a la necesidad de influir en la conducta de los 
demás. El poder, dice Foucault es “una acción sobre la acción”. No es ni 
bueno ni malo, tampoco se encuentra en una cosa, un lugar o un “don” 
natural de alguien. El poder es una relación social que se ejerce. Y nunca 
se mantiene por mucho tiempo en el mismo polo de las relaciones. 
El poder se reproduce microfísicamente, muchas veces, sin darnos 
cuenta. Es el cimiento de las instituciones y el vínculo fundamental de 
la dinámica social.

El propio Habermas reconoce que en las acciones estratégicas 
existe un momento ilocucionario a partir del cual h y o se entienden 

5 “Se ha inventado una designación de las cosas uniformemente válida y obligatoria, 
y el poder legislativo del lenguaje proporciona también las primeras leyes de verdad, 
pues aquí se origina por primera vez el contraste entre verdad y mentira” (Nietzsche, 
1990: 20).



Andamios 171

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder 

sobre algo en el mundo, por ejemplo, un mandato. Sin embargo, la 
acción estratégica sólo se lleva a cabo con buen éxito si alguna de 
las partes logra realizar sus intenciones, que no salen a la luz en su 
momento comunicativo. Entonces, de ser así, la diferencia entre ambos 
tipos de acción se traslada de la existencia o inexistencia de la fuerza 
ilocucionaria al uso que se da a la misma. Y a su vez, los elementos que 
influyen para dar un uso u otro a la fuerza ilocucionaria nos remiten a 
considerar las relaciones de poder implicadas:

La racionalidad tiene menos que ver con la posesión de 
saber que con el modo como lo emplean sujetos capaces 
de lenguaje y de acción. Ahora bien, es cierto que tanto 
las actividades no lingüísticas como los actos de habla 
incorporan un saber proposicional; pero el tipo de uti­
lización específica de ese saber decide sobre el sentido de 
la racionalidad por la que se mide el buen o mal suceso 
de la acción (Habermas, 1990: 71).

Hasta en una comunidad de comunicación como una comunidad 
científica, quien demuestre la validez de su investigación conforme 
al mejor argumento acabará ejerciendo poder sobre el resto de los in­
vestigadores. Y a la inversa, resulta fundamental que quienes se vean 
afectados por una acción estratégica sean capaces de entender su 
situación y criticarla.

El otro problema que veo derivarse de las diferencias expuestas 
entre acción comunicativa y estratégica se refiere a la posibilidad o 
imposibilidad que tiene esta última de someterse a crítica. Las acciones 
estratégicas no son, a juicio de Habermas, susceptibles de crítica por 
el hecho de estar orientadas al éxito y descansar en relaciones de poder. 
Pero si algo motiva la necesidad de una teoría crítica, ¿no es, acaso, este 
tipo de acciones? Habermas podría sin duda argüir que precisamente, 
por la necesidad de criticar las acciones estratégicas, las acciones 
comunicativas, a salvo de las relaciones de poder, cobran sentido. Pero 
entonces, ¿cuál es el tránsito de un tipo de acción a otra?, ¿de qué mane­
ra una acción estratégica perversa se puede llevar a la discusión en una 
comunidad “científica”, sin tomar una posición frente a las relaciones  



Andamios172

Arturo Santillana Andraca

de poder? Precisamente, uno de los problemas más fuertes en la teo­
ría de Habermas estriba en la dificultad para pensar este tránsito entre 
los dos modelos de acción. Se dificulta no sólo por las determinaciones 
que se atribuyen a cada una; sino también por la división tan tajante que  
Habermas establece entre una y otra. Antes de fijar una posición respecto 
a la tensión existente entre estos dos modelos de acción, analizaré si 
se puede resolver desde las pretensiones de validez susceptibles de crítica que 
acompañan a la acción comunicativa (Habermas, 2002a: 391).

Pretensiones de validez: alcances y límites del formalismo en el discurso

Habermas se ve orillado a recurrir a su herencia kantiana para ar­
gumentar, con la ayuda del formalismo de las pretensiones de validez, 
a favor de la superioridad de la acción comunicativa frente a la acción 
estratégica, en aras de construir una ética desde un horizonte crítico. 
A diferencia del formalismo trascendental kantiano, Habermas plantea 
un formalismo procedimental cuya función se finca en generar pautas 
normativas de convivencia comunicativa extraídas del mundo de la 
vida de los afectados en una comunidad de habla. No obstante, es 
el carácter formal de las pretensiones de validez lo que permite a la 
acción comunicativa superar las adversidades contingentes de la acción 
estratégica. Habermas no logra efectivamente destrascendentalizar el 
formalismo kantiano, pues al igual que el filósofo de Königsberg, 
presupone un sujeto capaz de superar lo contingente desde una razón 
que se presume distanciada del mundo de la vida real y existente.6

6 Para esta cercanía ente las filosofías de Habermas y Kant, véase Wellmer (1994: 36, 
37): “Las dos posiciones que me interesa analizar son la ética formal de Kant y la ética 
discursiva de Habermas y Apel. Son dos vertientes de una ética universalista de la razón 
o, como diría Habermas, de una ética ‘cognitivista’. Ambas posiciones se caracterizan 
por buscar la base de la ética en un principio formal, el cual es universalista precisa­
mente gracias a su formalidad. La validez moral es cimentada sobre un procedimiento 
racional, el cual al recurrir, por un lado, a una especie de esencia universal de la racio­
nalidad de los seres racionales, está, por otro, dirigiéndose a cada uno de ellos, tomados 
en cuanto libres e iguales en un sentido fundamental. Habermas y Apel coinciden con 
Kant y —por lo que toca al concepto de ‘legitimidad’ del derecho— con el derecho 
natural de corte revolucionario. Y es precisamente en este sentido en el que los autores 
mencionados pueden ser alineados en las filas del humanismo ilustrado”.



Andamios 173

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder 

La acción comunicativa descansa, pues, sobre cuatro pretensiones 
de validez universal: la inteligibilidad, la verdad (de las emisiones del 
acto de habla), la veracidad (o sinceridad) y la rectitud (o corrección 
moral) (Habermas, 1993: 301). A su vez, dichas pretensiones se han de  
expresar en acuerdos intersubjetivos orientados por la búsqueda 
de entendimiento; siendo esta última la pretensión de validez más 
importante, puesto que está pensada como articuladora de las de­
más. El carácter formal de estas pretensiones estriba en hacer abstracción 
no sólo de los contenidos particulares de las emisiones, sino también de  
las causas o efectos contingentes que las rodean, pues cabe recordar 
que el fin último que deben perseguir las acciones comunicativas es el 
entendimiento. Ahora bien, ¿existe el entendimiento por el entendimiento 
mismo, o siempre hay un fin inmanente en los motivos de los sujetos 
para alcanzar un acuerdo?

Los alcances del giro pragmático presente en la teoría de la acción 
comunicativa, pueden resolver esta cuestión y avanzar más allá de los 
alcances trazados por el mismo Habermas. Al abrir la posibilidad de 
utilizar el acto de habla para decir lo que se hace, se abre también la 
posibilidad de examinar las acciones estratégicas. La única forma de 
lograr mejores resultados con acciones comunicativas es conduciendo a su 
terreno las acciones estratégicas, no negándolas. Reconocer en los sujetos 
de habla la búsqueda incansable de su propio éxito es un buen principio 
para intentar, mediante la comunicación, el reconocimiento de intereses 
encontrados y apostar por la superación momentánea y contingente de 
conflictos. De no ser así, de no conducir la acción comunicativa hacia 
la solución de problemas provenientes de acciones estratégicas, no 
se podría avanzar demasiado en la perspectiva de una racionalidad 
política de carácter deliberativo y susceptible de crítica. Aunque  
Habermas no lo logre, el giro pragmático de la filosofía del lengua­
je abre la posibilidad de destrascendentalizar el formalismo kantiano 
y hacerlo descender al mundo de la vida. Esta ruta podría conducir a 
reconocer que las pretensiones de validez propuestas están mediadas 
por contextos culturales que cada sujeto expresa de manera particular y 
peculiar desde su mundo de la vida.

Habermas intenta despedir a Kant por la puerta principal de su 
edificio epistemológico, pero se le cuela por la ventana. Por ejemplo, 



Andamios174

Arturo Santillana Andraca

cuando se exige que las pretensiones universales de validez sean 
reconocidas a priori, esto es, como condiciones de posibilidad de la 
comunicación intersubjetiva. Un formalismo así erigido, no permite que 
los conflictos inmersos en acciones estratégicas se discutan. Ello vuel­
ve imposible el reconocimiento intersubjetivo en el seno de relaciones 
de fuerza, cuando justamente el sentido racional de la comunica­
ción debe consistir en llegar a acuerdos para superar conflictos. La 
razón de ser de la crítica se halla en el reconocimiento del conflicto. Si  
todo fuera consenso, la crítica perdería sentido. Claro que cuando 
Habermas habla de dirimir conflictos a través de la acción comunicativa 
se refiere al procedimiento deliberativo con pretensiones universales, 
y no a los contenidos de los problemas a tratar o a la situación fácti­
ca de los sujetos de habla inmersos en relaciones de poder, que emergen 
de las tensiones existentes entre su mundo de la vida y el sistema. No 
obstante, planteo que incluso esas posiciones de fuerza extralingüísticas 
tendrían que ser abordadas, en tanto materia de negociación en una 
comunidad de comunicación. Y si las pretensiones de validez, a partir 
de las cuales se logra el reconocimiento de los sujetos hablantes son 
susceptibles de crítica, entonces se abre una brecha de tránsito entre 
ambos tipos de acción.

Dar una respuesta a la tensión existente entre acción estratégica 
y acción comunicativa es una de mis preocupaciones fundamentales. 
Aunque es un tema que habrá de ser retomado más adelante, quisiera 
dejar apuntada la posibilidad de pensar un tipo de orientación racional de  
la acción, que permita dirimir conflictos a través del discurso, pero 
bajo el reconocimiento de correlaciones de fuerza. Ese tipo de acción 
es la política. Esto es, un tipo de acción entre actores que se disputan el 
poder de tomar las decisiones que competen a la vida del Estado y que, 
debido a su fuerza e influencia en la vida de los ciudadanos, despierta 
ambiciones y el predominio del uso estratégico de la acción frente al 
comunicativo. Pero justo de lo que se trata, es de llevar a discusión 
pública el ejercicio de acciones estratégicas puestas en juego por la 
disputa del poder estatal o del gobierno estatal.



Andamios 175

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder 

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder (a manera 
de conclusión)

Mundo de la vida y sistema son las dos coordenadas a partir de las cuales 
Habermas explica la dinámica social. Atrapada en el mismo horizonte 
trágico de la modernidad, la dinámica social se debate entre una 
integración social constituida por un modelo comunicativo de acción, y 
cuya apuesta es la consolidación de un marco institucional sustentado 
en un consenso normativo de los individuos; y una integración sistémica, 
constituida por un modelo estratégico de acción que tiende a buscar 
el equilibrio social al margen del consenso normativo (Serrano, 1994: 
155). Mientras la dinámica social, inmanente al mundo de la vida, articula 
la integración social, la dinámica de la integración sistémica es generada 
por procesos de autorregulación que escapan al control de los sujetos, 
como lo son el mercado o el fenómeno de la burocratización. En cuanto 
a lo que significa para Habermas “mundo de la vida”, él afirma:

El mundo de la vida es, por así decirlo, el lugar trascendental 
en que hablante y oyente se salen al encuentro; en que 
pueden plantearse recíprocamente la pretensión de que sus  
emisiones concuerdan con el mundo (con el mundo 
objetivo, con el mundo subjetivo y con el mundo social); 
y en que pueden criticar y exhibir los fundamentos de 
esas pretensiones de validez, resolver sus disentimientos y 
llegar a un acuerdo. En una palabra: respecto al lenguaje y a  
la cultura los participantes no pueden adoptar in actu la 
misma distancia que respecto a la totalidad de los hechos, 
de las normas o de las vivencias, sobre las que es posible el 
entendimiento (Habermas, 2002b: 179).

El mundo de la vida está, así, constituido por ese saber compartido del 
que forzosamente parten los sujetos para entablar un acto de habla. Tal 
vez no queda del todo claro el carácter “trascendental” que Habermas 
le adjudica al mundo de la vida, en tanto se encuentra mediado por  
el “lenguaje y la cultura” frente a los cuales los participantes no 
pueden guardar distancia. La contradicción estriba, justamente, en la 



Andamios176

Arturo Santillana Andraca

imposibilidad de colocarse trascendentalmente frente a un mundo cuya 
razón de ser se sustenta en la cultura y el lenguaje. Pero al margen 
de esta contradicción, debemos asumir al mundo de la vida como la cuna 
cultural del entendimiento posible entre sujetos provenientes de un mismo 
origen. Es del mundo de la vida de donde emergen las situaciones 
—determinadas por los temas, fines y planes de acción— que habrán 
de ser generadas mediante la interacción. El saber se convierte así en el 
eje articulador del mundo de la vida (Habermas, 1993: 99).

Dos tipos de saberes cumplen con la reproducción del mundo de 
la vida: el narrativo y el teórico. Mientras el primero hace alusión a la 
fuerza gramatical de donde surge un sistema cognitivo de referencia y se 
inserta en la cotidianidad intersubjetiva del mundo de la vida, el segun­
do intenta un panorama global de éste para explicar su reproducción 
total (Habermas, 2002b: 195). El saber teórico presenta dificultades por 
la necesidad que tienen los sujetos de explicar su mundo de la vida 
para ubicarse en un plano trascendental; pero al mismo tiempo cabe pre­
guntarse si esa trascendentalidad es factible. Es decir, ¿hasta qué punto 
se pueden ubicar los sujetos en una posición lo suficientemente tras- 
cendental como para problematizar su propio mundo de la vida? Y si no 
se perteneciera a dicho mundo de la vida, ¿cómo evitar los prejuicios de 
otras herencias culturales al momento de intentar juicios objetivos sobre la  
realidad? Con esta situación nos enfrentamos a un círculo vicioso sin 
salida aparente, pues en efecto, Habermas supone un mundo de la vida 
con una situación ideal de habla a priori, que se convierte en condición 
de posibilidad del entendimiento de los sujetos inmersos en dicho 
mundo. Así pues, se presupone un consenso normativo del lenguaje a 
partir del cual los sujetos interactúan mediante acciones comunicativas. 
En cambio, las acciones estratégicas se llevan a cabo a posteriori, esto es, 
una vez presupuesta cierta plataforma de entendimiento (Habermas, 
1990:100).

Hay un motivo de fondo del por qué Habermas plantea a priori 
el entendimiento —con sus respectivas pretensiones de validez que 
subyacen a las acciones comunicativas— y del por qué ubica, en 
cambio, las relaciones estratégicas a posteriori. La respuesta descansa 
en la necesidad de mantener escindidas y contrapuestas las relaciones 
sustentadas en el poder y las sustentadas en el saber. Saber y poder 



Andamios 177

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder 

pertenecen a dos modelos distintos de orientación de la acción. De no 
ser así, de aceptarse en la constitución del mundo de la vida un fluido en- 
tre estos dos modelos de acciones, el entendimiento perdería de vista 
sus pretensiones de validez, mismas que se verían desplazadas por 
la búsqueda del propio éxito, sustentada en relaciones de poder:

Pues bien, resulta tentador identificar el mundo de la 
vida con el saber de fondo transmitido culturalmente, 
y ello debido a que la cultura y el lenguaje no figuran 
normalmente entre los ingredientes de la situación. No  
restringen en modo alguno el ámbito de la acción y 
tampoco caen bajo ninguno de los conceptos formales 
de mundo con cuya ayuda los participantes entienden su 
situación [...]. Sólo en raras ocasiones, esto es, sólo cuando 
dejan de responder como recursos, desarrollan la cultura y el 
lenguaje esa peculiar resistencia que experimentamos en las  
situaciones en que el entendimiento queda perturbado 
(Habermas, 2002b: 191).

El problema se complica al preguntarse de dónde surgió ese saber de 
fondo. ¿La cultura y el lenguaje pueden permanecer incólumes a las 
relaciones de poder? Más aún, si el propio Habermas reconoce que 
los componentes del mundo de la vida son los patrones culturales, los 
órdenes considerados legítimos y las estructuras de la personalidad, 
¿cómo pensar que dichos componentes no se encuentran mediados por 
el poder? Tomando el ejemplo de la cultura, ésta significa para nuestro 
autor “el acervo de saber de donde se proveen de interpretaciones los 
participantes en la comunicación al entenderse entre sí sobre algo  
en el mundo” (Habermas, 1990: 99). Pero, ¿acaso la fijación de patro­
nes culturales no implica el triunfo de unas interpretaciones sobre otras?; 
y en dicha disputa, ¿no intervienen, acaso, elementos extralingüísticos 
inmersos, por ejemplo, tanto en la educación recibida por los sujetos de  
habla hasta la estructura de su personalidad? Habermas intenta resolver 
la cuestión ubicando las relaciones de poder en la construcción sis­
témica. Recuérdese que esta última se conforma por una constelación 
de intereses. Es decir, en vez de integrarse por un acuerdo normativo 



Andamios178

Arturo Santillana Andraca

respaldado en un consenso, el sistema se genera por medio de un control 
“no normativo de decisiones particulares carentes subjetivamente de 
coordinación” (Habermas, 2002b: 213). Mientras el mundo de la vida 
se expresa en una estructura simbólica dada en tres esferas de acción: 
cultura, sociedad y personalidad, el sistema se expresa en una estructura 
material. El problema es que esta última supone sujetos articulados por 
la búsqueda de su propio éxito, cuyos intereses aparentemente no son 
susceptibles de ser “conciliables” mediante acciones comunicativas.

Para Habermas, una teoría completa de la acción social debe resolver 
la tensión existente entre los análisis que se inclinan por un estudio 
meramente sistémico de la sociedad (teoría de sistemas), y quienes, sin 
tomar en cuenta la teoría de sistemas, centran su atención tan sólo en la 
constitución del mundo de la vida. Habermas propone atender ambas 
dimensiones del análisis para dar buen cauce a la teoría de la acción 
comunicativa. La paradoja en la que Habermas se ve envuelto estriba 
en la necesidad de concebir un horizonte práctico-moral, una cuna de 
ideas regulativas que le permitan construir una teoría crítica. Por ello, 
resulta comprensible su intento de asumir al mundo de la vida como 
el momento constitutivo del entendimiento al margen de la integración 
sistémica. Sin embargo, más allá de este esfuerzo la situación se compli­
ca en la vida cotidiana. El problema es más bien de origen; “mundo de 
la vida” y “sistema” van de la mano desde el principio. Su diferenciación 
analítica pasa por alto su yuxtaposición fáctica:

Es posible hacer una distinción analítica entre el nivel 
material (sistema) y el nivel simbólico (mundo de la vida) 
de la reproducción social. Pero el problema consiste en 
establecer las mediaciones que vinculan estos dos niveles. 
De lo contrario, sólo se trasladan los dilemas de la filosofía 
de la conciencia al plano de la intersubjetividad. Hablar de 
la prioridad de la perspectiva del mundo de la vida, esto 
es, de la reproducción simbólica, no resuelve el problema 
(Habermas, 2002b: 266).

La aparente aporía entre sistema y mundo de la vida, tal como Habermas 
los delimita, tiene solución en la medida que se establezca un tránsito 



Andamios 179

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder 

fluido entre ambas dinámicas sociales a partir de la relación entre poder 
y discurso. Pero para ello es menester reconsiderar las determinaciones 
de cada uno de estos conceptos. Al definir las acciones orientadas por 
el éxito Habermas reduce el fenómeno del poder a un medio coactivo, 
extralingüístico ajeno a la acción comunicativa. Se trata de una noción 
instrumentalista del poder, según la cual, éste sólo puede constituir 
relaciones de subordinación. Bajo esta perspectiva, el poder podría, en 
efecto, mantenerse ajeno a una acción orientada al entendimiento. Sin 
embargo el poder es mucho más que un medio. El poder es ante todo una 
relación social que se constituye a partir de un juego intersubjetivo de  
fuerzas, mediante el cual unos individuos intentan influir sobre la 
conducta de otros. Y de la dinámica que se genera a partir de este “juego 
de fuerzas” se da paso, no sólo a estructuras institucionales y mecanis- 
mos de integración sistémica, sino a la propia estructura lingüística. El 
poder se dibuja en escalas y matices. Puede estar presente en normas y 
códigos de la más diversa índole, ya que se ejerce mediante cualquier 
recurso y se puede concretar, también, de diversas maneras. Esta mediación 
de poder entre mundo de la vida y sistema, lejos de negar la posibilidad de  
concebir una teoría crítica, le imprime mayor fuerza. 
	 El discurso se distingue de otros actos de habla por la relación 
tan estrecha que guarda con el entendimiento. Un discurso sin en­
tendimiento, sin pretensiones de comunicar es sencillamente absurdo. 
Un discurso está más allá de la fonética, la sintaxis y la semántica; 
está en su dimensión pragmática y en el juego mismo del lenguaje 
(Wittgenstein). Articula pensamientos e hilvana intuiciones, se traza 
intenciones y siempre supone a uno o más interlocutores. Aquí, el 
entendimiento es concebido en el sentido “mínimo” que le confiere 
Habermas, esto es como la comprensión mutua de una expresión 
lingüística en un contexto común (Habermas, 2002b: 271). En un sen­
tido más “amplio”, Habermas le atribuye al entendimiento contenidos 
normativos provenientes en lo fundamental de pretensiones de va­
lidez universal susceptibles de crítica. Sin embargo, me parece que  
es posible la existencia de entendimiento aún cuando no se presupon­
gan pretensiones de validez universales de corte trascendental. Habermas 
pretende “destrascendentalizar” el formalismo kantiano del imperativo 
categórico para ubicar la fundamentación última de la ética en los actos 



Andamios180

Arturo Santillana Andraca

de habla, pero no lo logra. De hecho, ¿podría haber una pretensión de 
validez formal y por tanto universal y necesaria sin recurrir a postulados 
trascendentales? Pienso que no.
	 Si se analiza detenidamente la formulación de las pretensiones 
de validez propuesta por Habermas, se podrá dilucidar enseguida su 
asidero trascendental. Se puede tomar el ejemplo de las pretensiones de 
verdad y rectitud, las cuales sugieren que para que exista comunicación 
entre un Hablante (h) y un Oyente (o), es fundamental que o siempre 
suponga que h le va a hablar con la verdad y no le va a engañar. Por su 
parte h presupone que o le va a comprender y le tendrá confianza. Mi 
desacuerdo con el carácter universal y necesario que se pretende dar a 
estas premisas, radica en que puede haber entendimiento y comunicación 
ahí donde quepa el principio de incertidumbre, y o no tenga del todo 
claro si h le hablará con la verdad y con rectitud. Independientemente 
de que se incline hacia la confianza o a la desconfianza, puede haber 
entendimiento y por ende comunicación. Sostengo que la racionali­
dad estratégica, esto es, la racionalidad orientada al éxito —propia de 
la acción política—, también es susceptible de comunicación y en- 
tendimiento. Pues por más que un determinado gobernante, un 
partido político o algún otro actor social, hagan de la disputa por el 
ejercicio de poder un fin último de su acción, no por ello se renuncia a 
la comunicación y mucho menos al entendimiento. Precisamente por 
esto, el discurso cobra tanta relevancia en el quehacer político. A través 
del discurso, los conflictos, que son prácticamente un a priori de la 
política, son susceptibles de ser atendidos sin recurrir a la guerra. Es 
común presenciar en la arena política códigos de conducta y lenguaje 
que no se caracterizan justamente por la transparencia y la honestidad 
de quienes ejercen el poder, o de quienes lo disputan. Pero se trata en 
realidad de un “secreto a voces”, de una realidad anticipada para quienes 
se encuentran atrapados en el juego del quehacer político.
	 En la política existen muchas y muy variadas expresiones discursivas. 
Me atrevería, incluso, a sugerir, que llegan a confluir diversas racionalida­
des, respecto a las cuales se articulan diferentes construcciones discursivas. 
Así, por más que en la política predomine la racionalidad estratégica 
medios-fines, se pueden encontrar otras racionalidades de corte altruista 
o filantrópico. Y estas distintas racionalidades y propósitos del quehacer 



Andamios 181

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder 

político se expresan también discursivamente. No se estructura de la 
misma manera el discurso para competir en una contienda electoral, 
que para tomar alguna decisión que afectará a los ciudadanos para 
protestar o luchar por alguna causa social; para justificar la permanen­
cia en determinado cargo público, etcétera. Pero lo interesante es que, 
independientemente de la acción política emprendida, las prácticas 
discursivas resultan fundamentales para alcanzar y legitimar los
fines perseguidos.
	 El discurso o las prácticas discursivas no están pensados para lograr 
una fundamentación última que resuelva definitivamente los conflictos, 
sino como un momento necesario y fundamental de la acción política que 
presupone los conflictos y convive con ellos. No obstante sus múltiples 
expresiones, el discurso presupone inteligibilidad y comunicación. Ese, 
me parece es un acierto de Habermas. Pero resulta que la inteligibilidad 
del discurso no es siempre la misma. Al ser expresión de “lo que 
acontece”, los discursos, o al menos, los discursos políticos no pueden 
eludir lo contingente. La validez de un discurso político será mayor o 
menor en la medida que los contendientes logren hacer inteligibles los 
propósitos, los objetivos y hasta las intenciones “veladas” de unos y  
otros. Incluso, las circunstancias en las que se genera un discurso 
político rebasan en muchas ocasiones el “libre arbitrio” de quienes se 
comunican.
	 Las relaciones de poder no modifican el entendimiento, esto es, 
la inteligibilidad de lo que se dice, aunque sí pueden incidir en sus 
efectos. En este contexto, ubico la importancia de la formulación del 
“giro pragmático” en la filosofía del lenguaje formulado, entre otros, 
por Habermas, pues con tal giro se abre justamente la posibilidad 
de pensar el sentido que puede adquirir la comunicación más  
allá de sus contenidos semánticos. De tal manera que una frase puede 
cambiar de sentido en distintas circunstancias, aunque su contenido 
semántico permanezca. Por ejemplo, la frase “María apaga la luz”, 
puede cambiar de un sentido narrativo o descriptivo, a un sentido 
imperativo, constatativo o sugestivo dependiendo del contexto en que 
se pronuncie y por tanto de las relaciones de poder que le circunden. La  
frase tiene un significado semánticamente inteligible al margen de 
las relaciones de poder. Con base en una inteligibilidad “mínima”, 



Andamios182

Arturo Santillana Andraca

que semánticamente puede adquirir una frase para por lo menos dos 
interlocutores, me parece legítimo el intento de Habermas por dilucidar 
un horizonte normativo que permita generar una comunicación lo 
menos “contaminada” posible por la racionalidad orientada al “éxito”. 
Se trata de un excelente propósito ético. Y también me parece un acierto 
hacer de la “comunidad ideal de habla” una idea regulativa de la razón 
práctica que pueda orientar la acción de los individuos en la búsqueda 
de acuerdos. Pienso que la teoría de la acción comunicativa promete 
mucho para pensar en comunidades científicas que tiendan a asumir 
criterios normativos, para organizar y orientar discusiones en torno a 
temas reconocidos como “universales” (me vienen a la mente ejemplos 
como podrían ser la discusión en torno a una vacuna contra el 
Síndrome de Inmuno-Deficiencia Adquirida (sida), remedios contra 
el cáncer o una discusión en torno a las consecuencias éticas que puede 
traer consigo la clonación). Sin embargo, no soy capaz de ocultar mi 
escepticismo frente a la posibilidad de que tales criterios normativos 
pudieran llegar a pautar la toma de decisiones en la vida política. 
Particularmente en la política, el discurso no constituye un fin en sí 
mismo. Es, mejor dicho, instrumento de acción. Se habla o se escribe 
para algo: para alguna causa, para ganar favores o enfrentar enemi­
gos, para disputar o mantener el ejercicio de poder. El discurso es un 
vehículo necesario del quehacer político: puede orillar a la aceptación 
de un sistema o generar resistencias. Pero al margen de cada opción, el dis- 
curso presupone la posibilidad del acuerdo. Y a su vez el acuerdo 
presupone entendimiento y reconocimiento de la intersubjetividad que 
circunda los conflictos. Es necesario, pensar el discurso y, sobre todo el 
discurso político, más allá de Habermas y más acá de alguna racionalidad 
de corte trascendental que presuponga individuos ideales sin 
apetencias egoístas y desvinculados de pretensiones de poder. Las prác- 
ticas discursivas implican entendimiento; pero un entendimiento que 
rebasa los cánones de las pretensiones de validez universal sugeridas 
por Habermas.
	 Sostengo que puede haber prácticas discursivas y comunicación 
frente a diversas expresiones de racionalidad, no solamente la que se 
pretende universal y necesaria. En mundos de la vida en los que prevale­
ce una racionalidad mítica, mágica o si se quiere fetichista, han existido 



Andamios 183

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder 

y aún existen prácticas discursivas, entendimiento y comunicación. 
Ahora bien, el hecho de que en el actual mundo occidental predominen 
paradigmas de entendimiento validados por el saber científico, no significa 
que hayan dejado de existir otras expresiones de prácticas discursivas 
y comunicación que también generen o presupongan entendimiento. 
Antes de considerar la posibilidad del discurso y del entendimien­
to en lenguajes no hablados y en expresiones aparentemente irracionales 
como la intuición, las emociones o las sensaciones, se puede mirar, con 
el propio Wittgenstein, al lenguaje como un juego en el que también par-
ticipan el contexto y la ubicuidad, evidentemente subjetiva, de los 
hablantes en sus contextos particulares. Así,

Frege compara el concepto con un área y dice: un área 
delimitada sin claridad no podría en absoluto llamarse un 
área. Esto probablemente quiere decir que no podríamos 
hacer nada con ella. —Pero, ¿carece de sentido decir: 
“¡Detente aquí aproximadamente!”? Imagínate que yo es­
tuviera con otro en una plaza y dijeses eso. Mientras lo 
hago ni siquiera trazo un límite, sino que quizás hago con 
la mano un movimiento ostensivo —como si le mostrase 
un determinado punto. Y justamente así es como se explica 
qué es un juego. Se dan ejemplos y se quiere que sean en­
tendidos en un cierto sentido. —Pero con esta expresión 
no quiero decir: él debe ahora ver en estos ejemplos la cosa 
común que yo —por alguna razón— no pude expresar. 
Sino: él debe ahora emplear estos ejemplos de determinada 
manera. La ejemplificación no es aquí un medio indirecto 
de explicación —a falta de uno mejor. Pues también 
cualquier explicación general puede ser malentendida. Así 
jugamos precisamente el juego (Wittgenstein, 1988: 93).

Es evidente que el definir “un área” con un ademán en un contexto 
particular implica códigos, signos y significantes para los que el carácter 
de universalidad resulta intrascendente. Y, sin embargo, hay cantidad de 
ejemplos no sólo en el texto de Wittgenstein, sino en la vida cotidiana en  
los que se puede alcanzar entendimiento a través de lenguajes locales 



Andamios184

Arturo Santillana Andraca

y peculiares. Con esto no quiero decir que algo tan sencillo y hasta 
de sentido común haya sido soslayado por Habermas. Y también estoy 
consciente de que el fundamento de la intersubjetividad considerado en 
sus reflexiones abre la posibilidad a este tipo de argumentaciones. Lo 
que sencillamente intento demostrar es que puede existir entendimiento, 
se satisfagan o no pretensiones de validez universal.

Fuentes consultadas

Austin, J. L. (1996), Cómo hacer cosas con palabras. Palabras y acciones, 
4a reimpr., Barcelona: Paidós.

Foucault, M. (1971), L’ordre du discours, París: Gallimard.
Habermas, J. (2002a), Teoría de la acción comunicativa. i: Racionalidad de 

la acción y racionalización social, 3a ed., Madrid: Taurus.
__________ (2002b), Teoría de la acción comunicativa. ii: Crítica de la razón 

funcionalista, 3a ed., Madrid: Taurus.
__________ (1997), Más allá del Estado nacional, Madrid: Trotta.
__________ (1993) Teoría de la acción comunicativa: complementos y estudios 

previos, México: Red Editorial Iberoamericana (rei).
__________ (1990), Pensamiento postmetafísico, México: Taurus.
Haidar, J., Rodríguez Alfano, L. (1996), “Funcionamientos del poder 

y de la ideología en las prácticas discursivas”, en Dimensión 
Antropológica, año 3, vol. 7, mayo-agosto, México: Instituto 
Nacional de Antropología e Historia (inah), pp. 73-111.

Marcuse, H. (1993), El hombre unidimensional, México: Planeta-Agostini.
Nietzsche, F. (1990), Sobre verdad y mentira en sentido extramoral, 

Madrid: Tecnos.
Ruano, Y. (1996), Racionalidad y conciencia crítica. La modernidad según 

Max Weber, Madrid: Trotta.
Serrano, E. (1999), “Jürgen Habermas y la teoría crítica", en Metapolítica, 

vol. 3, núm. 9, enero-marzo, México: Centro de Estudios de 
Política Comparada (cepcom), pp. 17-35.

__________ (1994), Legitimación y racionalización. Weber y Habermas: la 
dimensión normativa de un orden secularizado, Barcelona-Méxi­



Andamios 185

Del mundo de la vida al sistema: el poder integrador del poder 

co: Anthropos/Universidad Autónoma Metropolitana (uam)-
Iztapalapa.

Weber, M. (1994), “La ‘objetividad’ cognoscitiva de la ciencia social y 
de la política social”, en Ensayos sobre metodología sociológica, 4a 
reimpr., Buenos Aires: Amorrortu, pp. 39-101.

__________ (1987), Economía y sociedad, México: Fondo de Cultura 
Económica (fce).

Wellmer, A. (1994), Ética y diálogo. Elementos del juicio moral en Kant 
y en la ética del discurso, Barcelona-México: Antrophos/uam-
Iztapalapa.

Wittgenstein, L. (1988), Investigaciones filosóficas, Barcelona-México: 
Crítica/Instituto de Investigaciones Filosóficas (iif)-Universidad 
Nacional Autónoma de México (unam).

Fecha de recepción: 2 de marzo de 2009
Fecha de aprobación: 20 de enero de 2010

Volumen 8, número 16, mayo-agosto, 2011, pp. 161-185




